

#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

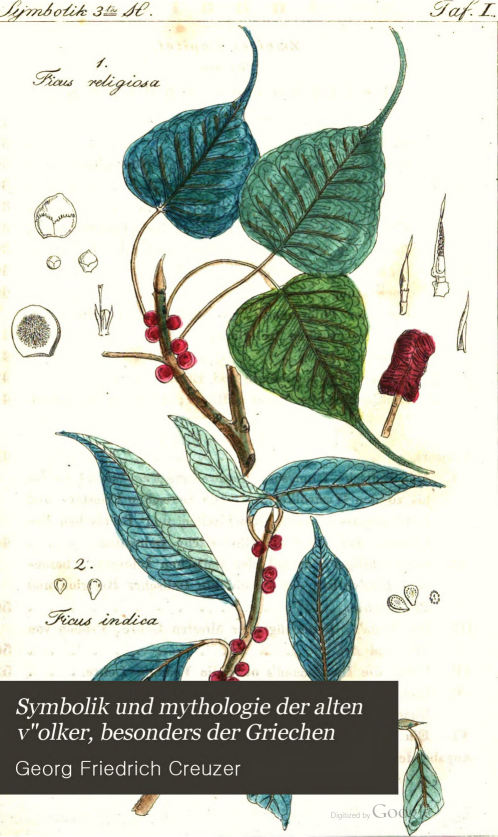
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.



i 7



Digitized by Google



# ASHMOLEAN LIBRARY, OXFORD

This book is to be returned on or before the last date stamped below

17 APR 376

Digitized by Google

#### Friedrich Creuzer's

# Deutsche Schriften,

## neue und verbesserte.

### Erste Abtheilung.

Erster Band.

Seipziz und Parmetadt.

Druck und Verlag von Carl Wilhelm Leske.

# Symbolik und Mythologie

der

alten Völker

besonders

#### der Griechen

von

#### Friedrich Creuzer,

Doctor der Theologie und Philosophie, Grosherzoglich Badischem Geheimerath und Comthur des Grosherzoglich Badischen Ordens vom Zähringer Löwen, ordentlichem Professor der alten Literatur zu Heidelberg und mehrerer Akademien und anderer gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Ersten Tacles grates Heft

Dritte verbesserte Ausgabe.

Seipzig und Darmstadt.

Druck und Verlag von Carl Wilhelm Leske.
1836.



### Seiner Koniglichen Soheit

# LEOPOLD,

### Grosherzog von Baden, Herzog von Zähringen &. &. &.

Seinem gnädigsten Fürsten und Herrn

widmet diese Sammlung seiner Schriften

in tiefster Unterthänigkeit

der Verfasser.

### Vorrede.

Ls sind jetzt 25 Jahre, als ich zum erstenmal mit diesem Werke vor das Publicum trat. Dass ich nach so langer Zeit zum drittenmale damit hervortreten würde, hatte ich nicht erwartet und, aufrichtig zu sprechen, nicht einmal gewünscht. Die seitherigen Bewegungen auf dem Gebiete der Mythologie, zum Theil durch dies Buch veranlasst, waren eben nicht geeignet, mir, den sie so sehr betroffen, Lust zu machen, mich noch einmal auf dieses Feld zu begeben. Jedoch der Wunsch meiner Freunde, die wiederholten Mahnungen des Verlegers, hauptsächlich aber auch die Verpflichtungen gegen die Wissenschaft und gegen die Männer, die im Interesse der letzteren dieser Symbolik und Mythologie fortdauernd ihre Aufmerksamkeit geschenkt, haben mich zum entgegengesetzten Entschlusse bestimmt. In der That könnte ich, wäre der alte Gebrauch noch üblich, sogenannte testimonia scriptorum den Büchern vorzusetzen, eine lange Reihe der ersten Gelehrten des In- und Auslandes aufführen, die mich eben dieser Schrift wegen ihres Beifalls gewürdigt. Statt dessen will ich vielmehr die verschiedenen Seiten berühren, an denen dies Buch Anstoss gegeben, und hierbei mit meinen Ueberzeugungen nirgends zurückhalten; wie ich denn der in diesem ersten Hest enthaltenen Uebersicht alter Religionen absichtlich den Charakter

einer speciellen Monographie gegeben habe, damit die Leser aus lauter concreten Beispielen ersehen können, in welchem Geiste ich diese dritte Ausgabe bearbeiten werde.

Zuerst sollte ich nun der Antisymbolik gedenken, - wenn ich sie oder die ihr vorausgegangenen Vossischen Recensionen gelesen hätte. Was unterrichtete Freunde mir von deren Inhalt berichteten, überzeugte mich sofort, dass es hierbei nicht auf wissenschaftliche Verständigung abgesehen sey. Also dachte ich an das: Μη κένει Καμαρίναν, denn ich hatte keine Lust, die gesunde und heitere Lebensluft, die ich athmete, mir durch solche böse Dünste vergiften zu lassen. Eben so wenig fühlte ich mich geneigt, ein neues liber incredibilium über dasjenige zu schreiben, was von derselben Seite in amtlichen Verhältnissen gegen mich versucht worden. Die Einsicht und Kraft der hohen Regierung, der ich seit mehr als dreissig Jahren mit Freude diene, die wirksame Freundschaft meiner verehrten Amtsgenossen und das fortdauernde Vertrauen meiner Zuhörer hatten ja alles dies ganz und gar unschädlich gemacht. Ob Lobeck in Bezug auf mich nur Wissenschaftliches oder auch Persönliches im Schilde führt, danach habe ich niemals fragen mögen. Genug, ich weiss mich ihm gegenüber von allem Persönlichen frei, habe niemals in Briefwechsel mit ihm gestanden, und von keiner seiner Schriften auch nur eine Anzeige gemacht; aber gelesen habe ich sie; und niemand kann williger als ich seine philologische Tüchtigkeit anerkennen. Damit er aber wisse, dass ich gegen ihn, den hoffentlich noch lange lebenden, eben so wenig Menschenfurcht kenne, als ich gegen den lebenden Voss gekannt, der mir mehrmals persönlich gegenüber getreten, so erkläre ich hier gleich vorneherein, dass die Art seiner Beweisführungen nur dazu beigetragen hat, mich in meiner Betrachtungsweise zu bestärken, und dass die Mythologie und Religionsgeschichte eine erbärmliche Sache wäre, wenn die Culte, Mythen und Symbole des Alterthums in solchen kindischen Mährchen und Possen bestanden hätten, als er uns glauben machen will.

Ein ganz richtiger Instinkt führte bald auch die Neologen oder sogenannten Rationalisten, die ich in dieser Einleitung richtiger benannt zu haben hoffe, den Vossischen Fahnen zu. Sie hatten angefangen wahrzunehmen, dass die Untersuchungen über die alten Religionen zu einem Ergebniss geführt, welches mit ihren Lehren im schneidendsten Widerspruch steht. Sie gehen von dem Satze aus, dass der Mensch von Natur höchst vortrefflich sey, und um zur höchsten Glückseligkeit zu gelangen nur seinen Verstand möglichst zu vervollkommnen habe. Jene Untersuchungen hatten aber gezeigt, dass fast bei allen Völkern der Vorwelt das Bewusstseyn des geistlichen Verderbens und das Verlangen nach einer Versöhnung mit Gott herrschend gewesen, und nur nicht bis zur rechten Heilsordnung, welche durch sittliche Reinheit, durch geistige Aufopferung mit lebendigem Glauben an eine ewige Liebe besteht, hindurchdringen können; welches erst das Christenthum zu leisten im Stande war. Es ist daher natürlich und im richtigen Gefühl der Gefahr für ihr eigenes System gehandelt, wenn die verstandesstolzen Neuerer aus allen Kräften sich dem Studium des religiösen Lebens der alten Völker widersetzen. - Wer nun, wie ich, dieses letztere in allen seinen auch unwürdigen Erscheinungen auffasst und darstellt, von der wahren Religiosität aber mit Wärme spricht, der; muss sich auf die widersprechendsten Vorwürfe gefasst machen wie ich denn von einer Seite habe vernehmen müssen, ich rede dem Aberglauben, dem Fanatismus und den sinnlichsten Orgien das Wort; von einer andern: die Symbolik und Mythologie sey «eine subjectiv-unphilologische Gefühlslehre»; Andere haben des Philologischen zu viel in dem Buche gefunden, und werden in dieser Umarbeitung sich noch mehr darüber zu beklagen haben. Christlichen Sinn und Glauben aber haben die grössten Philologen seit Wiederherstellung der Wissenschaften mit dieser Disciplin sehr verträglich gefunden.

Mein Buch hat auch denen nicht ganz zusagen wollen, welche im Elemente des Schönen und in ästhetischen Sitten

die höchste Vollendung des Menschen suchen, und denen die religiösen Mythen, Sinnbilder und Allegorien nur in sofern etwas werth sind, als sich deuselben eine ästhetische Seite abgewinnen lässt, oder sie ihnen als Materialien zu poëtischen und künstlerischen Darstellungen dienen können. Diesen Aesthetikern und poëtischen Geistern ist es lästig daran erinnert zu werden, aus welch einem tiefen Gefühl des Verfalls und der Hülflosigkeit des Menschengeschlechts die edelsten und tiefsinnigsten Dichtungen und Allegorien der Alten hervorgegangen sind. Nach den letzten Gründen jener Lehren und Dichtungen zu fragen, und sich in der Mythen- und Religionsgeschichte auf die ewig unabweislichen Bedürfnisse der menschlichen Seele einzulassen, heisst jenen Kunstjüngern und Aesthetikern ein Verstess gegen die gute Lebensart.

Wenn ich nun einerseits jene Nachzügler mit verdientem Stillschweigen übergehe, welche erst durch Vossens Vorkampf ermuthigt worden, gegen die Symbolik zu Feld zu ziehen, so wie jene pedantischen Kleinmeister, die mit grossem Geräusch an dem mythologischen Kleid hier und da ein Fäserchen abgelesen, so begrüsse ich andrerseits mit wahrer Verehrung und Dankbarkeit jene φῶνας βάντας πανσαγία; von denen ich als berufene Vorgänger oder Mitarbeiter auf diesem Gebiete hier nur folgende namhaft machen will, vorerst unsern ehrwürdigen Hug, sodann Schelling, Görres, v. Hammer, Böttiger, Welcker, Völcker, K. O. Müller, E. Gerhard, Th. Panofka und Andere, auch Ausländer, deren Werke schon in dieser Einleitung angeführt werden.

K. O. Müller hat sich durch genaue Darlegung der Verzweigungen Griechischer Stämme sehr verdient gemacht; aber wenn man seine Geschichten Hellenischer Stämme aufmerksam liest, wundert man sich, ihn zum öftern so verfahren zu sehen, als ob in der Mythologie eben Alles gethan sey, wenn ausgemittelt worden, unter welchen äusseren Umständen in Griechenland ein Mythus entstanden und fortgewachsen sey. Es ist überhaupt der mythologische Stoff zu äusserlich genommen

und behandelt. Dabei zeigt sich in den Grundlehren ein auffallendes Schwanken. Ich muss es dem Capitel über Apollo vorbehalten diesen Satz im Einzelnen zu beweisen. Und dennoch hat Müller schon vor zehn Jahren den Beruf in sich gefühlt, in der Mythologie als Gesetzgeber aufzutreten. Sache fordert, dass ich mich darüber ohne Rückhalt erkläre: Keinesweges verkenne ich das viele Gute, was Müllers Proicgomena enthalten, aber, abgeschen von manchen beschränkten und unrichtigen Sätzen, z. B. über die astronomischen Mythen, muss ich das ganze Verfahren verwerfen, wodurch die Mythenerklärung in eine Verstandesoperation verwandelt wird. - Unter selchen obstetricischen Manipulationen müssen, fürchte ich, Mutter und Kind sterben. Es fällt niemand ein zu behaupten, dass es Recepte zu musikalischen Compositionen gebe, und dass Händel seinen Messias oder seine andern Oratorien blos mit Hülfe des Generalbasses.gemacht habe. Der Genius erzeugt Compositionen, welche Mit- und Nachwelt ergreifen und erheben. Eben so that dem Mythologen vor allen Dingen Noth geniale Dichtungskraft, wie dem Kritiker; und wie man es ciner genialen Conjectur Bentley's gleich ansieht, dass sie das Ziel getreffen, so sieht man es einer solchen Mythendeutung an, dass sie die wahre ist. Vor allen Dingen muss der Mythelog besitzen was Spensippus 1) die wissenschaftliche Emplindung (ἐπιστημονική αἴσθησις) nennt; das heisst der Mytholog muss besitzen grosses umfassendes Wissen, wissenschaftlichen Geist, aber auch Sinn und Tact. rüstet geht er auf den Mythus geradezu los, und erfasst mit Sicherheit und schnellem Geistesblick dessen Bedeutung. Wie die Mythen von den Menschen der Vorwelt nicht erdacht, nicht ergrübelt worden, sondern von selber in schöne Seelen gekommen; also ist der Mythen Deutung nicht jeglichem gegeben, und das, worauf es zuletzt ankommt, lässt sich auch nicht lehren. Darum ist nicht jeder Philolog zur Mythologie

<sup>1)</sup> Beim Sextus Empiricus adv. Math. VII. 145 sq.

berufen; ich muss, um mit meiner obigen Vergleichung nicht missverstanden zu werden, hinzusetzen, selbst oft der genialste Kritiker nicht, und trage kein Bedenken zu sagen, dass ich unsern grossen Philologen und Kritiker Gottfried Hermann, so sehr ich ihn verehre, nicht für einen glücklichen Mythologen halten kann. Eben so wenig scheue ich mich zu sagen, dass ich K. O. Müller lieber auf archäologischem als auf mythologischem Felde arbeiten sehe, und ihm oft meinen vollen Beifall nicht versagen kann, wo er mythologische Kenntnisse archäologisch anwendet, z. B. wenn er in seinem treflichen Handbuch der Archäologie der Kunst Götter- und Heroenbilder unter gegebene mythologische Charaktere subsumirt.

Nach Müller hat sich neuerlich E. Gerhard über das Wesen und die Behandlung der Mythologie ausgesprochen. Nicht weil dieser Gelehrte über die Symbolik ein eben so gerechtes als mildes Urtheil gefällt, 1) sondern weil ich nach meiner Ueberzeugung nicht anders kann, erkläre ich offen, dass mir die Grundsätze und Ansichten dieses Mannes unter allen am meisten zusagen. Hier finde ich Geist, Tiefe und Umsicht. Ihm bleibt das Verdienst, die mythologische Betrachtung erst entschieden von den blossen Dichtermythen abgelenkt, und den Ursprung und Geist der Griechischen und Italischen Religionen durch Hervorhebung, Zusammenstellung und Auslegung der alten Cultusbilder aufgeklärt zu haben. Wenn noch neuerlich ein Philolog<sup>2</sup>) die Kunst der Alten zu den Beiwerken der Philologie stellt, so hat jener die innige Verbindung der Mythologie und der Archäologie erwiesen, wie nun auch der hochverdiente Eméric David gethan, und beide Disciplinen als Grundlagen aller Alterthumswissenschaft gewürdigt. Von seinen Arbeiten für das archäologische Institut von Rom, wie von seinen übrigen, dürfen wir uns noch ferner die erfreulichsten Früchte versprechen.

<sup>1)</sup> Im Prodromus der antiken Bildwerke I, Vorrede S. XXXVI.

<sup>2)</sup> Bernhardy in den Grundlinien zur Encyklopädie der Philologie S. 339.

Die Lehren der Symbolik und Mythologie mussten auf die Erklärung der bildlichen Denkmahle ihren Einfluss äussern: und ich darf wohl ohne Anmassung sagen, dass seit der Erscheinung dieses Buchs Vieles mit ganz andern Augen angesehen worden. Welche Missgriffe aber dabei geschehen. und welche Wendung die Kunsterklärung neuerlich genommen, mag, statt meiner, ein grosser Kenner und glücklicher Bearbeiter dieses Faches 1) angeben: «Souvent les éditeurs ont consulté avec fruit l'ouvrage - du docteur Creuzer sur tes religions de l'antiquité; mais, soit qu'ils naient pas compris toute la portée des idées de l'auteur, soit qu'ils naient pas toujours su les appliquer avec discernement, leurs tentatives n'ont guère abouti, qu'à rendre suspecte l'étude même des symboles et de l'antiquité figurée.» Wie wenig ich gesonnen bin mit einigen Erklärern antiker Denkmahle in die Wildniss zu laufen, werden aufmerksame Leser aus den drei archäologischen Monographien<sup>2</sup>) ersehen haben, die ich neuerlich herausgegeben; und die mich näher kennen, wissen, dass mir eine neugewonnene Antike oder Anticaglia, ein neuaufgefundenes Zeugniss eines alten Autors mehr werth ist als eine neue Theorie. Dagegen beneide ich die Beschränktheit derjenigen Archäologen nicht, welche in den antiken Bildwerken nichts weiter gelten lassen als was man eben mit leiblichen Augen sieht, und während Andersdenkende ihre linguistische und kritische Verdienste willig anerkennen, mit einer Unduldsamkeit, wie sie bornirten Menschen eigen ist, alles weitere Forschen nach der höheren Bedeutung antiker Gebilde als Unsinn verschreien. Eine Mythologie und Archäologie nach der Vorstellung solcher Leute könnte füglich schon in den Mittelschulen abgethan werden.

<sup>1)</sup> Th. Panofka in der Introduction zum Musée Blacas pag. 1.

<sup>2)</sup> Ueber ein alt-Athenisches Gefäss, Leipzig und Darmstadt bei Leske 1832; Zur Geschichte der Römischen Cultur am Oberrhein und Neckar, ebendaselbst 1833; Zur Gemmenkunde, ebendaselbst 1834.

losophie des Alterthums, und war mir darin förderlich; wie ich hinwieder noch nach seinem Tode aus seinen Vorlesungen über die Religionsphilosophie einige treffende Stellen in dieser Einleitung mitgetbeilt habe.

Nach solchen Bekenntnissen wird mir niemand nachsagen können, dass ich mit meinen Ansichten hinter dem Bergegehalten; nach den von mir gemachten Erfahrungen aber wird auch jeder Einsichtige es ganz natürlich finden, wenn ich diese Vorrede mit der Erklärung schliesse: αὐτὰρ ἐγὼ βασεῦμαι ἐμὰν ὁδόν.

Diesen ersten Theil oder die Einleitung habe ich grösstentheils ganz neu ausgearbeitet. Die übrigen Theile werde ich abkürzen, und so das ganze Werk, unbeschadet mehrerer ganz neuer Capitel, auf 3 Bände einschränken. Manches, besonders zur Literatur gehörige, was ich in dieser dritten. Ausgabe hinweglassen werde, kann der Leser in dem zweckmässigen Auszuge, den G. H. Moser von der 2. Ausgabe (Leipzig und Darmstadt 1822) von dem Buche geliefert, und noch vervollständigt in der Französischen Bearbeitung von Guigniaut 1) finden. - Die Abbildungen zur ersten und zweiten Ausgabe sind mit dem Texte beider zu sehr verwachsen, als dass der Leser das Bilderheft (Leipzig und Darmstadt 1819) oder den sehr vermehrten Recueil des planches zur Guigniautschen Uebersetzung entbehren könnte. Zur Erklärung der Abbildungen werde ich in dieser dritten Ausgabe mehrere Berichtigungen geben und ausserdem ein zweites Bilderheft, welches manche unedirte Bilder enthalten wird.

Heidelberg am Tage Michaelin 1835.

Friedrich Creuger.

<sup>1)</sup> Religions de l'Antiquité; ouvrage traduit de l'Allemand du Dr. Frederic Creuzer — par J. D. Guigniaut. Paris 1825 — 1835; — eine meisterhafte Uebersetzung, deren Verfasser zugleich viele schätzbare Anmerkungen hinzugefügt hat.

# Allgemeiner Theil;

zur

### Naturgeschichte Ethnischer Religionen,

besonders

der Griechischen und Italischen.

# Allgemeiner Theil;

zur

Naturgeschichte Ethnischer Religionen, besonders der Griechischen und Italischen.

Einen Dienst der Elemente giebt uns ein altchristlicher Schriftsteller als Ursprung und Inhalt mehrerer dieser Culte an; und da meines Bedünkens hieran, auch in Betreff der Griechischen, etwäs Wahres ist, so will ich von dieser Ansicht ausgehen, ohne mich vorerst durch ihre Einseitigkeit stören zu lassen. Die Aegyptier, sagt er, haben das Wasser zu ihrem Gott gemacht, die Phrygier die Erde, die Assyrer und einige Völker Afrika's die Luft und die Perser das Feuer. Was nun weiter von Griechischen und Römischen Culten berichtet wird, übergehe ich hier, und wende mich sofort zum Zeugniss eine sgelehrteren Kenners der alten Religionen, welcher folgende sieben Quellen der heidnischen Vielgötterei aufzählt; Bewunderung der glänzenden Himmelskörper (daher

<sup>1)</sup> Iul. Firmicus Maternus de errore profanarum religionum cap. 1—5. p. 2—3 ed. Fr. Münter. Der gelehrte Herausgeber erinnert machträglich (p. 121) au die Babylonier, die (nach Berosus ap. Clement. Alex. Protrept. cap. 5. p. 57 Potter) Feuer und Wasser verehrt haben sollen; also doch schon zwei Elemente; — eine etwas weniger einseitige Aussaungsweise.

der Sonnendienst der Indier, der Mondscult der Phrygier); Dankbarkeit gegen die Erfinder des Ackerbaus; Bewusstseyn eigner Verschuldung und Personification der Leiden und Strafen; Verkörperung und Verehrung der menschlichen Affecte; Personification von Tugenden und Gegenständen der Furcht und Hoffnung; Dichtungen der Poëten und Vergötterung der Wohlthäter der Menschheit. 1) Eine solche Aufzählung kann für uns nur einen materiellen Werth haben, denn, um jetzt von Alexandrinischen Beschränktheiten dieser Ansicht des christlichen Lehrers zu schweigen, so ist sie doch ganz atomistisch, und ermangelt durchaus jener organischen Entfaltung, jener genetischen Ableitung, die wir, ohne uns vom christlichen Standpunkt in der Religionsgeschichte entfernen zu wollen, doch heut zu Tage billiger Weise in Anspruch nehmen. Zur Lösung dieser Aufgabe wird uns, denk' ich, ein strenger Philosoph vorbereiten. Aristoteles nämlich giebt uns über den Gang der alten Götterlehre einige bemerkenswerthe Winke. Nach der Beweisführung, dass nur Ein Him-

<sup>1)</sup> Clemens Alex. Protrept. p. 22 Potter. Der christliche Kirchenlehrer leitet seine Betrachtung mit folgenden Worten ein: Evνοιαι δε ήμαρτημέναι και παρηγμέναι της εύθειας, όλέθριαι ως άληθως τον ουράνιον φυτον τον άνθρωπον ουρανίου έξέτο εψαν διαίτης και έξετάνυσαν έπι γης, γηΐνοις προςανέχειν άναπείσασαι πλάσμασιν. Zu der von Clemens nachgeahmten Homerischen Stelle Iliad. ρ. 58: Βόθρου τ' έξέστρεψε καὶ ἐξετάνυσσ' ἐπὶ γαίη (vergl. Heynii Obss. VII. p. 302) kommt nun dieses Beispiel der andern Lesart έπλ γαίης, und hinwieder könnte Jemand im Clemens aus Homer zu lesen vorschlagen: ¿ÉÉστρεψαν. Wenn übrigens Clemens an einem andern Ort (Stromm. VI. p. 751) den Homer diesen Vers aus einem Orphischen Gedicht entlehnen lässt, so hat schon Heyne mit Recht seinen Zweisel geäussert, und Lobeck (Aglaopham. p. 554) nimmt vielmehr einen Orphiker für den Nachahmer des Homer. - Uebrigens brancht wohl kaum bemerkt zu werden, dass die obigen Zeugnisse zweier relativ später Schriftsteller nur deswegen von mir an die Spitze der Erörterung gestellt worden, weil sie mit einer gewissen Vollständigkeit von den Religionen der vorzäglichsten Völker der alten Welt Nachricht geben.

mel sey, fährt er felgendermassen fort: ') «Es ist aber von den Altvordern und zwar den sehr alten überliefert, was in mythischer Gestalt den Nachkommen hinterlassen worden, dass diese (die Gestirne) Götter sind, und dass das Göttliche die ganze Natur umfasst. Das Uebrige ist nun schon mythisch hinzugethan worden 2) zur Ueberredung des grossen Haufens und zum Behuf der Gesetze und des gemeinen Nutzens. Denn menschlichgestaltet, sagen sie, seyen jene (die Götter) und einigen andern von den lebendigen Wesen ähnlich, und was daraus dann weiter folgt und dem Gesagten gemäss ist. Wenn hiervon einer absondernd nur das Erste nähme, dass sie (die Alten) glaubten, Götter seyen die ersten Wesenheiten (ovotas), so möchte er dafür halten, das sey göttlich gesprochen, und es seyen, da dem Anschein nach eine jegliche Kunst und Wissenschaft (φιλοσοφίας) so weit möglich oftmals erfunden worden und sie wiederum untergegangen, ') diese Vorstellungen jener (Altvordern) als Ueberbleibsel bis auf heute gerettet worden. Die Meinung der Väter also und die bei den ersten (Menschen) bestandene ist ons our in so weit offenbar.

Hieraus ergiebt sich zuvörderst, dass einer der besonnensten Forscher des Alterthums einen der vermenschlichten Vielgötterei vorausgegangenen Religionscultus kannte und würdigte; eine Ueberzeugung, die auch sein Schüler Dikäarchos ') in seiner Schilderung der Griechischen Zustände aus-

<sup>1)</sup> Metaphyss. XI. 8. p. 207 Sylburg. p. 254 Brandis.

<sup>2)</sup>  $\mu v \vartheta \iota x \widetilde{\omega} \varsigma \widetilde{\eta} \delta \eta \pi \varrho o \varsigma \widetilde{\eta} x \tau \alpha \iota$  hat Brandis mit Recht gesetzt, statt  $\pi \varrho o \varsigma \widetilde{\eta} \chi \vartheta \alpha \iota$ , wie denn Sylburg aus Bessarios Uebersetzung vermuthete:  $\pi \varrho o \varsigma \widetilde{\eta} \chi \vartheta \eta$  (p. 289), eine Lesart, die in der Orleaner Ausgabe aufgenommen ist.

<sup>3)</sup> καὶ πάλιν φθειρομένων. Den Vorschlag φθειρομένης hat Brandis unerwähnt lassen können. — Die Sage selbst von dem öfteren Untergehen und Wiedererfinden von Künsten und Wissenschaften lassen wir, so beachtungswerth sie ist, hierbei als zu unserm Zweck nicht unmittelhar gehörig zur Seite liegen.

<sup>4)</sup> Beim Porphyr. de Abstin. III. 2. p. 295 Rhoer; auf welches Zeugniss anch Hugo Grotius de veritate religionis Christ. I. 16. not. 33 hingewiesen.

gesprochen. Wie et, so drückt auch Patte!) diese Ueberheferung in der mythisch-poëtischen Sprache aus, in der sie unter den Griechen nach Aristoteles war fortgepflanzt worden. «Als eine wahre Gabe von den Göttern an die Menschen, wofür ich es wenigstens erkenne, ist einst von den Göttern herabgeworfen worden durch irgend einen Prometheus, zugleich mit einem glanzvollen Feuer, und die Alten besseren als wir und den Göttern näher wohnenden?) haben uns diese Sage übergeben, aus Einem und Vielem sey Alles » u. s. w.

οί θεών άγχίσποροι, οί Ζηνὸς έγγύς, οίς έν Ίδαίω πάγω Διὸς πατρώου βωμός έστ' έν αίθέρι, κούτω σφιν έξίτηλον αίμα δαιμόνων.

Vorstellung und Ausdruck hatte auch hier Aeschylus dem Homer abgeborgt, wie sich aus dem Folgenden ergeben wird. Man vergleiche die vortreffliche Ausführung von I. G. Huschke in den Analectt. Listerarr. p. 322 sqq., worauf wir weiterhin zurückkommen werden. Den Satz selbst von der Gottähnlichkeit der Menschen der Vorwelt haben nachfolgende Schriftsteller, zum Theil mit Berufung

<sup>1)</sup> Phileb. p. 16. p. 31 ed. Stallbaum, welchein gründlichen Ausleger das Zeuguiss des Dikaarchus nicht entgaugen ist, wohl aber das des Aristoteles.

<sup>2)</sup> So Schleiermacher, dessen Uebersetzung ich hier folgte; im Griechischen heisst es: κοείττονες ἡμῶν καὶ ἔγγυτέρω θεῶν οἰκοὔντες, welches zu übersetzen war: die mit den Göttern Umgang hatten. Dikäarch a. a. O. bedient sich des etwas verschiedenen Ausdrucks: τοὺς παλαιοὺς καὶ ἐγγὺς θεῶν γεγονότας, welches sagen will: die zunächst von den Göttern abstammenden. Den correlaten Ausdruck braucht Herodot II. 144: θεοὺς οἰκέοντας ἀμα τοἰοι ἀνθρώποιοι, welche Lesart ich niemals hätte bezweiseln sollen (s. Vol. I. p. 816 ed. Baehr.) Die Ausleger des Philebus (s. Stallbaum a. a. O.) haben die poëtische Quelle dieser Redensarten nachgewiesen; sie findet sich in einer andern Stelle des Plato, wo aus der Tragödie Niobe des Aeschylus diese Verse angeführt werden (de Rep. III. p. 391, E. p. 117 Bekker. p. 233 sq. C. E. C. Schneider), welche Hermann (Opusc. III. p. 55) so geordnet:

Die mythische Gestalt, in welcher, nach Aristoteles, jener älteste Cult den Nachkommen überliefert worden, lehrt uns der älteste Zeuge der Vorwelt Homerus kennen. Er wird uns auch am besten vor dem Irrthume bewahren, solche Urzustände, besonders was Griechenland betrifft, zu hoch zu nehmen, oder se philosophisch, wie sich Plato und Aristoteles inmitten metaphysischer Erörterungen darüber auszusprechen kein Bedenken trugen. 1) Wir werden uns vielmehr

auf Dikaarch, angenommen: Cicero Tusculann. I. 12: "Antiquitas, quo propius aberat ab ortu et divina progenie, hoc melius ea fortasse, quae erant vera, ceraebat." Varro de r. r. II. 1. Seneca ep. XC. 44: "Aureae aetatis hemines alti spiritus fuerunt, et, ut ita dicam, a diis reventes." Pausanias VIII. 2. 2. Hieronymus advers. Iovin. II. 13.

1) Wollte man einwenden, die Aristotelische Stelle, wovon wir ausgegangen, gehöre dem 11. Buche an, von dem, wie von einigen andern, behauptet wird, es sey nicht von Aristoteles selbst geschrieben, so hat der Vertheidiger dieser Meinung sehon selbst angemerkt, dass was in diesem und den nächsten Capiteln steht, aus den 4. und 6. Buche der ächten Metaphysik entlehat sey (Buhle über die Metaphysik des Aristoteles in Heerens Biblioth. d. alt. Lit. und Kunst IV. 1. 39). Auch nahm Aristoteles ausser einem höchsten Weltgeiste noch andere Götter und namentlich den atherischen Himmel an (Cic. de N. D. I. 13. p. 56 sq. ed. Moser). Mit vollem Recht hat daher Tennemann (Gesch. d. Philosophie VI. S. 198) jene Worte unter Aristoteles Namen angeführt. Auch beweisen die angeführten Stellen des Platon und Dikaarch, dass in der akademischen und in der peripatetischen Schule die Sage von einer alten einfacheren Götterlehre anerkannt war. Will man in Plato's Worten einen leichten Anflug von Scherz finden, so ergab sich solche Farbe des Ausdrucks hier von selbst aus dem Gefühl der disparateu Lage des Philosophen, der dialektisch in Begriffen und Schlüssen erringen muss, und jener glücklichen Menschen der Vorwelt, denen grosse Wahrheiten ohne ihr Zuthun von den Göttern offenbart worden. Wer wird in Abrede stellen, dass Scherz und Ironie in den Platonischen Dialogen nicht selten das heitere Gewand seines eignen Zweifelns oder Widerspruchs sind? - Man denke nur an den Kratylos. - Ob aber Plato mit Sagen und Mythen nur Kurzweile treibe, davon wird im Verfolg die Rede seyn.

veranlasst schen, diesen ältesten Götterglauben, wovon die Griechen Kunde hatten, als eine

#### L'

### Rcligion des Magismus,

oder als ein psychisches Heidenthum zu bezeichnen.

Auf diese Weise drückt sich nämlich ein tiefer und geistreicher Schriftsteller über diese frühesten Erscheinungen im Gebiete der Religionen aus, wo er die Idee vorträgt, dass der Begriff und Name der Pelasger in einem geistigen Sinu zu nehmen sey, als Andeutung jenes alten psychischen Naturverbandes mit dem Meere als dem Element der Tiefe, wie der Name der Kyklopen (Himmelschauer) als Bezeichnung einer gleichen Verbindung mit den Gestirnen. 1) Meines Bedünkens liegt hierin etwas sehr Wahres, und der zweite Satz nähert sich der Ansicht eines gelehrten und ehrwürdigen Mythologen. 2) Wenn der erstere aber das innerste Wesen dieses älteren psychischen Heidenthums in einem Verse aus den Arimaspischen Gedichten ausgedrückt findet, so ist ein solches Zeugniss schon an sich von sehr zweifelhaftem Gewicht; sodann besagen die Worte auch etwas ganz Anderes, als Schlegel vermuthete. ') Die Vorstellung selbst hätte er aus der

<sup>1)</sup> Friedr. Schlegel Geschichte der epischen Dichtkunst der Griechen (Sammtl. Werke III.) S. 34 f.

<sup>2)</sup> Hug's Untersuchungen über den Mythos d. ber. Völk. der alten Welt S. 161 ff., wo die Idee von den Kyklopen, als Beobachtern der Sonne oder vielmehr der Mondsscheibe erörtert wird.

<sup>3)</sup> Όμματ ἐν ἄστροισι, ψυχήν δ ἐν πόντφ ἔχουσιν. Schlegel führt nur diesen Einen Vers von sechsen an und zwar ohne Gewährsmann. Sie stehen beim Longinus de Sublim. S. X. p. 42 Weisk. Hätte er sie im Zusammenhang gelesen, so hätte er über ihren Sinn nicht irren können. Es wird die Noth eines Seevolks, der Arimaspen, beschrieben, die bei einem Sturme sich in eben so grosser Lehensgefahr als in leiblichem Ungemach befinden; wonach jener Vers die Darstellung giebt, wie sie ihre Augen ängst-

Homerischen Schiblerung des Atlas rechtfertigen können, als eines Wesens, welches des Meeres Tiefen durchschauet und des Himmels Säulen hält. 1)

Achnliche Erinnerungen bewahrte das Alterthum an die Atlantiden als glückseeligen und mächtigen Völkern in seegenreichen Westländern; <sup>2</sup>) welche die alte Sage von Attika mit den Schicksalen dieses Landes in Verbindung brachte. Achnliche Verstellungen knüpften sich auch an den Tantalus und die Tantaliden. Jenen des Umgangs der Götter gewürdigten aber von ihnen auch schwer bestraften König machte eine Sage zu einem Atlas des Morgenlandes, d. h. zum Träger des Himmels, <sup>3</sup>) und es ist nicht unwahrscheinlich, dass selbst die Namen Atlas und Tantalos von einer und derselben Wurzel abstammen. <sup>4</sup>) Besonderer Gunst der Götter erfreuen sich auch des letzteren Nachkommen, so wie einer vorzüglichen Himmelskunde. Atreus und Thyestes sollten der Sage

lich zu den Sternen erheben, wahrend der Abgrund des Meeres jeden Augenblick ihr Leben bedroht (vergl. Ruhnken. und Weiske pag. 295).

<sup>1)</sup> Odyss. ά. 52. Die Vorstellung des Atlas als eines lebenden gewaltigen Wesens bleibt fest stehen, mag man nun mit Herrn Nitzsch (Erkl. Anmerkungen zur Odyssee S. 17 f.) ολοόφονος lesen, und allkundigen verstehen, oder mit Buttmann u. A. (s. S. 323) ολοόφονος, und venderblich gesinnten übersetzen. Ueber diese Vorstellung erklären sich Hug (Mythos S. 214 ff.) und Völcker (Mythologie des Iapetischen Geschlechts S. 53—65).

<sup>2)</sup> S. Völcker a. a. O. S. 313 ff. — Die Athenische Sage beim Plato, Critia p. 120. p. 172 Bekker, Timae. p. 25. p. 18.

<sup>3)</sup> Scholiast. Euripid. Orest. 970—76. p. 449 Matth. άλλ ή μέν ἱστορία λέγει, τὸν Τάνταλον ἀνατεταμέναις χερσὶ φέρειν τὸν οὐρανόν. Seines Aufenthalts im Olymp, im Himmel bei den Güttern, wegen, oder wegen seines Auftretens auf dam Gipfel des Sipylos scheint ihn Nonnus Dionyss. XVIII. 32 u. XXXV. 295 Τάνταλον ἡεροφοίτην zu nennen (Tafel Dilucidd. Pindarr. L. 27 zu Olymp. I. 60 sqq.).

Von ταλάω. S. darüber Völcker Mythol. d. Iapet. Geschl. S. 64. 66. 355.

nach zwei Zeichen empfangen haben, von der Gottheit gegeben, das vom goldenen Lannie oder vom Widder und das von der Aenderung im Auf- und Untergang der Soane 1) und der audern Sterne: Bemselben Kreise gehört der Mythus von einem alten Titan oder Titenios (Terävos, Tityptev) an, der auf einem Berge der Landschaft von Sikyon gewohnt, den Wechsel der Jahreszeiten beobachtet so wie den Einfauss der Sonne auf den Wachsthum und auf das Reifen der Gewächse, und deswegen für einen Bruder der Sonnengottes gehalten worden, ingleichen von einem andern Marathonischen Titanen, welcher allein nicht gegen die Götter gekümpfihabe. 2) Nichts bezeuget aber jene Vorstellungen ausdrücklicher als die Aeusserung, welche Homer dem König der Phäaken Alkinoss in den Mund legt: 2)

«Immer von Alters her erscheinen ja sichtbare Götter Uns, wann wir sie ehren mit heiligen Festhekatomben, Sitzen an unserem Mahl und essen mit uns, wie wir andern.

Oftmals auch, wann ein Wanderer ihnen begegnet,

<sup>1)</sup> Plato Politic. p. 269, A. p. 272 Bekk. Die genauere Erörterung dieser ganzen Stelle liegt von meinem Zweck entfernt.
Hierher gehört nur die allgemeinere Beziehung auf die Gnade der
Götter und die Himmelskunde, und wir lassen selbst die Deutung
auf sich berühen, wonach die Sage vom goldnen Widder daher entstanden sey, weil Thyestes zuerst den Widder am Himmel nachgewiesen, Atreus aber die entgegengesetzte Bewegung der Sonne und
der Welt gezeigt, und deswegen das vaterliche Reich erhalten habe
(Lucian. de Saltat. cap. 42 und de Astrologia cap. 12). Die ebendort vorkommende Sage von den Erdgebornen (γηγενείς) der Vorwelt gehört aber in diese Sagenreihe (vergl. Hesiedi Theogon. 139
und das Orphische Fragment im Etymel. M. p. 231).

<sup>2)</sup> Pausan. H. 11. 5. vergt. VII. 23. 6 und I. G. Huschke Analecta littern pag. 326 sq. u. p. 336 sqq. Dass ein Titan hier Bruder des Helios genannt wird, scheint den Satz K. O. Müllers (Prolegg. zur Mythologie S. 373) "dass alle Spuren göttlicher Verehrung der Titanen fehlen" nicht zu begünstigen.

<sup>3)</sup> Odyss. ή. 201 sqq.

Hüllen sie sich in Gestalt; denn wir sind jenen so nahe Als der Kyklopen Volk und das wilde Geschlecht der Giganten.»

Zum deutlichen Beweis, wie unfähig oft die späteren Griechen waren, ihren ältesten Sänger zu verstehen, wo er von den früheren Zuständen redet, haben die Ausleger sich lieber den künstlichsten, ja abgeschmacktesten Deutungen hingeben, als sich überreden lassen wollen, dass Kyklopen und Giganten den Göttern eben so verwandt und befreundet seyn sollten wie jene wunderbaren und glückseeligen Phäaken. 1) Dagegen hat der späte Perieget die Homerischen Worte mit Recht als einen Beleg gebraucht, dass wir uns unter diesen Giganten menschliche Wesen za denken haben. 2) In der That hat der Dichter hier die alte Sage von drei Urvölkern ausbewahrt, welche durch mittel- oder unmittelbare Abstammung mit einander verwandt, sich dech in Gaben und Lebensart von einander unterscheiden, und mit Homer und Hesiodos übereinstimmend hatten Lyriker und Logographen theils die Kyklopen, die Giganten, theils die Phäaken aus der vom

<sup>1)</sup> Billig übergehen wir diese gezwungenen Erklarungen, die sich in den Scholien zu dieser Stelle und beim Enstathius finden (s. ed. Lips. p. 272 und dagegen das Richtige bei Nitzsch zu Odyss. VI. 1. S. 73 ff. und zu unsrer Stelle B. H. S. 166 f.). Ich bemerke nur noch, dass der sonst so kritische und umsichtige Fréret sich gleichwohl durch jene Auslegung hat bestechen lassen, da er in seinen Recherches sur l'histoire des Cyclopes, des Dactyles, des Telchines, des Curetes, des Corybantes et des Cabires, in den Oeuvres Paris Tom. XVIII. p. 4 sqq. unsrer Stelle gar nicht gedenkt, sondern aus Odyss. IX. 106 sqq. Homerische Kyklopen als riesenhafte Anthropophagen Siciliens anführt, die er blos für postische Wesen, für Geschöpfe der Phantasie, wie in unsern Feenmährchen, nimmt. Diesem sonst so tüchtigen Forscher ging doch eine gewisse Tiefe des Geistes und ein Sinn für das höhere Alterthum ab.

<sup>2)</sup> Pausatias VIII. 29. 2, wo Clavier und Siebelis mit Recht erganzt haben: είναι τούς Φάιακας θεών έγγος ώσπες Κύ-κλωπας καὶ τὸ Γιγάντων έθνος.

Blute des Uranes befruchteten Gäa entspringen lassen. 1) Von dieser Befreundung mit den Göttern und einem darauf gegründeten Vertrauen zu diesen ist selbst da noch eine Spur übrig, wo der Mythos die Kyklopen als ungeschlachte Wesen schildert:

"Und an das Land der Kyklopen, der Frevler, wild und gesetzlos,

Kamen wir, welche nur den unsterblichen Göttern vertrauend,

Nirgend baun mit Händen, zu Pflanzungen oder zur Feldfrucht v. s. w. 2)

Es ist nicht ohne Bedeutung, dass einige Sagen auch jene wunderlichen Silene Söhne der Erde nennen, und sie aus dem Blute des Uranos entstehen lassen, und dass jener alte durch ausserordentliche Sehergabe und Weltkunde ausgezeichnete Silenos von einer Stadt der Frommen zu berichten weiss, die im tiefen Frieden und grossem Ueberfluss lebend ohne Pflug und Ackerstier die Früchte aus dem Schoosse der Erde gewinnen.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Hesiod. Theog. 183; Alcaeus und Acusilaus ap. Scholiast. Apollon. Rhod. IV. 992 vergl. Acusilai Fragg. X. p. 216 Sturs. und s. Huschke Analectt. litterr. p. 324 sqq. Was die Verschiedenheit der Eigenschaften und Lebensweise betrifft, so denke man nur an die Roheit der Kyklopen, an ihre Beziehung zu den Gestirnen (s. oben), während sie von Seewesen und Schiffahrt gar nichts verstehen (Odyss. IX. 125 ff.), dagegen an die Cultur der Phäaken, ihre Ueppigkeit und ihre wunderbare Verbindung mit Meer und Schiffahrt u. s. w.

<sup>2)</sup> Odyss. IX. 106 ff. In solche disparate Prädicate haben sich ältere und neuere Ausleger oft nicht zu finden gewusst (Eustath. ad h. l. p. 350. vergl. Heyne zum Tischbeinischen Homer in Bildern II. S. 13). In der Lehre von der Vorsehung hat der Alexandriner Philo diese Stelle benutzt (s. Philo Iud. de Provident. Serm. vers. Armen.-Lat. Venet. p. 104 sq.). So wie die ältesten Götter, ebenso erschienen auch solche Urstämme in dem neueren Heldenepos der Griechen in einem ungünstigen Licht.

<sup>3)</sup> Servius ad Virgil. Eclog. VI. 3. VI. 13. Nonni Dionyss. XXIX. 260, wo zu bemerken, dass einer der Söhne des Silenos den Namen Asträes (Sternenmann) fährt. Theopompus ap. Aelian.

Bieser letztere Zug bezeichnet jenen primitiven Stand der Unschuld. Als solchen hebt ihn derselbe Peripatetiker hervor, dessen Zengniss wir oben aus einem andern Schriftsteller angeführt haben; indem er als die höchste und erste Stufe jenen Naturzustand angiebt, worin die Menschen nur von solchen Dingen lebten, welche die unverletzte Erde freiwillig hervorbrachte; oder in der Sprache des Mythos zu reden, jene Kinder des Himmels und der Erde waren ihren grossen Eltern so befreundet, dass sie die Mittel zur Erhaltung ihres Lebens als freiwillige Geschenke von ihnen empfingen. 1) Von den Göttern, ihren Eltern, um in dieser Sprache fortzureden, war ihnen dann auch Alles was sie wussten und konnten angeboren, jene Himmels-, Erd-, Welt- und Meereskunde, jene Gewalt über die Elemente. Es war ein durch Geburt ererbtes Wissen und Vermögen, nicht ein erlerntes, erworbenes. Oder, fassen wir lieber diese Ueberlieferung Pelasgischer Urzustände auf unsere Weise auf, und lesen die einzelnen Merkmale zusammen, die uns die Griechische Sage von diesen Urstämmen aufbehalten hat, so werden wir allenthalben einen Charakter von Unmittelbarkeit ihnen aufgeprägt finden. Es ist als hätten wir nicht mit Fleisch und Blut geborne Menschen, sondern Elementargeister vor uns, begabt mit einem wunderbaren Einblick in die Naturen der Binge, mit einem so zu sagen magnetischartigen Allgefühl. Sie besitzen Kräfte, Feuer, Wasser, Winde

V. H. III. 18 vergl. Theopompi Fragg. ed. Wichers pag. 73: Τούς μέν ούν Εύσεβεις έν είρηνη τε διάγειν και πλούτω βαθεί, και λαμβάνειν τούς καρπούς έκ της γης χωρίς άρότρων και βοών.

<sup>1)</sup> Varro de r. r. II. 1. 4. p. 215 Schneider: Necesse est humanam vitam a summa memoria gradatim descendisse ad hanc actatem, ut scribit Dicacarchus: et summum gradum fuisse naturalem, cum viverent homines ex iis rebus, quas inviolata ultro ferret terra etc. Idem I. 1. 5. p. 130: Primum, qui omnes fructus agriculturae coelo et terra coutinent, Iovem et Tellurem. Itaque quod ii parentes magni dicuntur, Iuppiter pater appellatur, Tellus, terra mater.

zu bemeistern. — Daher jene Sagen von wunderbaren Metallarbeiten und Schisserkünsten; denn mehr oder weniger wird ihnen, neben einer elementarischen Abkunft, Neigung und Kraft der Zauberei beigelegt. Jeder wird hiebei sich dessen erinnern, was von Daktylen, Kureten, Korybanten, Kabiren, Telchinen u. s. w. gemeldet wird. Besonders in den letzten tritt dieser magische Charakter hervor; sie wurden Söhne des Wassers genannt und sollten aus dem Meere 1) geboren seyn. Sie hiessen aber auch Söhne des Meeres im schlimmen Sinn, weil sie ihre Zauberkünste zum schädlichen Gebrauch verwendet haben sollten, z. B. sie sollten die Saaten verderbt 2) und somit ganz andere Gesinnungen bewiesen

<sup>1)</sup> Nicht aus dem stürmischen Meer, wie man nach Schneider, im Lex. unter ζάψ, meinen sollte, welcher übersehen hatte, dass in der von ihm angefährten Stelle des Euphorion ὁλέτειρα als Prädicat dabei staht. Ζάψ heisst nach Clemens Stromm. V. p. 674 Potter. (of. Euphor. p. 57 Meinek.) das Meer, θάλασσα, und dieses wird ebendaselbst von Simmiss dem Rhodier Mutter der Telchinen genannt, wie ebendaselbst gesagt wird, βέδυ bedeute bald Wasser bald Luft, nämlich im Phrygischen (vergl. Jablonski Opuscull. III. p. 67 und Meineke ad Euphorionis fragg., welchem Ausleger Te Water zum Jablonski l. l. mit der Verbesserung Φιλύλλιος zuvorgekommen ist).

<sup>2)</sup> Strabo XIV. p. 601. Nonni Dionyss. XIV. 36 sqq. Vergl. Symbolik III. p. 306. Guigniaut Religions de l'Antiquité II. 1. p. 280 und Lobeck Aglaoph, p. 1191 sq. Wenn Fréret Oeuvr. XVIII. p. 24 sqq. dieses Verderben der Saaten durch Styxwasser und Schwefel aus einem Missverstand zu erklären sucht, indem sie das den Landbauern übliche Mittel gebraucht, die Pflanzen durch bittere Aufgüsse gegen schädliche Insekten zu schützen (Cato de r. r. cap. 95 mit Schneiders Commentar I. 2. p. 151 sq.), so ist hiermit vielmehr das Beispiel einer modern-prosaischen Erklärungsweise gegeben. Wir haben schon oben bemerkt, wie Kyklopen, Giganten u. s. w. im Griechischen Epos in nachtheiligem Lichte erscheinen: hier muss noch bemerkt werden, dass überhaupt in alten Völkersagen solche magische und theurgische Wesen, wie die Telchinen, Kobalen u. s. w. umschlagen, d. h. dass sie zweidentiger Natur erscheinen, und bald als Heils- bald als Unheilsdämonen dargestellt werden (Schelling Gottheiten von Samothrake p. 107 ff.).

haben, als wir zuvor von jenen frommen Verehrem der nährenden Erdgöttin vernommen.

Unter solchen und verwandten Kennzeichen stellt sich jener Pelasgercultus dar, den wir eben deswegen als psychischmagisches Heidenthum bezeichnet haben. Diese Religion ist noch höchst einfach und unbestimmt. Denn dieselben zwei Wesen, die man die Väter jener Urvölker nannte, waren ja keine andern als die ältesten Götter, Himmel und Erde. Das waren ja die grossen, mächtigen, auch die guten Gottheiten (Oeol μεγάλοι, δυνατοί, χρηστοί) der ältesten Culte von Samothrake; dieselben, die der Römer als Dii potes in seinen Auguralbüchern wiederfand. ) — Kabiren (Κάβειροι) hiessen sie unter den dortigen Stämmen, sey dieser Name nun mit dem Dienst selber aus den Morgenländern gekommen, oder ein blosser Ehrenbeiname gewesen, den ihnen die Griechisehen Stämme beigelegt. 2) Eben so einfach und unbestimmt mochte auch die älteste Religion der Pelasger um das Thessalische und das Thesprotische Dodona gewesen seyn, hier aber mit besonders hervortretendem elementarisch-tellurischem Charakter, wie die dortigen Grundwesen Okeanos, Tethys, Acheloos, Dione, Zeus-Aïdoneus verrathen, und wie die dortige wunderbare Wasserquelle, σναπαυόμενος genannt, vermuthen lässet. 3)

<sup>1)</sup> Varro de L. L. IV. 10. vergl. Eckhel. D. N. V. Vol. V. pag. 319 sqq.

<sup>2)</sup> Letzteres Ansichten von K. O. Müller, Welcker (s. Guigniaut II. 1. p. 287—294 ff. vergl. Müllers Prolegomena zur Mythologie p. 146 ff.) und Gerhard (Hyperboreisch-Römische Studien I. S. 82), die schen Fréret vorgetragen, der auch die Ableitung Κάδμος, Κάδμιλος von κάζω, ordnen, schon angenommen (Oeuvr. XVIII. p. 51—78). Wenn der Letztere bei der Ableitung der Kabirischen Weihen aus Böotien und Attika, den Pausanias von einer Böotischen Stadt Kabira berichten lässt, so gab es wohl eine solche im Pontus; in Böotien aber kennt der Perieget ein Καβείρων ἰερόν, ein Καβείρων οδετ Heiligthümer der Kabirischen Demeter und der Kora (FX. 22. 5. IX. 25. 5. IX. 26. 1 und 4).

<sup>3)</sup> Hesiod. Theog. 340. Philochor. Frr. p. 38. Senec. N. Q. III. 16.

Aber eben dort hatte man solche bestimmte Namen der Gottheiten erst später vernommen. Die ältesten Pelasger hat-· ten sich für die Gegenstände ihrer Verehrung lange mit der unbestimmten Bezeichnung Götter (9sol) beholfen. «Es brachten aber die Pelasger, so berichtet Herodot, wie ich zu Dodona vernommen, anfänglich unter Gebeten den Göttern Opfer aller Art. Jedoch legten sie Keinem von jenen einen Beinamen oder Namen bei, dieweil sie noch niemals dergleichen gehört hat-Götter benannten sie dieselben, und deshalb, weil sie alle Dinge in Wohlordnung gesetzet 1) und alle Eintheilungen gemacht. Später, nach Ablauf geraumer Zeit, erfuhren sie die aus Aegypten gekommenen Namen der übrigen Götter, des Dionysos Namen erfuhren sie aber viel später. Hernach befragten sie sich dieser Namen wegen zu Dodona; denn dieses Orakel wird für das älteste in Hellas gehalten, und war dazumal das einzige. Da die Pelasger nun das Orakel befragten, ob sie die von den Barbaren überbrachten Namen aufnehmen sollten, so antwortete die Wahrsagung: sie sollten sie gebrauchen. Von dieser Zeit opferten sie dann diese Götternamen gebrauchend. Von den Pelasgern aber empfingen sie nachher die Hellenen.»

Dass diese Gottheiten, zu denen jene alten Pelasger mit so dunkeler Andacht beteten, und denen sie mit so unbestimmten Namen opferten, zuvörderst Himmel und Erde waren, lässt sich bereits aus dem Bisherigen vermuthen, und Platon

<sup>1)</sup> Herodot II. 52. Θεούς δὲ προςωνόμασάν σφεας ἀπὸ τοῦ τοιούτου, ὅτι κόσμφ θέντες τὰ πάντα πρήγματα καὶ πάσας νομὰς εἶχον. Also von θεἰναι leitet Herodotus den Namen ab, Plato in einer gleich anzuführenden Stelle von θέειν, in Betracht des Laufs der Gestirne; Andere von θεάομαι, ich schaue, wieder Andere von δέω und δείδω, ich fürchte. — Alle diese Etymologien scheitern an dem durch die meisten Indo-Germanischen Sprachen durchgehenden Namen θεός, νου dem zur Zeit sich nur sagen lässt, dass er mit den Ζεύς, Δεύς, Δίς, Deus, Deva, Div, Dew, Tivi, Teut verwandt seyn möchte, und sich demnach an eine bei vielen Völkern gebräuchliche Benennung der Gottheit anschliesse (vergl. Guigniaut II. 1. p. 289 £).

bezeuget im Grunde dasselbe, nur auf eine etwas bestimmtere Weise, wenn er sagt: «Die ältesten Bewohner von Hellas haben, meines Erachtens, die allein für Götter gehalten, welche auch jetzt noch vielen Barbaren dafür gelten, Sonne, Mond und Erde, die Gestirne und den Himmel. 1) Fragen wir weiter, was das für neue Götternamen waren, welche zuerst die Pelasger von den Aegyptiern und von jenen dann die Hellenen angenommen, so denkt sich ein neuer kundiger Archäolog und Mytholog 2) die Sache so: Diese ältesten Gottheiten der Pelasger waren die von Herodot und Plato angegebenen Himmel, Erde, Sonne u. s. w., und jene fragten das Orakel nur, ob sie die bis jetzt unbekannten Götternamen anerkennen sollten. Da die Pelasger dieselben Götter wie die Aegyptier gehabt, so hätten sie auch wie diese die Elemente und die Himmelskörper verehrt. Es habe sich bei jener Orakelbefragung nicht um Vertauschung genereller Namen mit speciellen, sondern um die Vertauschung eigentlicher Namen, wie z. B. Sonne (nhios), die die Pelasger bisher den Gegenständen ihrer Verehrung gegeben, mit Namen, welche vernünftiges mit Macht und Willen begabte Wesen bezeichneten, d. h. mit symbolischen und mystischen Namen, gehandelt. Diese Er-

<sup>1)</sup> Cratyl. p. 397, D. p. 32 Bekker. vergl. Epinom. p. 982, D. Plato konnte dabei an die Perser denken, von denen Herodot I. 131 dasselbe berichtet, und von einer Seite auch an die Aegyptier, wir aber an unsere alten Deutschen Vorfahren, wenn wir die Berichte des Casar (de B. G. VI. 21) und des Tacitus (German. cap. 40) erwägen, und wenn wir beim Apostel der Deutschen noch aus den Zeiten der Pipine gleichlautende Beschreibungen der Deutschen Culte finden (Bonifacii Epistelae p. 170 ed. Würdtwein; vergl. Othlon in vita Bonifacii cap. 27).

<sup>2)</sup> Eméric David in seinem Werke betitelt Jupiter Paris 1833; Introduction pag. CXXXI—CXXXIII: "Ce que paroissent vouloir dire Platon et Hérodote, c'est que les astres et les élémens avoient des noms qui les qualificient seulement comme des astres et des élémens, mais qu'ils n'en avoient pas encore reçu comme des êtres intelligens, doués de puissance et de volonté, et faisant usage de leur puissance pour concourir au bonheur des hommes; qu'en un mot ils n'avoient pas des noms mystiques et symboliques." etc.

klärungsart hängt mit der Grundansicht zusammen, die sich der würdige Verfasser von dem Wesen der Griechischen Religionen gebildet hat, und wovon ich hier die Hauptsätze mittheilen muss: Die Christen (auf deren Berichte der Verfasser im Ganzen viel hält) hätten den Heiden gegenüber Recht gehabt zu behaupten: Die Götter der Griechen seyen nichts Anders als die Gestirne und die Elemente, Sonne, Mond, Aether, Feuer, Luft, Wasser, Erde, und die mythologischen Götter (les dieux mythologiques), genannt Zeus, Hephästos, Poseidon u. s. w., seyen die ersonnenen Repräsentanten jener natürlichen Dinge, ') symbolische Personen. So sey auch der primitive Cult der Griechen eine unmittelbare (direct) Verehrung der Sonne, des Mondes, der Sterne, der Erde und der Elemente gewesen; womit sich später ein symbolischer Cultus verbunden habe durch den Einsluss der Fremden, die auf Griechischem Boden sich eingefunden. 2) Auch habe sich iene primitive Verehrung der natürlichen Dinge nach der Entstehung des symbolischen Cultus, aus welchem letzteren man das Gewand des ersteren gemacht, als das Wesen der Nationalreligion immer erhalten, und diese beiden Culte, der unmittelbare (direct) und der symbolische, hätten von den ältesten Zeiten an bis ins vierte und fünfte Jahrhundert der Christlichen Zeitrechnung immer nebeneinander bestanden. 3)

<sup>1)</sup> Introduction p. X: "—et les dieux mythologiques, nommés Jupiter, Vulcain, Neptune — etoient des personnages fictifs, symboliques, qui représentoient ces substances naturelles et ces corps célestes."

<sup>2)</sup> Introd. p. CXXXV sq.

<sup>3)</sup> Introd. p. CXXXIX sqq.: "Cette antique adoration de l'aether, de la matière organisée, des élémens et des astres ne cessa point après l'établissement du culte symbolique, dont on en fit le voile; ce fut là toujours l'essence de la religion nationale. L'établissement du culte symbolique n'y apporta quant au fond aucun changement. Rien de moins remarqué, mais, si je ne me trompe, rien de mieux prouvé." etc. — Was diesen letzteren Satz betrifft, so betet allerdings Sokrates zur Sonne bei ihrem Aufgang (Plate Sympos. p. 220. p. 403 Bekker). Allein dass solche Privatgebräuche im Na-

So erfreulich mir die Wahrnehmung seyn musste, diesen gelehrten und von mir hochgeachteten Archäologen in wesentlichen Grundsätzen mit mir einstimmig zu finden, so muss ich doch widersprechen, dass dies der wahre Sinn jenes wichtigen Zeugnisses des Herodotus sey. Es kommt hierbei hauptsächlich auf die Worte an: «Nachher aber, nach Verlauf langer Zeit, erfuhren sie die aus Aegypten gekommenen Namen der übrigen Götter, den des Dionysos erfukren sie aber viel später. » 1) Wie hätte sich der Geschichtschreiber so ausdrücken können, wenn hier blos von Vertauschung der eigentlichen Pelasgischen Götternamen, als z. B. Himmel (ούρανός), Erde (γη), mit symbolisch-Aegyptischen Namen die Rede wäre? Vielmehr geht aus diesem ganzen Zeugniss folgender Thatbestand hervor: Jene alten Pelasger hatten bisher in dumpfer tiefer Unterwürsigkeit zu grossen Mächten gebetet, und ihnen allerlei geopfert; vermuthlich nur sehr wenigen, vielleicht nur zweien, dem Himmel, dessen blaues unermessliches Gewölbe ihre erstaunten Blicke auf sich zog, und der ausgebreiteten Erde, wie noch das alte Beiwort εὐρύστερνος zu erkennen giebt, nebst dem unermesslichen wogenden Meere, und hatten sie in ihrer armen Sprache Götter (Seoi) ganz unbestimmt genannt. Bestimmte Namen dafür hatten sie von den Aegyp-

Digitized by Google

tionalbewusstseyn des öffentlichen Cultus doch schon damals sehr in den Hintergrund getreten waren, beweist die angeführte Platonische Stelle im Kratylos, wo der Philosoph sonst hatte sagen müssen: "die altesten Bewohner von Hellas haben die allein für Götter gehalten, welche uns Hellenen auch noch dafür gelten, Sonne u. s. w.", anstatt dass er jetzt sagt: "welche auch heute noch vielen Barbaren dafür gelten."

<sup>1)</sup> ἐπειτεν δὲ, χρόνου πολλοῦ διεξελθόντος, ἐπύθοντο ἐχ τῆς Λίγύπτου ἀπιχόμενα τὰ ούνόματα τῶν θεῶν τῶν ἄλλων, Διονύσου δὲ ὐστερον πολλῷ ἐπύθοντο, wo Schweighäuser statt aliorum deorum nomina hätte übersetzen sollen: reliquorum d. n. Denn der Zusatz über den Dionysos zeigt hin-länglich, dass Herodotos hier, nachdem er von den wenigen Göttern der Pelasger geredet, nun die übrigen meint, die zu seiner Zeit Gegenstände des Griechischen Nationalcultus waren.

tischen Ankömmlingen gelernt. Aber von ebendenselben hatten sie auch Kunde der übrigen Götter erhalten, welche, seitdem das Orakel sie dazu ermuthiget, nun ebenmässig von ihnen verehrt wurden. Also nicht bles neue Namen, sondern auch neue Götter mit ihren Namen hatten ihnen diese Fremdlinge gebracht, und ebendeswegen hatten die Pelasger nicht ohne Ermächtigung des Götterspruchs diese neue Wesen mit ihren nie gehörten Namen annehmen wollen. Waren es fremde, Aegyptische Namen? Dies scheint Herodotus zu sagen; ') aber wollte man auch den, wie man sagt, 2) eigentlich Gott überhaupt bedeutenden Namen Phthas (Φθάς) mit dem altgriechischen Σθεύς (Δεύς, Ζεύς) zusammenstellen, und sich der Vermuthung hingeben, dass Athena ('A9nva') durch Umstellung aus Neitha entstanden sey, d. h. auf sehr schwachen, schwankenden Grundlagen fussen, so haben doch die übrigen althellenischen Götternamen, wie z. B. der von Herodot selbst genannte des Dionysos, ganz und gar nichts mit den Aegyptischen gemein, und der Geschichtschreiber hatte ia zuvor schon angemerkt, dass mehrere Gottheiten, Poseidon, Hera, Hestia, Themis, die Chariten gar nicht aus Aegypten herstammten. 3) Auch hätten sie den Pelasgern unverständliche Laute vorgesprochen, hätten sie selbst für Aegyptische Gottheiten auch Aegyptische Namen mitbringen wollen. Dodonäer wohnten auch schon lange genug unter den Pelasgern, um aus dem obwohl geringen Vorrath der Pelasgischen Sprache die wenigen Benennungen, die sie für die paar alten und für die mehreren neuern Götter nöthig hatten, auszulesen, und den Begriff der Wesen, die sie im Pharaonenlande unter andern Namen kannten, ihren Lehrlingen verständlich zu

<sup>1)</sup> Auch Huschke Analectt. literr. p. 331 hat diese Ansicht: "Erant enim haec nomina a summa antiquitate propagata, peregriua, ex Aegypto, ut Herodotus scribit II. 52, translata et a Pelasgis quasi per manus tradita Hellenibus."

<sup>2)</sup> Silvestre de Sacy Lettre sur l'inscription de Rosette p. 22. Schelling Gotth. von Samothrace S. 68.

<sup>3)</sup> II. 50.

machen. 1) — Woraus sich dann von selbst ergiebt, dass hier von Seiten der Priesterschaften ein Anbequemen an den engen Vorstellungskreis der Landesbewohner und ein Uebertragen fremder Götternamen in einheimische Statt gefunden; welches, Klima, Land und Lebensweise, denen sie sich auch unterwerfen mussten, hinzugenommen, schon bei der Einführung fremder Culte unter diesen halbwilden Pelasgerstämmen, in den Lehren und Gebräuchen selber bedeutende Veränderungen herbeiführen musste.

Das waren hieratische Namen, welche die Pelasger obwohl aus ihrer eignen Sprache von den ausländischen Lehrern angenommen; d. h. Götternamen, die sich wohl grösstentheils aus dem Cultus selbst gebildet, indem sie grossentheils aus Gebetformeln und Litaneyen entsprungen seyn mochten. <sup>2</sup>) Indem ich mich hiermit zur Betrachtung dieser früheren Aeusserungen religiöser Gefühle und Vorstellungen bei den Griechen wende, begnüge ich mich, was die Gebete betrifft, um bei diesem Dodonäercult stehen zu bleiben, an den allbekannten aber sehr alterthümlichen Anruf <sup>3</sup>) des Achilles an den Pelasgisch-Dodonäischen Zeus zu erinnern, und in Betreff der

## H.

## Hieratischen Poësie

einige Bruchstücke hervorzuheben, welche mit unserer Erörterung organisch zusammenhängen, indem sie sich auf den-

<sup>1)</sup> II. 52 von dem alten Bestand dieses damals in Hellas noch einzigen Orakels, vergl. II. 57, welche letztere Stelle ja deutlich besagt, wie Anfangs die Sprache der Dodonaischen Priesterinnen den Pelasgern unverständlich gewesen, bis jene angefangen, sich ihrer eignen, Pelasgischen Sprache zu bedienen.

<sup>2)</sup> F. G. Welcker im Nachtrag zu C. Schwencks Etymologischmythologischen Andeutungen S. 338, worin von S. 253 an über die alten Götternamen ein Mehreres bemerkt und mit Beispielen belegt ist.

<sup>3)</sup> Iliad. XVI. 233 ff.

selben Elementendienst beziehen, den wir als Cultus von Urvölkern aus Homer und andern Autoren nachgewiesen haben. Hiermit werden sich einige Beispiele ältester Cultusbilder von selbst verknüpfen.

Ein in der Religionsgeschichte seiner Griechischen Landsleute wohl bewanderter Schriftsteller vergleicht in einer beachtungswerthen Stelle ganz vom Standpunkte der Volksreligion ältere hieratische Sänger mit dem Homerus: «Den Orpheus, sagt Philostratus, ') hat Homeros in vielen die Theologie betreffenden Stücken übertroffen, den Musäos aber in den Gesängen der Göttersprüche. Ja wenn auch Pamphos ( $Il\acute{a}u$ - $\varphi\omega\varsigma$ ) sich zwar einsichtsvoll den Zeus als dasjenige gedacht hat, was die Lebendigen erzeuget, und durch welches alle Erdgewächse hervorkommen, so hat er dies jedoch etwas albern ausgedrückt, und auf eine sehr gemeine Weise von Zeus gesungen (denn Folgendes sind Verse des Pamphos):

«Zeus, hehrester, grösster der Götter, eingewickelt in Mist von Schafen, Rossen und Mäulern.»

Wie unsicher auf diesem Gebiete die Sage mit der Angabe von Dichternamen ist, erhellet schon daraus, dass dieselben Verse von Andern dem Orpheus beigelegt werden, <sup>2</sup>) denn Orphisch nannte man alles, was alttheologisch war, und alt und ungeschlacht ist diese Vorstellung gewiss. Es ist von mir und von Andern sehon das Aethiopisch-Aegyptische Symbol bemerkt worden, unter welchem dieser alte Sänger seinen Zeus sich vorgestellt, <sup>2</sup>) nämlich der Käfer (Scarabäus) als

<sup>1)</sup> Heroic. p. 98 ed. Boisson.

<sup>2)</sup> Was Schöll (in der Histoire de la Littérature Grecque profane Vol. I. p. 33 sq.) übersehen, wie ich schon in dem Bericht über dieses Werk (in den Wiener Jahrbb. der Literatur B. LXI. S. 178) bemerkt habe; aus welcher Kritik ieh Einiges in dieses Kapitel über die hieratische Poësie der Griechen herübernehme, und mit einigen Zusätzen vermehre. Dort habe ich schon, diese Verse betreffend, die Orphica Nro. XXX. p. 489 ed. Hermann. angeführt.

<sup>3)</sup> S. Schöll a. a. O. und Thiersch Epochen der bildenden Kunst unter den Griechen S. 83. 2. Ausgabe.

Bezeichnung der aus sich selbst alles Lebendige hervorbringenden Gottheit. Wollte man gerade darauf, dass dieses an Aegyptischen Tempeln und Mumien so häufig vorkommende Sinnbild hier zur Bezeichnung eines Griechischen Gottes gebraucht werde, den Verdacht gründen, dass irgend ein Alexandrinischer Poët, welcher solche Gebilde täglich vor Augen hatte, jene zwei Verse unter eines alten Sängers Namen abgefasst haben möchte, so dient zur Antwort, ob diese Verse ursprünglich so gelautet, lassen wir dahin gestellt seyn. Dass aber Bild und Sache uralt sind, dafür leistet uns der Homerische Hymnus auf die Ceres Bürgschaft, der auf ein anderes Bild Gewicht legt, welches in einem demselben Pamphos beigelegten Gesange vom Raube der Proserpina sehr bedeutsam hervorgehoben war. 1) Und sind denn, entgegnen wir weiter, unter den Griechischen und Etrurischen Gemmen die Käfersteine als hieratische Typen, nicht gerade die ältesten? Zeigen nicht diese durchlöcherten Scarabäen ganz deutlich an, dass Exrusker und Griechen sie als Amulete getragen? Der Käfer, dieses Sinnbild der Leben gebenden Gottheit, mit den auf seiner fachen Seite eingegrabenen religiösen Bildern, sollte ihnen als Schutzmittel ihres Lebens dienen. Gerade der ma gische Charakter solcher Vorstellungen spricht für ihr Alter. Denn solches Gepräge hatten, wie wir bereits gesehen, die ältesten Religionen, auch die der Griechen.

Hier ist also Zeus als Käfer das ohne weibliches Zuthun alles Lebendige erzeugende Leben. Die Vorstellung bildet sich organisch fort, und der Juppiter Eines Geschlechts muss beide Geschlechter in sich aufnehmen. So stellt ihn ein Orphisches Gedicht dar: 2)

<sup>1)</sup> Nämlich auf die täuschende Zauberblume Narkissos (Pausan. IX. 31. fin. vergl. Ruhnkenius ad Homeri h. in Cerer. vs. 8, welcher Ausleger darauf aufmerksam macht, dass dieser Homeride sich hierbei an den alten Griechischen Volksglauben angeschlossen;—eine Vorstellung, woraus, wie Pausanias andeutet, der spätere Thespische Mythus von der Verwandlung des schönen Jünglings in diese Todesblume sich gebildet hatte).

<sup>2)</sup> Beim Proclus in Platonis Tim. II. p. 95, beim Stobaeus Eclogg. physs. et eth. I. nr. 23. p. 40 sq. Heer.; Pseudo-Aristoteles

Zeus wurde der erste, Zeus der letzte Herrscher des Blitzes;

Zeus das Haupt, Zeus die Mitte; aus Zeus ist Alles bereitet;

Zeus ward Mann und Zeus ward unsterbliche Jungfrau. Zeus der Erde Wurzel und des gestirneten Himmels, Zeus das Wesen der Winde, Zeus die Kraft des unverlöschlichen Feuers,

Zeus des Meeres Wurzel, und Zeus der Mond und die Sonne,

Zeus der König, Zeus der selber Alles geboren . u. s. w. 1)

Hier ist die Ahnung der göttlichen Einheit in dem Bild eines körperlichen Ganzen, eines Riesenkörpers, ausgeprägt; nnd, von der Fassung und Sprache der Verse abgesehen, ist das Alterthümliche der Vorstellung in der androgynischen Natur dieses Juppiter nicht zu verkennen; indem es keines Beweises bedarf, dass in den meisten heidnischen Religionen der Vorwelt die ältesten Gottheiten mannoeiblich vorgestellt wurden.

Die Tremung der Geschlechter, so dass dem Zeus ein weibliches Wesen untergeordnet ist, zeigt nun den ersten Uebergang zum Anthropismus, oder vielmehr nur erst eine Ankündigung einer später sich entwickelnden Vermenschlichung dieser Gottheit. Davon zeigte sich noch keine Spur

oder Chrysippus (s. Fr. Osann's Beitrage zur Griech. u. Röm. Litteraturgeschichte I. p. 143 ff.) und daraus Appuleius de Mundo cap. 7. Die Orphica liefern dasselbe pag. 457 ed. Hermann.

<sup>1)</sup> Dass eine gewisse pantheistische Vorstellung von der Gottheit bei den Griechen althergebracht war, beweist die Art, wie Platon (de Legg. IV. p. 715, D) auf die Orphischen Verse: Ζεὺς ἀρχή, Ζεὺς μέσσα, Διὸς δ΄ ἐχ πάντα τέτυχται anspielt, indem er sie mit der Formel ὁ παλαιὸς λόγος einführt. Im Aglaophamus pag. 529 sqq. ist darüber Mehreres zusammengestellt. — Das Anhäusen so vieler Prädicate auf Ein Subject, so wie die Vielnamigkeit (πολυωνυμία) der Gottheiten in solchen Orphischen Gesängen bezeichnet eine Ahnung des Unendlichen, wo der religiösgesinnte Mensch jede einzelue Bezeichnung der Gottheit ungenügend findet.

in jenem Käfer-Zeus des Pamphos, in welchem mystisch die in der Erde waltende und aus der Erde Lebendiges hervorbringende Kraft, wie Philostratus sie richtig genommen (a. a. 0. οτι Ζεὺς εῖη τὸ ζωογονοῦν, καὶ δι' οὖ ἀνίσταται τὰ ἐκ τῆς γῆς πάντα), angedeutet war. Die Erde neben dem Zeus tritt nun schon, wiewohl noch unbestimmt genug, in zwei Versen hervor, die man den Peleiaden beilegte. Das waren jene Wahrsagerinnen zu Dodona, wo Pelasger und Hellenen unter der heiligen Eiche Belehrungen über Juppiters Rathschluss einholten. Sie wurden nicht Sibyllen von den Menschen, sondern Peleiaden genannt, und ihre räthselhaften Aussprüche bedurften der Dolmetsche, die sie in verständlicherer Rede dem Volke ausdeuteten. Jene waren unter den Frauen die ersten gewesen, die sich über den Pelasgischen Gott in folgenden Versen vernehmen liessen:

Zeus war, Zeus wird seyn, o grosser Zeus! —
 Die Erd' bringt Früchte hervor, drum preiset die Mutter Erde.

Wolfte man im ersten Verse die Momente: «war, ist und seyn wird» metaphysisch nehmen, so würden sie freilich einem so naiven Liede Pelasgischer Wahrsagerinnen nicht angehören können. Sehen wir aber von den Worten ab, und fassen die Sache ins Auge, so ist damit nichts Anderes gesagt, als was der Volksmythus in genealogischer Weise so ausdrückte: Zeus hat die Horen gezeuget; <sup>2</sup>) d. h. das Leben der Natur entwickelt sich in den cyklisch wiederkehrenden drei Jahreszeiten, nach der Eintheilung der alten Völker; und wenn <sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Pausau. X. 12. 5. Dass die Lesart des Camerarius Γα καρποὺς ἀνίει über allen Zweifel erhoben ist, habe ich durch Zusammenstellung mit des Philostratus Erklärung der Worte des Pamphos, wie ich hoffe, noch mehr bestätigt. — Juppiters Rathschluss (Odyss. XIV. 327 sqq.) Διὸς βουλή. Die Peleiaden (Πελειάδες) Herodot. Π. 56. Pausan. a. a. O. — Die Dolmetsche der Göttersprüche (ὑποφῆται) lliad. XVI. 233 sq.

<sup>2)</sup> Apollodor. I. 3. 2. 3.

<sup>3)</sup> Philostratus a. a. O.

Homer selbst dem in finstere Wolken gehüllten Zeus den Aether zur Wohnung giebt, und ihn alles Lebendige unter dem Himmel hervorbringen lässt, so kann dies entweder in einzelnen jährlich wiederkehrenden Momenten aufgefasst werden, wie z. B. Virgilius thut, wenn er des Himmels Feuerkraft mit befruchtendem Regen (foecundis imbribus aether) im Frühling mit dem Riesenleibe der Erde sich vermischen lässt (magnus alit magno commixtus corpore foetus), ') oder allge-

1) Virgil. Georg. II. 324 sqq. vergl. Lucret. I. 251: Postremo percunt imbres, ubi cos pater Aether In gremium matris Terrai praecipitavit.

— Beide Stellen gehören zu den vielen Nachahmungen älterer Darstellungen dessen, was in der Cultussprache die heilige Vermählung (ἰερὸς γάμος) genannt wurde; eine Idee, welche von Griechischen Philosophen, Stoikern besonders und Platonikern bis zum Porphyrius hinab, nach ihren Ansichten ausgelegt, und von Kirchenvätern besprochen wird. Das dichterische Vorbild für die nachfolgenden Poëten waren die Worte des Aeschylus in den Danaiden (ap. Athen. XIII. p. 600, A. vergl. Aeschyli Fragg. nr. 36. p. 39 ed. Schütz). Aphrodite spricht:

έρα μέν άγνος ούρανος τρώσαι χθόνα, έρως δε γαίαν λαμβάνει γάμον τυχείν, όμβρος δ΄ άπ΄ εύνάοντος ούρανοῦ πεσών έχυσε γαίαν ή δε τίχτεται βροτοίς μήλων τε βοσκάς καὶ βίον Δημήτριον κ. τ. λ.

(nach Hermanns Verbesserungen, de Aeschyli Danaidibus, Opuscull. II. p. 334). Wie von der gesammten Theogonie sich doppelte Meinungen gebildet hatten, entweder dass man sie physisch erklärte, oder dass man sie als Verschleierung der unanständigen Götterverbindungen betrachtete; welche letztere besonders die Christlichen Väter verfochten, um ihre Glaubensgenossen von den Gräueln des Heidenthums abzuschrecken (s. Tib. Hemsterhuys Annott. in Hesiod. Theog. Tom. IV. der Poëtae Graeci minores ed. Gaisford, pag. 544), so wurde auch dieser ἱερὸς γόμος in diesem doppelten Sinne ausgelegt. Im Aglaophamus ist diese Meinung vorgetragen (p. 609. vergl. p. 650 sqq.): "Haec autem allegoriea delinimenta non a Stoicis demum sed iam multo prius ascita reor non solum ad excusandas poetarum fabulas, qui Iovis et Iunonis, Cereris et Iasionis, Ariadnae

meiner nach alttheologischer Weise, nach welcher in den Kosmogonien viel von Mischungen der Elemente die Rede war. Daher auch die Alten einige Beschreibungen des Homer, z. B. die, wo Apollon (die Sonne) mit Poseidon. (dem Meere) oder wo Hephästos (Feuerskraft) mit dem Skamandros (Wasser) rangen, und sich gegenseitig zu zerstören trachteten, in Orphischer, d. h. in alttheologischer Weise, gedacht und dargestellt finden wollten. Denn von Kräften und Mischungen zu singen war Orphisch, von Personen und Handlungen, Homerisch.

Jene Orphische, oder alttheologische, bildliche Sätze empfing späterhin die beginnende Philosophie, und suchte nach und nach sie in Begriffen auszuprägen, doch je näher ihrer theologischen Quelle, desto bildlicher und mythischer noch selbst. Um bei dem vorliegenden Gegenstande zu bleiben, so

et Liberi, Adonidis et Veneris, aliorumque deorum atque heroum amores et nuptias quasi ex composito celebrarunt, sed etiam ad commendationem sotemnium publicorum et privatorum, quibus idem argumentum subjectum erat." Ganz anders F. G. Welcker (zu Schwencks etymol. - mythol. Andeutt. S. 268: "Meiner Ueberzengung nach ist es nicht Erfindung eines theogonischen Dichters, dass Himmel und Erde alle Gotter erzengten: diesem Satz liegt vielmehr alte Mystik, ein ίερος γάμος von Himmel and Erde zu Grund. Einen alteren Schriftstelter, der ihn ausdrücklich bezeichnete, als Aeschylus in den Danaiden, wüsste ich zwar nicht anzuführen" u. s. w. - Wir werden sogleich sehen, dass diese Vorstellung von einem ἰερος γάμος, wie Welcker vermuthete, wirklich noch älter als Aeschylus ist, indem der frühere Pherekydes sie schon vorgetragen, und dass sie aus der altesten Volksreligion der Griechen sich nothwendig herausbilden musste, ergiebt sich aus der bisherigen Erörterung: Wenn Himmel und Erde die altesten Gottheiten der Griechen waren, so war nach ihrer Auffassungsweise die Entstehung aller übrigen Wesen und kosmischen Dinge ohne eheliche Verbindung dieser Grundwesen und ohne Zeugung nicht denkbar, und die Dichter und Philosophen können mit ihrem ίερος γάμος nichts Anderes gemeint haben als dies Verhältniss der physischen Urpotenzen der allgemeinen Volksreligion.

<sup>1)</sup> Philostrat. a. a. O. pag. 100.

hatte einer der frühesten Philosophen, einer von denen, die Aristoteles 1) in einem andern Sinn, als das Wort so eben gebraucht worden, zu den gemischten (μεμιγμένοι) d. h. zu denjenigen zählt, die nicht mehr Alles auf mythische Weise auszusprechen pflegten, sondern sich einigermassen der üblichen Schreibart annäherten, Pherekydes von Syros den alten Naturgott Zeus (Juppiter) an die Spitze seines Systems gestellt, und sein Buch über die Theologie mit folgendem Satze eröffnet: 2) «Zeus und Chronos war für immerdar und Chthon; Chthonia empfing aber den Namen Erde (In), nachdem ihr Zens die Würde verliehen.» Das heisst: von jeher, von und in Ewigkeit, sind die beiden Grundwesen: das Alles erzeugende Urbeste (τὸ γεννήσαν πρώτον άριστον, wie Aristoteles a. a. O. den Zeus des Pherekydes bezeichnet), daneben Chthon, Χθών, der unbegränzte, unbestimmte Grund und Boden (der weite Abgrund, mit dem Begriffe der Materie). 3) Jenes We-

<sup>1)</sup> Aristotel. Metaphys. XIV. 4. p. 301 ed. Brandis.

<sup>2)</sup> Diogen. Laert. I. 119 (vergl. Pherecydea ed. alter. Sturz. p. 40): Ζεὺς μἐν καὶ Χρόνος εἰς ἀεὶ καὶ Χθών ἦν. Χθονίη δὲ ὁνομα ἐγένετο Γῆ, ἐπειδὴ αὐτῷ Ζεὺς γέρας διδοὶ. Vergl. Damascius de Principiis p. 384 ed. Kopp und Pherecyd. ed. Sturz p. 42. Da keiner dieser Texte ganz rein ist, so setze ich die Worte hierher, wie sie zu verbessern sind: Φερεκύδης ο Σύριος Ζῆνα μὲν είναι ἀεὶ καὶ Χρόνον (statt χθόνον, beides fehlt bei Sturz; bei Κορρ, der die Sturzische Ausgabe nicht anführt, steht Χθόνον) καὶ Χθονίαν τὰς τρεῖς πρώτας ἀρχάς, κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> χθών, ἡ γῆ εἰς μέγεθος κεχυμένη, cf. Hesych. II. 1553. Etymol. M. p. 733 Lips. und tellus, mit dem Nebenbegriff der finsteren Unterwelt; γῆ, terra cultu subacta et polita (vergl. Valckenaer Scholl. in N. T. Vol. I. p. 332). — Eméric David (Introd. p. CCXXIX und Jupiter pag. 79) berührt diese Principienlehre des Pherekydes, und bemerkt an der letztern Stelle: "L'Aether et la Matière de Phérécyde ne sont évidement autre chose que l'Esprit et le Chaos, ou le dieu Phtha et la deesse Athor des Egyptiens. Phérécyde donnoit à L'Aether le nom de Zeus, à la matière celui de Chthôn: nous remarquons tout à l'heure que le nom de Zeus est le nom véritable du dieu suprême de la Grèce, reproduction du dieu Aether de l'Egypte; celui de Chthôn significit la terre. Phérécyde intro-

sen ist männlich, dieses weiblich; daher im zweiten Satze X9ovia von diesem letztern gebraucht wird. In der Zeit hat nun Zeus der Chthonia die Würde gegeben, d. h. die Würde seiner Gattin, und so ist sie die fruchtbare Erde (In) geworden. Es bedarf nun keines weiteren Beweises, dass wir hier dieselben Momente haben, die in den obigen Versen der Priesterinnen des Zeus enthalten sind; nur bei Pherecydes mit Beifügung der ursächlichen Verbindung, da es im Liede der Peleiaden einfach hiess: Zeus war, ist, und wird seyn, und: preiset die Alles gebährende Mutter Erde. D. h.: Zeus, Zeit und das unbestimmte, chthonische Wesen, das, durch, des Zeus Umarmung befruchtet, Mutter Erde wird, und im Jahreslauf Alles hervorbringt, - das sind die Principien der Dinge. - Auf diese Weise nahm auf dem Scheidepunkte Hellenischer Geistescultur die Philosophie ihre Lehrsätze aus dem theologischen Gesang, und entfernte sich immer weiter von der mythischen Sprache desselben, um sich allmählig angemessenere Formen zum Ausdruck ihrer Ideen anzubilden. -Ehe wir nun überblicken, welche neue Wege die Poësie schon früher eingeschlagen, müssen wir uns um die andere Aeusserung des religiösen Cultus, um die älteste Bildnerei bekümmern. Dass die

## TIT.

## Hieratische Bildnerei

auch bei den Griechen ursprünglich ganz symbolisch gewesen, d. h. dass der religiöse Geist auch hier sich, auf seiner un-

duisoit dans la creation un troisième agent, qui étoit Chronos, ou le Temps: c'étoit là un mélange de la théogonie phénicienne avec le Système égyptien. — In wie weit diese Ansicht, der Erklärung der Sätze nach, mit der meinigen übereinkommt, wird man aus der obigen Darstellung ersehen. — Die Ableitung aus Aegyptischem und Phonicischem Göttersysteme lasse ich vorjetzt auf sich beruhen, und bemerke nur, dass, da der Pherecydeische Schlangengott (Ophioneus, Oquovevs) der Weltordnung des Kronos widerstrebend dargestellt wird, ein solches Bild noch andere als Aegyptisch-Phönicische, vielleicht Persische, Elemente dieser halbmythischen Philosophie verräth.

tersten Stufe, gewagte und sonderbare Verbindungen der Idee vom göttlichen Wesen mit äusseren sinnlichen Gegenständen erlaubte, ja dass er kein Bedenken trug, aus den untersten Thierklassen eine Gattung zum Zeichen und Stellvertreter der Leben gebenden Gottheit zu machen, haben wir aus dem Beispiel des Käfer-Zeus (Iuppiter-Scarabaeus) ersehen, zugleich eben daraus schon, wie die Bildnerei ein so rohes Natursymbol in ihr Gebiet herübergenommen, und es erst plastisch in weicheren Massen und weiterhin glyptisch in Steinarten zu einer hieratisch-magischen Bildform ausgeprägt. - Hier befinden wir uns auf dem Gebiete des Thierdienstes, einer Cultusweise, wozu wohl alle Naturvölker Anlässe und Neigungen haben. Das im Thiere sich kundgebende Leben, verbunden mit etwas Geheimnissvollem seiner Natur, musste dazu veranlassen, es mit einer Art von Ehrfurcht zu betrachten; von wo der Schritt zur wirklichen Verehrung nicht entfernt war. 1) - Aber auch, nachdem die Griechen einem so fetischartigen Cultus sich längst entwunden hatten. wirkten jene in religiöser Naturanschauung gegründeten Motive im öffentlichen wie im Privatdienste noch fort, aber es

<sup>1)</sup> Was Fr. Richter in der Levanna II. S. 297 bildlich ausdrückte: "Der Mensch sieht in der Thierform den seltsamen Isisschleier einer Gottheit," hat Hegel (in den Vorlesungen über die Philosophie der Religion I. S. 235 f.) deutlicher und richtiger dargethan, wenn er unter Anderm sagt: "Das Thier hat diese stille Selbständigkeit, Lebendigkeit, die sich nicht preisgibt, die diess und jenes vornimmt; es hat zufällige willkührliche Bewegung, es ist nicht su verstehen, hat etwas Geheimes in seinen Wirkungsweisen, seinen Aensserungen; es ist lebendig, aber nicht verständlich, wie der Mensch dem Menschen. Diess Geheimnissvolle macht das Wunderbare für den Menschen aus, so dass er die thierische Lebendigkeit für höher ansehn kann, als seine eigene. Noch bei den Griechen sind die Schlangen verehrt worden" u. s. w. Denn man muss die ganze Entwickelung durchdenken. - K. O. Müller bemerkt (im Handbuch zur Archäologie der Kunst S. 17. 2. Ausg.) richtig: "Selcher Art sind die Thiersymbole Griechischer Götter; nur der von . dem bestimmten Gefühl und Glauben Durchdrungene sieht das göttliche Leben in dem Thiere."

traten noch andere hinzu, welche die Schonung und Pflege gewisser Thiere zur Religionspflicht machten, und den Künstlern die Verbindlichkeit auflegten, gewisse Thierattribute manchen Götterbildern beizugeben; wie z. B. die Schlange bei einigen Darstellungen der Pallas und der Heilgötter ständig geblieben. Hinwiederum genoss der Storch, der Schlangen natürlicher Feind, in einem Griechischen Lande Ehre und schonende Pflege. 1) Hier war nun schon die Reflexion eingetreten, und hatte gewissen Thieren wegen ihrer Nutzbarkeit Schutz und Verehrung zugesichert. Hinwieder gab die Schädlichkeit gewisser Thiere der religiösen Scheu Anlass. Abwendungsbilder von ihnen aufzustellen. Namentlich waren es astronomische Thierbilder, die der Griechische Himmel in Bezuer auf Jahrszeiten und die Kinflüsse auf Menschen, Thiere und Psanzen darbot, und die als Abwendungszeichen mit magischen Absichten geweihet wurden. 2)

<sup>1)</sup> Plin. H. N. X. 31: "Honos ciconiis serpentium (serpentum) exitio tantus, ut in Thessalia capitale fuerit occidisse; eademque legibus poena, quae in homicidam." vergl. Plutarch. de Iside et Osirid. p. 380, F. und was Wyttenbach (Animadvv. p. 260) dazu angemerkt hat. — Keinen andern Grund als das Bewusstseyn der Nützlichkeit oder Unentbehrlichkeit gewisser Thiere hatten die sonderbaren Gebräuche der Buphonien (βουφόνια) an gewissen Zeusfesten (Diipolien) zu Athen. (S. Symbolik IV. S. 122 ff.)

<sup>2)</sup> Hierzu liefern zwei astronomisch bierztische Bildwerke der Insel Ceos recht evidente Belege. Da sie erst neuerlich ihre Denstung gefunden und mit der Religion des Zeus, woran ich hanptsächlich diese Grundzüge einer Naturgeschichte der Griechischen und Italischen Culte anknüpfe, in Verbindung stehen, so gebe ich aus den Wiener Jahrbb. der Literatur den abgekürzten Bericht darüber, den ich in den Heidelb. Jahrbb. 1826. Nr. 45 und 46 ausführlicher abgestattet hatte. Nämlich Bröndsted hat in seinen Reisen und Untersuchungen in Griechenland I. tab. 11 die Abbildung eines aus dem Felsen gehauenen Löwen auf der Insel Keos mitgetheilt, aus einem Bruchstück des Heraclides Ponticus vortrefflich erklärt, jedoch die astronomisch-mythische Deutung dieses Weihebildes hinzuzufügen unterlassen; welche Isücke ich zu ergänzen versucht habe. Ich schicke das Bruchstück des Heraklides (de rebus publicis cap. IX)

Diese hieratische Bildnerei ist noch ganz unmittelbar, indem sie auf Erden die Abbilder von den Thieren aufstellte,

in Deutscher Sprache mit nothigen Bemerkungen voraus, weise die Anwendung nach, die Bröndsted davon gemacht, und füge endlich meine nachträgliche Erklärung hinzu: "Die Insel Keos, fängt dieses schätzbare Fragment des Geschichtschreibers an, ward Hydrussa genannt." (So muss geschrieben werden: Yδρούσσα, und so hat Koray drucken lassen; man vergl. dessen Σημειώσεις p. 354.) "Man sagt, die Nymphen haben sie früher bewohnt, weil aber ein Löwe diese in Schrecken gesetzt, so seyen sie nach Karystos hinübergegangen." (Dies ist die Stelle, woraus Brondsted S. 31 ff. - vergl. S. 77-79 - das Kolossalbild des Löwen bei Zea so glücklich erklärt hat. Er bemerkt auch die Sage von einem früheren Zusammenhang der Insel Keos mit Euböa, nach Plin. H. N. II. 92. IV. 20.) Heraklides fahrt fort: "Daher wird auch ein Vorgebirge der Lowe (Aέων) genannt. Keos aber, der von Naupaktos herübergekommen, baute die Insel an, und nach ihm nannten sie sie" (wvóμασαν, so hat schon Koray. Es folgt eine Lücke im Heraklideischen Text. Der Lindenbrochische Scholiast zu Virgil, Georg. I. 14 erganzt sie zum Theil, dessen Worte aber so verbessert werden müssen: Cea insula Aegei maris est quae primo dicitur Nymphis habitari; ideoque et Idrussam (Hydrussam) dictam, postea a Ceo Naupactiorum Ceam appellatam; in quam Aristaeus ex Arcadia venisse fertur [et] responso patris Apollinis monitus, qui ex pecoribus usum lactis invenit, et mellis studium apium solertiam (solertia ed. Burmann.) consecutus est. - Wenn Herr Brondsted klagt, dass Griechische Schriftsteller sonst von diesem Stammvater Keos schweigen, so habe ich aus dem Etym. M. p. 507 Heidelb. p. 460 Lips. nachgewiesen, dass dies nicht der Fall ist, indem wir erfahren: "Keos ist eine Insel. Sie hat ihren Namen von Keos dem Sohne Apollon's und der Nymphe Rhodoessa," wodurch der zweite Ansiedler eben so hoch gestellt wird als der erste, Aristaos, der ebenfalls ein Sohn Apollon's heisst, und eben so wie dieser letztere in die' Wörter - und Handbücher der Mythologie aufgenommen zu werden verdient. Hiermit ist zugleich bewiesen, dass auch die zweite Colonie den Apollodienst mit nach dieser Insel gebracht, und fast nicht su zweifeln, dass, wie Br. vermuthet, auch der Stammheld Keos daselbst Gegenstand eines Cultus gewesen.). Heraklides erzählt weiter: "Aristãos aber, sagen sie, habe von (Koressischen) Nymphen die

welche die Einbildungskraft alter Völker in den Sterngruppen am Firmamente zu sehen gewohnt war; gerade so wie die

Schaf- und Rindviehzucht, von der Brisetschen aber die Bienensucht gelernt." (So füllt Br. theils aus Vermuthung, theils aus Handschriften die lückenhafte Stelle aus. Ich schreibe aber nicht mit ihm und Lennep μελιτουργίαν, sondern mit Köler und Koray μελεττουργίαν, denn das erstere ist das Geschäft der Bienen, das zweite, das des Bienenpflegers. - Nachträglich bemerke ich jetzt. dass es mir doch misslich scheint dass Welcker zu Schwenck S. 342 diesem klaren Zeugniss des Heraklides zu widersprechen genöthigt ist, um Biene und Bienenzucht aus ihrem natürlichen Kreise in den Cerealischen zu versetzen, und seine Ableitung von βριτύ, süss in der Bedeutung segensreich zu retten.) Heraklides: "Da aber ein Verderben die Pflanzen und Thiere befiel, weil die etesischen Winde nicht weheten" (διὰ τὸ μή πνείν έτησίας). Aus Cic. de Divinat. I. 57. Varro Atacinus ap. Probum in Virgil. Georg. I. 14 und Clemens Stromm. VI. 753 wird diese Lücke weiter ausgefüllt, und wir vernehmen: Einst seyen die etesischen - die nördlichen- Passat-Winde ausgeblieben; nun sey Aristäos auf Geheiss seines Vaters Apollo nach Kees gekommen, habe einen Altar gebaut, dem Zeus Ikmäos (Ixualos) geopfert, dadurch die kühlenden Winde wieder zurückgeführt, und der Alles versengenden Hitze ein Ende gemacht; wodurch dann Aristaos der Erretter nicht allein zur göttlichen Ehre gelangte, sondern auch die Sitte der Kerer begründet ward, dass sie aus der Beobachtung des Sirius für jedes Jahr Prognostiken stellten. Daher denn auch, wie Br. richtig bemerkt, auf den Münzen von Keos das Bild eines Sterns (des Sirius) und eines Hundes so haufig ist.

Da ich mich wundern musste, dass Herr Br. diese mythische Culturgeschichte von Keos oder die physisch-astronomischen Symbole und Sagen dieser Insel nun nicht auch mit dem Bilde des kolossalen Löwen daselbst in Verbindung gebracht, so habe ich in meinem ersten Bericht diesen mythischen Organismus zu vollenden gesucht. Ausgehend von den Worten des Horatius (Od. III. 29. 18 sqq.) — "Iam Procyon furit, Et stella vesani leonis, Sole dies referente siccos; Iam pastor umbras cum grege languido Rivumque fessus quaerit"; ingleichen von der Stelle des Cacsar Germanicus in Arati Phaenomm. 149 sqq.: "Hunc (leonem) ubi contigerit Phoebi videntior axis, Accensa in Cancro iam, tum geminabitur aestas; Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

alten Päonier ihren Sonnendienst an die Sonnenscheibe richteten, die sie auf einer Stange aufgerichtet hatten (Max. Tyr.

Hinc lymphae tenues; hinc est tristissima tellus"; ferner gestützt auf den Satz, dass mit dem Heliakalaufgang des Hundssternes, wenn die Sonne in das Zeichen des Löwen eingetreten war, die Hundstage begannen (die Opora anfing - s. Theophrast. de causs. plantarr. I. 14. 13. Olympiodor. in Aristotel. Meteor. II. 5. Plin. H. N. II. 27. Io. Laur. Lyd. de Ostentis p. 196 ed. Hase); - weiter die mythische Erzählung benützend, dass Apollo einst am Thessalischen Berge Pelion die Nymphe Kyrene waffenlos mit einem Löwen ringen gesehen, d. h. dieselbe Nymphe, mit der dieser Sonnengott nachher den ersten Ansiedler und Erretter der Insel Keos Aristaos erzeugt hatte (Pindar. Pyth. IX. 45. Callimach. h. in Apoll. vs. 90 sqq. Schol. Apollonii II. vs. 500 sqq.; IV. 1561); endlich an den Ausdruck der Araber erinnernd, welche noch heut zu Tage die grösste Hitze und dürreste Jahreszeit den brüllenden Löwen neunen - dem Allen gemäss habe ich die Sage von Keos so aufgefasst und auszudeuten gesucht: Zuerst haben auf diesem Wassereiland ('Υδροῦσσα) die Nymphen gewohnt; aber ein Löwe hat sie verjagt. Das heisst: die Nymphae fugaces sind jene lymphae tenues, die vor dem Löwen entslohenen Nymphen sind nichts anders als die in der heissen Jahrszeit verschwundenen Wasserquellen; und wenn darauf, wie die Kersche Sage weiter erzählt, jene Inselbewohner, nachdem der Noth abgeholfen worden, ihrem Erretter göttliche Ehre erwiesen, und den besänftigten Hund und seinen Stern auf ihren Münzen verewigten, nicht minder aber ein Vorgebirge von Keos nach dem schrecklichen Löwen benannten; - dann darf man doch wohl glauben, dass jener Löwenkoloss nichts anderes sey als ein Abwendungsbild (εἴδωλον ἀποτρόπαιον), welches, nach den Wünschen jener alten Naturmenschen, eine magische Schutzwehr seyn sollte gegen den heissen wüthenden Lowen am Himmel. - Jetzt will ich aber, zum Beweis dass solche hieratische Ausdräcke, Mythen und Bilder ganz verschiedene Bedentungen, ja völlig entgegengesetzte haben können, und dass man also hierbei Land, Zeit, Culfund Denkart sorgfültig zu unterscheiden habe, Folgendes hinzusügen (Plutarch. de Isid. et Osirid. p. 670, C): "Den Löwen verehren die Aegyptier, und verzieren mit Löwenrachen die Tempelthüren (oder auch die Tempelschlüssel, Schol. in Arat. Phaenomm. 351), weil der Nil austritt, wenn die Sonne zuerst mit dem Löwen zusammenkommt."

VIH. p. 142 Reiske); nicht anders wie die Strahlenscheibe des alten Sunna-Odin im Heiligthume zu Upsala hinter dem Bilde des neuen Odin hervorglänzte. Gleichwie dorten die Asen des neuen Cultus sich vor die androgynischen Sonnenwesen des alten stellen, also mussten sich hier die alten Elementarmächte in der Folge von den ganz vermenschlichten Olympiern allmählig verdecken lassen. Jedoch viel früher schon hatte die dem Menschengeiste angeborne Personification ihre Rechte geltend gemacht, wie wir oben aus alten Priestergesängen in ihrer Entfaltung bis zu einem theologischen Philosophen ersehen haben. Waren doch die ältesten Namen der natürlichen Götterwesen ganz in diesem personisicirenden Sinne gebildet. Da hören wir von einem dreigestalteten Geryon oder Geryoneus (Γηρυουεύς), dem Alten, der als Jahreszeit, als Zeit selbst oder auch als Winter in der Sage geht: von einer Demeter Helegerys (ἐλήγηρυς) als Mutter der alternden falben Aehre; und wenn ein alter König Iberiens Arganthonios (Αργανθώνιος), der weissblühende, genannt wird, ähnlich einem mit Schnee bedeckten Berge (Αργανθών), so haben wir hier in der Sprache die Verbindung zwischen einem menschlichen Individuum und einem Naturtheil. 1)

auch die Löwenköpfe an den Mündungen der Brunnen und Regenröhren (Plutarch. Sympos. p. 366, A. vergl. Wytteubach zur ersteren Stelle Animadvv. p. 224). Hier erscheint also der astronomische Lowe ganz im entgegengesetzten Sinn als ein Jahres- und Kalenderbild des Heils und der Erquickung. Daher der Löwe auch ein Sianbild von Labetrank und Weihewasser für die Todten und auf Mumiendecken erscheinend (Böttiger Archäologie der Malerei I. S. 75 ff.). Daher ferner als ein Zeichen der Reinigung in die Leontica der Mithrasweihen aufgenommen. Andererseits ein Bild der Starke und unwiderstehlichen Königsmacht, an den Thronen morgenlandischer Monarchen; - ferner des Heldenmuthes, daher auf den Grabern des Hektor, des Leonidas (Ptolem. Hephaest. cap. 2. p. 15 mit der Anmerkung von Roulez pag. 67 sq. vergl. K. O. Müllers Handb. der Archäologie der Kunst S. 699. 2. Ausg.), und in diesem Sinn von der neueren Kunst aufgenommen - bis auf das Lewenbild von Schwyz und von Waterloo.

<sup>1)</sup> Briefe über Homer und Hesiod an und von Hermann S. 178.

Hierher gehört auch der Berg Argaos in Kappadocien. der, nach dem Ausdruck eines geistreiehen Schriftstellers, für die Landesbewohner Gott, Schwur und Bild zugleich war. 1) Es ist schon in der zweiten Ausgabe dieses Buchs von mir bemerkt worden, dass nach einer früheren Ansicht die Griechen eine ähnliche Vorstellung von ihrem Olympos gehabt. 2) Nach solchen Vorstellungen werden heilige Berge zum lebendigen und Leben gebenden Gotte selber. In der Sternenschrift des Himmels ist das erste Gesetz gegeben. Themis und die Horen bewahren es, versammeln die Götter und weisen zuerst sie hin auf die siderische Satzung. Das zweite Gesetz wird gegeben auf dem Gipfel des Olympos. lichte Höhe ist für die Menschen in Wolken gehüllt, in seine Untiefen dringt kein sterblicher Fuss. Juppiters Winken ist des Gesetzes Ausdruck. Aber dieses Bewegen seines Hauptes erschüttert die Olympische Burg und unter Donner und Blitz werden seine Gesetze verkündigt. Wenn aber Moses den Israeliten vom Gesetzesberge Sinai steinerne Tafeln bringt, so werden dem Hellenischen Volke Olympische Rollen aufgeschlagen, bereitet von der Haut der Ziege Amalthea, die mit ihrer Milch den Gott der Gesetze genähret. Was diese Rollen in ihren vielen Falten enthalten — das Gesetz der Natur und des Geistes - das ist Διὸς πολυπτυχία ) und wunderbaren, oft räthselhaften Inhalts.

<sup>1)</sup> Maximus Tyr. VIII. 8. p. 144 Reisk.: ὅρος Καππαδό-καις, καὶ θεὸς καὶ ὁρκος καὶ ἀγαλμα. Er setzt hinzu "und den Maoten der See und der Tanais den Massageten" — also Bergund Wasserdienst. — Daher auch das Bild des Berges Argaus erscheint auf Kappadokischen Münzen (Eckhel D. N. V. III. p. 189).

<sup>2)</sup> Symbolik II. S. 535 f.

<sup>3)</sup> Fulgentius I. 2. p. 631 beruft sich bei einem kosmisch-mysteriösen Mythus auf ein Buch des Logographen Hellanikos, Dios polytychis betitelt. Man hatte versucht: πολυτεχνία, ja sogar φιλολογία, bis der Herausgeber (Sturz ad Hellanici fragg. p. 75) vorschlug die Lesart beizubehalten und dabei an eine Schrift vom vielfachen Geschick des Zeus zu denken. Allein dieses Substantiv ermangelt aller Auctorität. Ich vermuthete daher πολυπτυχία im

Ich hätte aber auch an eherne Gesetztafeln erinnern sollen, die, einem wunderlichen Mythus nach, die Kreter von einem siderischen Wesen empfangen hatten. Da diese Sage auf demselben Uebergangspuncte des directen Naturdienstes zur Personification steht, und zugleich Natur und Geist in Einer Anschauung verbindet, folglich mit unserer Erörterung in organischem Zusammenhang erscheint, so will ich dessen Grundzüge hervorheben. Talos (Τάλως), so lautet die Sage, war ein eherner Gigant, der als Wächter von Kreta dreimal täghich diese Insel umkreisete. 1) Mit Recht nennt Heyne diesen Mythus sehr alt, und fügt die im Ganzen eben so richtige Bemerkung hinzu, je widersinniger eine Fabel sey, für desto älter sey sie zu halten; wenn er die vorliegende aber zu den aus Denkmahlen entstandenen zählet, und ihren Ursprung aus einer Phönizischen Schiffersage von einem auf Kreta gestandenen kolossalen Erzbilde herleitet, so dürfte, sollte diese Ansicht gelten, nur an einen Sonnenkoloss zu denken seyn. Jedoch möchte der Mythus vielmehr zu denen physischen Ursprungs gehören. Denn, was der hochverdiente

oben erklärten Sinn, und dieses Wort wird in den Glossen durch conglobatio erklärt. — Jetzt sehe ich, dass auch Heyne (Obss. in Iliad. XV. 17. p. 7. Vol. VII) an jenem Titel Διὸς πολυτυχία Anstoss genommen; was aber bedeutender ist, dass der Uebergang der eigentlichen Bedeutung von πτυχαί (Thäler, Schluchten) zur uneigentlichen (Verborgenheiten der Dichtung und Satzung) aus Griechischen Dichtern sich rechtfertigen lässt, wenn man nämlich die Worte Pindars (Olymp. I. vs. 105) κλυταίσι υμνων πτυχαίς richtig erklart, nämlich mit Dissen so: "Mihi potius ad fabulae supra lectae propositam interiorem rationem respicere et hoc dicere videtur Pindarus, insigniorem se neminem reconditis poesios recessibus ornaturum. πτυχαί enim sunt valles et recessus, veluti aetheris, cf. Elmsley ad Eurip. Med. 1264 (αίθέρος πτυχαί), inprimis vero montium, ut Olympi, Pindi, Pelii, Parnassi, Idae, quod notissimum." (Vergl. z. B. Pyth. VI. 18. IX. 28. Nem. II. 33.)

<sup>1)</sup> Apollon. Arg. IV. 1637 mit den Scholien; Apollodor I. 9. 26 mit Heyne Observv. p. 89 ed. alter. Catall. LV. 23 mit Muret und Is. Vossius.

Erklärer hierbei nicht mit in Rechnung gebracht, Talos war ein alter Name der Sonne; 1) sodann ward eben in Kreta ein Zeus Talaios verehrt. 2) Das war ein Sonnen-Zeus, mit dem Begriffe des Wachsthums und Gedeinens, welches die wärmenden Sonnenstrahlen befördern. 3) An solche natürliche Wohlthaten dachten die Kreter ohne Zweifel auch, wenn sie von einem Wächter ihrer Insel Talos erzählten. In jener alten Bildersprache konnte die Sonne ein eherner Gigant genannt werden, der dreimal täglich die Rundwache um die Insel hält; und, wie der Anfang dieser Erörterungen gezeigt, schliesst der Beiname Gigant an sich den Begriff des wohlthätigen Gestirnes nicht aus. - Jedoch wenn die Sonne ihre schädlichen Einflüsse äussert und mit ihrer Gluth Saaten versengt, Menschen und Thiere erkranken macht, kann sie auch Gigant im schlimmen Sinne heissen. Dass im Kretischen Sonnendienst auch diese Seite hervorgetreten, geht aus einer Erzählung des Simonides hervor, wonach der vom Hephästos gefertigte lebendige Wächter der Insel Talos die derselben nahenden Fremdlinge in seinen durch Feuer glühend gemachten Armen verbrannte, gleich jenem greulichen Moloch der Phö-

<sup>1)</sup> Τάλως · ὁ ἡλιος Hesych. II. p. 1343 Albert. Der Codex Marc. bei Schow p. 723 giebt vielmehr: Ταλώς, welches weder Tittmann zum Zonaras L. Gr. 1707 berücksichtigt hat, noch Koray Ατακτα I. p. 164. II. p. 124, wo das neugriechische ἐνταλόνειν (allucinari, abbagliare, éblouir, blenden) davon hergeleitet wird.

<sup>2)</sup> Hesych. p. 1342. Ταλαιός· ὁ Ζεὺς ἐν Κρήτη. Dorville ad Chariton. p. 492. p. 500 Lips. bessert Ταλαίος oder Ταλλαίος, denn der Name kommt auch mit der Reduplication vor. Aus einer Inschrift mit einem Vertrag zweier Kretischer Städte ist ersichtlich, dass dieser Zeus Talaios neben dem Zeus Kretagenes dorten verehrt ward. Jenem ward ein gymnischer Agon, Ταλαιδίτης oder Ταλαιδύτης genannt, gefeiert. (Hesych. l. l. mit den Auslegern.)

<sup>3)</sup> Doederlein Comment. de vocabulo  $\tau\eta\lambda\dot{\nu}\gamma\epsilon\tau\sigma\varsigma$  Erlang. 1825. p. 11 erklart diesen Zeus  $T\alpha\lambda\alphai\sigma\varsigma$ : vel Iuppiter vel Sol almus, von  $\tau\dot{\alpha}\lambda\lambda\omega$ ,  $9\dot{\alpha}\lambda\dot{\omega}$ ,  $\dot{\alpha}\tau\dot{\alpha}\lambda\lambda\omega$ , welches Zeitwort fast überall und auch beim Pindar Olymp. III. 40 Nahrung geben, wachsen machen bedeute.

nizier, Karthager und Sarder, dessen der Geschichtschreiber Klitarchus wirklich gedenkt, indem er von solchen Menschenopfern der beiden ersteren Völker berichtet. 1) Nach aller Analogie und nach den Attischen Sagen von Minotauros u. s. w. dürfen wir nicht zweifeln, dass auch die ältesten Kreter an cyklisch wiederkehrenden Festtagen in heisser Jahreszeit ihrem Sonnen-Moloch Talos dergleichen Opfer dargebracht haben.

Gleichwie aber in solchen Naturculten die zum Unheil umschlagenden Gottheiten durch finstere Gebräuche und grausame Abwendungsopfer versöhnt zu werden pflegen, so erheitern sie sich hinwieder, und können, bei zunehmender Sittigung und vermehrter Erkenntniss, in den Mythen eines und desselben Volkes wohl auch selbst in einem höheren Sinn und veredelten Charakter erscheinen. Auf diese Weise tritt wirk-

<sup>1)</sup> Der das krampshafte Lachen (Σαρδόνιος γέλως) von jenen sterbenden Schlachtopfern herleitete, während Andere andere Herleitungen angaben und zum Theil Σαρδάνιος γ. schrieben (s. den Demon, Timaus, Klitarch, Simonides u. A. bei Eustath. in Odyss. XX. 302. vergl. die Scholl. dazu p. 527 ed. Buttmann. Apollonii Lex. Homer. p. 593 sq. Tollii und besonders die Scholl. zu Plato Republ. p. 144 sq. Ruhnken. p. 396 Bekk. Saidas p. 3262 sqq. ed. Gaisford. Anecdott. Grr. I. 361 ed. Bachmann.). Nach dem Platonischen Scholiasten hatte Sophokles übereinstimmend mit Simonides den Mythus vom Kretischen Talos behandelt, aber nicht: έν Τάλφ, wie der Scholiast des Apollonius IV. 1638 citirt, sondern wie der Platonische: έν Δαιδάλω, wie Brunck ad Sophoclis Fragg. p. 25 ed. Oxon. aus diesem letztern schon längst verbessert; was in der Schaferischen Ausgabe der ersteren Scholien unbemerkt geblieben. durch hebf sich der von Heyne in richtigem Gefühl geäusserte Zweifel (ad Apollodor. p. 89): "Etsi assequi vix licet, qua arte scenae accommodata fuerit haec fabula" namlich das Drama Talos; in seinem Dädalos aber hatte Sophokles ihrer gelegentlich gedenken können. - Ueber jene Menschen- besonders Kinderopfer im Baals-Kronosdienst der Punischen Völker, auch der Sardinier hat Fr. Münter in der Religion der Karthager S. 18-31. 2. Ausg. ausführlich gesprochen; auch Böttiger in den Ideen zur Kunstmythologie S. 355 ff.

ich jener Kretische Talos in einem unter den Platonischen befindlichen Dialoge auf. ') Wie nach der ersten Vorstellung jener solarische Talos täglich dreimal als Wächter um das Eiland gehet, so umwandelt er es in dieser Ansicht jährlich dreimal mit den ehernen Gesetzestafeln als Wächter und Aufseher der geheiligten Satzungen des Minos. Man hat in dieser Wendung des Mythos die Neuerung eines Sophisten nachzuweisen gesucht, der sich die Freiheit genommen aus einem alten Ungethüm einen guten Mann zu machen. 2) Heyne (a. a. 0.) hat sich mit der Bemerkung begnügt: hier sey dem Mythus eine ethische Auslegung gegeben. Dass der Kretische Cultus diesen solarischen Wesen wirklich ihre freundliche Seite abgewonnen, lässt sich schon aus der Natur solcher Religionen vermuthen; dass es in der That geschehen, beweiset der Begriff des Kretischen Zeus Talaios. Dass ferner dorten nicht blos blutige Opfer einem unholden Moloch dargebracht worden, lässt der dem Juppiter-Taläus geseierte gym-. nische Wettstreit nicht im geringsten zweiselhaft; ja dass auch jener eherne Umwandler der Insel Kreta selber, nach gemilderter Sitte, auf bedeutsam freundliche Weise von den Einwohnern verehret worden, lässt ein pantomimischer Tanz vermuthen, worin jener Umwandler dargestellt wurde. 3) Hatten die alten Völker einmal gelernt, den Auf- und Untergang und den Mittagsstand der Sonne, so wie ihren Jahreslauf als eine natürliche Satzung und Ordnung zu betrachten;

<sup>1)</sup> Im Minos p. 320. p. 266 Bekk. ο γὰρ Τάλως (Τάλλως mehrere Codd. bei Bekker, and so hat auch Ficino gelesen, woraus die obige Form Ταλλαίος sich erklart. Die Lesart Ταλῶς kommt übrigens bei keinem der angeführten Schriftsteller vor) τρὶς περιήει τοῦ ένιαυτοῦ κατὰ τὰς κώμας, φυλάττων τοὺς νόμους έν αὐταῖς, ἐν χαλκοῖς γραμματείοις ἔχων γεγραμμένους τοὺς νόμους, ὁθεν χαλκοῖς ἐκλήθη.

<sup>2)</sup> Boeckh in Platonis Minoem p. 21.

<sup>3)</sup> Unter den Gegenständen, welche die Kretersage der Tanzkunst darbiete, führt Lucian (de Saltat. 49. p. 296 Hemsterh.) neben dem Seher Polyidos auch den Talos an: Τὸν Τάλω, τὸν χαλκοῦν τῆς Κρήτης περίπολον.

so kennte die Anwendung auf Ordnung auf Erden, auf Eintheilung und Einrichtung der Stämme, auf Sitte und Gesetz überhaupt nicht ausbleiben. Mit andern Worten, die politischethische Satzung und Ordnung wird demzufolge als Abbild der Gesetze der Natur und der siderischen Ordnung betrachtet. So werden die solarischen Wesen Talos und Zeus Taläos zu den himmlischen Gesetzgebern, deren Majestät die Völker in cyklischen Jahressesten in gymnischen Wettkämpsen und in mimischen Tänzen verehren; und der Gesetzgeber auf Erden, der die göttliche Ordnung ins Menschenleben einführt, nimmt an der Herrlichkeit und an den Namen der Götter Theil, so dass man am Ende nicht mehr weiss, ob Minos, Talos Götter oder Sterbliche sind. Wenn daher Hesiodos von den vielen dem Zeus dienenden Wächtern über die sterblichen Menschen singt, welche die Rechte und deren Uebertretungen beobachten sollen, und die Gerechtigkeit (Dike) die jungfräuliche Tochter des Zeus nennt, die ungerechte Gesinnung der Sterblichen am Throne ihres Vaters laut anklagt; 1) wie denn auch Sophokles die Gerechtigkeit als des Zeus Beisitzerin nach alten Satzungen bezeichnet, 2) so dürfen wir wohl an jenen alten Gesetzeswächter des Kretischen Sonnen- und Zeuscultus denken. Wenn ferner Plato in seinen Büchern von den Gesetzen sich so vernehmen lässt: «Ja der Gott, wie auch die alte Sage meldet, Anfang, Ende und Mitte aller Dinge enthaltend, vollstrecket gerades Weges, der Natur gemäss umwandelnd; ihm aber folget immerdar die Gerechtigkeit, Rächerin derer, die das göttliche Gesetz nicht erfüllen», 3) so haben wir, ausser der Erwähnung alter Sage, in

<sup>1)</sup> Έργ. 250 sqq. Τρὶς γὰρ μύριοι εἰσὶν — ἀθάνατοι Ζηνὸς φύλαχες θυητῶν ἀνθρώπων, οἴ ρα φυλάσσουσιν τε δίχας καὶ σχέτλια ἔργα κ. τ. λ. vergl. Orph. hymn. LXII. (61) init.

<sup>2)</sup> Oedip. Colon. 1357: Δίχη ξύνεδρος Ζηνός άρχαίοις νό-μοις.

<sup>3)</sup> Ο μέν δή θεός, ώσπες καὶ ὁ παλαιὸς λόγος, άςχήν τε καὶ τελευτήν καὶ μέσα τῶν ὅντων ἀπάντων ἔχων, εὐθεία πεςαίνει κατὰ φύσιν πεςιπος ευόμενος τῷ δ΄ ἀεὶ

Worten und Ausdruck Hindeutung auf jene im Namen des umwandelnden Sonnenzeus auf Erden umgehenden und stra-Wenn endlich im Eingange zu fenden Gesetzeswächter. demselben Werke der Philosoph den Kreter Klinias sagen lässt: Von Gott kommen die Gesetze, und dieser Gott sey Zeus nach der Landessage; und wenn darauf, nach des Athenischen Gastfreundes Vorschlag, die Gespräche über die Gesetze auf dem Wege von Knosos bis zur Grotte und zum Tempel des Zeus fortgeführt werden, so haben wir die philosophische Entfaltung altkretischer Theologumena, 1) wodurch der höchste Gott Hellenischer Volksreligion als die Quelle alles Rechts dargestellt - oder vielmehr als göttlicher Rechtskörper selbst aufgefasst wird. Diese Sätze bildeten nachher die Stoiker, in ihrer Betrachtungsart der Nationalreligion, folgerecht weiter aus. Sie redeten von einer Vernunft am Himmel und im Weltgebäude. 2) Sie nannten das ursprüngliche, das untrügliche Gesetz die untrügliche Vernunft des Juppiter; ja sie nannten die Kraft des immer bestehenden ewigen Gesetzes Juppiter selbst. ') Ich habe gesagt in der Stoischen Betrachtungsart der Griechischen Religionen; denn in dieser war nun Zeus als Feueräther zur physisch-geistigen Weltseele gesteigert worden; ohne jedoch zu verkennen, dass ihren ethisch-politischen Deductionen von Gesetz und Recht altreligiöse Anschauungen von der siderischen Ordnung zum Grunde lagen. Ueberhaupt sollte, we von Philosophemen die Rede ist, die mit Anwendung von Götternamen des Volks-

ξυνέπεται δίκη τῶν ἀπολειπομένων τοῦ θείου νόμου τιμωρός. De Legg. IV. 716, A. p. 354 Bekk.

<sup>1)</sup> Plato de Legg. I. p. 625. p. 180 sq. Bekk. vergl. Cicer. de Legg. I. 5. 15.

<sup>2)</sup> Ratio et mens in caelo mundoque Cic. Legg. II. 7. 16.

<sup>3)</sup> Cic. de Legg. II. 4 extrem. de N. D. I. 15: Idemque (Chrysippus) etiam legis perpetuae et aeternae vine, quae quasi dux vitae et magistra officiorum sit, Iovem dicit esse. Derselbe Chrysippos sagt beim Plutarch de Stoicorr. repugu. p. 1035, C. p. 218 Wyttenb. Οὐ γάρ ἐστιν εὐρεῖν τῆς δικαιοσύνης ἄλλην ἀρχὴν οὐδὲ ἄλλην γένεσιν, ἢ τὴν ἐκ τοῦ Διὸς καὶ τὴν ἐκ τῆς κοινῆς φύσεως. .Man vergl. Chrysippea ed. Baguet p. 113. 207. 333 sqq.

cultus oder mit Berufung auf alte Sage vorgetragen werden, unter Vernünftigen es sich von selbst verstehen, dass damit nicht gemeint seyn kann, die Philosopheme selbst den alten Völkern, die an diese Götter glaubten und sie durch symbolische Gebräuche und Bilder verehrten, nun sofort beizulegen. 1)

In dieser Uebersicht althieratischer Bilder wenden wir uns von dem dreimal umwandelnden Talos und vom Kretischen Zeus Talaios zu dem dreiäugigen Zeus von Argolis. In der Beschreibung der Merkwürdigkeiten auf der Burg Larissa von Argos erzählt Pausanias vom Tempel der Athena: Dorten befindet sich unter andern Weihgeschenken auch Zeus, ein Schnitzbild, welches zwei Augen an der natürlichen Stelle hat, ein drittes aber auf der Stirne. Nachdem er darauf berichtet, wie dasselbe aus dem Hofe des Priamos unter der Trojanischen Kriegsbeute in den Besitz des Sthenelos gekominen, fährt er fort: Dass dieser Gott aber drei Augen hat, darüber könnte man diese Vermuthung haben:

<sup>1)</sup> Plato und die Platoniker z. B. drückten die Thätigkeit des Geistes und sein Beziehen auf sich selbst durch die Kreisbewegung aus, verglichen den Geist mit einem Kreise, die Sinnlichkeit mit einer Linie, redeten von einem Umlauf des Geistes (τοῦ νοῦ περιόδω), sagten der Geist bewegt sich im Kreise (ο νους κύκλω κινείται); ja bezeichneten denselben sogar als einen umlaufenden (o νοῦς περιθέων. Plato de Legg. X. 898, A. p. 204 Bekk. Pletin. V. 1. 7. V. 5. 1), sprachen endlich von einem Sehen des Geistes (περί τῆς τοῦ νοὺ .ὁράσεως) und sagten der Geist siehet (ὁ νοῦς ορά. Plotin. III. 8. 10. V. 3. 8 u. s. w.). - Wenn ich nun behauptete, diese Ausdrucksweise haben diese Philosophen aus jenen Kretischen Mythen und Bildern von einem umwaudelnden und umschauenden Talos entlehnt; oder wenn ich andrerseits vermeinte, jene alten Kreter haben unter ihrem Umwandeler (περίπολος) Talos die Selbstthätigkeit und die auf sich selbst Beziehung des Geistes (vov) verstanden - so wurde solcher Unsinn nur Lachen verdienen - und dennoch ist in Deutschland ein Mytholog, der etwas tiefer in das Wesen alter Religionen eingeht, nicht sicher so missverstanden oder auch wohl absichtlich so missdeutet zu werden. -Das habe ich an meinem Buche selbst erfahren.

dass Zeus im Himmel regiere, ist die gemeine Meinung aller Menschen; von dem man aber sagt, er herrsche unter der Erde, den nennet ein Vers des Homeros ebenfalls Zeus: «Der unterirdische Zeus und die schreckliche Persephoneia.»

Aeschylos des Euphorion Sohn nennt Zeus auch den (Gott) im Meere. Darum hat wer ihn auch gesertigt ihn mit drei Augen sehend vorgestellt, sintemal in den drei sogenannten Loostheilen (der Welt) ein und derselbe Gott regieret.» Diese natürliche Ausdeutung des Periegeten bedarf keiner Rechtsertigung. Was aber bemerkt werden muss, dass durch solch hieratisches Bildwerk, wie durch solche Ausdrücke und Namen der beiden grossen Nationaldichter Homerus und Aeschylus, jene Orphischen Vorstellungen vom Zeus als einem kosmischen Universalgotte gerechtsertigt werden; dass Plato ganz in dem ächt und alttheologischen Geiste redet, wie er denn dabei alte Lehre ausdrücklich nennt, wenn er den Zeus als den Gott bezeichnet, der Ansang, Mitte und Ende in sich

<sup>1)</sup> Pausan. II. 24. 5, wo er der väterliche Erbgott (πατοφος) des Priamos genannt wird; in einer andern Stelle wird von demselben Schnitzbilde als dem des Zeus des Burg- und Hofraums (Διὸς ἐοχείον) geredet (VIII. 46. 2); welches sich wohl vereinigen lässt. Die Homerische Stelle ist aus Iliad. IX. 457.

<sup>2)</sup> K. O. Müller im Handb. der Archäol. d. Kunst S. 493. 2. Ausg. sagt von dieser Erklärung, sie sey gewiss richtig, und fügt hinzu: "Der Triopas, der so bedeutungsvoll im Cultus der Chthopischen Götter vorkommt, ist wahrscheinlich eben dieser Zeus." Ueber letzteren und dessen ganze Classe vergl. man Spanhem. ad Callimach. Cer. vs. 31. Sturz ad Hellanic. p. 73 sq. und Jacobs ad Antholog. Gr. IX. p. 370 sq. Treffend bemerkt auch Gerhard zu seinen antiken Bildwerken I. S. 19 Anmerk. 21: "Den Meerzeus bezeugt auch das Homerische Beiwort der Flüsse als entsprungen vom Zeus (διϊπετείς), daher Schwencks (Andeutungen S. 184) Zweifel über etwaige Neptunische Beiworter des Zeus (Πελλάνιος, der Dunkle, für Poseidon, Πελινναίος für Zeus, beides bei Hesychius) ungegründet. In Korinth (Pausan. II. 2.7) war der Erdzeus (296νιος) vom höchsten (υψιστος) Gott gleichen Namens getrennt, ein dritter namenleser aber, der die Gemeinschaft beider ausdrücken mochte, ihnen verbunden."

begreift; 1) dass in demselben Geiste Krates, Chrysippus, Posidonius<sup>2</sup>) und Andere den Nationalgett der Hellenen als die das Universum verbindende, durchdringende, belebende Einheit genommen; dass es endlich nur im Sinne des Platonismus aufgefasste und ausgesprochene Auslegung altgriechischer Religionsgefühle und theologischer Lehren ist, wenn ein späterer Platoniker in einer Erörterung über die weltordnende Dreiheit und Einheit (δημιουργικής τριάδος καὶ μονάδος) sich folgendermassen erklärt: «Und er ist der oberste unter den Dreien und gleichnamig dem quellmässigen, und mit ihm vereinigt, und wird in der Einheit (μοναδικώς) Zeus genannt; der zweite wird aber in der Zweiheit (δυαδικώς) genannt Meer-Zeus (Ζεὸς ἐνάλιος) und Poseidon; der dritte endlich in der Dreiheit (τριαδικώς) unterirdischer Zeus (Ζ. καταχθόνιος) und Pluton und Hades ('Αΐδης). 3) In der philosophischen Kunstsprache und in Begriffen haben wir hier ganz dasselbe, was der alte Pelasger und der frühere Hellene beim Anblick jener Schnitzbilder und beim Anhören solcher Lieder fühlte und sich dunkel vorstellte. Denn in diesen Tempelbildern und Gesängen sprach sich aus eine Ahnung, ein Gefühl oder eine lebendige Einbildung von der Einen, allwirksamen Kraft, die Alles, was ist und lebt, hervorbringt, hält und einiget; eine uralte Anschauung von einer kosmischen Trias, einer Dreieinheit, so zu sprechen, die hernach auseinanderfährt, und der Erde, dem Meer, dem Himmel einen Juppiter liefert. Diese Hellenische Trimurti, um diesen Indischen Ausdruck zu brauchen, musste untergehen, als im Homerischen Epos die Griechische Religion sich ganz vermenschlicht und

<sup>1)</sup> De Legg. IV. p. 716, A. Die Originalworte sind oben in einer Anmerk. zu lesen.

<sup>2)</sup> Apud Io. Laur. Lydum de Mensib. vett. Romm. IV. 5. p. 224 sq. ed. Roether. vergl. meine Anmerk. zu Cio. de N. D. III. 21. p. 584.

<sup>3)</sup> Proclus in Platonis Cratylum S. 147. pa. 88 ed. Boissonad. Von einer zwiefachen Ansicht des Zeus ist im Kratylos selbst die Rede p. 396, A. und in einer andern Betrachtungsart unterscheidet auch Plotin zwei Zeus (Enn. IV. lib. 4. cap. 10. p. 404, A).

die Kunst sich bis zu der Höhe gehoben hatte, dass Phidias seinen Zeus als Hellenenkönig zu Olympia darstellen konnte.

Dass dieser plastisch vollendete Zeus die älteste Bildvorstellung dieses Gottes gewesen, wagt Niemand zu behaupten, dass man aber nur von Homerus zu lernen habe, wie die Griechen ihre Götter sich zuerst gedacht — behaupten Viele. Wir müssen eine solche Lehre eine verkehrte nennen, und unsrerseits dabei bleiben, dass die Hellenische Götterlehre sich aus dem Gefühl der Einheit in die Meinung der Vielheit verirret, nachher aber durch dichtende und denkende Weise (Tragiker und Philosophen) zur Einheit wieder zurückgeleitet worden.

Dass nun dem dreifachen Zeus auch eine dreifache Here zur Seite stehen müsse, kann demjenigen keinen Augenblick zweifelhaft seyn, der sich auf den naturgemässen Organismus alter Religionen versteht. Doch wird es um Anderer willen nicht überflüssig seyn, dieses bestimmter nachzuweisen, oder vielmehr hier von der Nachweisung eines andern Forschers Gebrauch zu machen. Als ich nämlich in der zweiten Ausgabe dieses Buches aus Plutarch und Porphyrius die Sätze von einer himmlischen oder Olympischen Erde entwickelte, 1) konnte ich nicht erwarten, dass diese Entwickelung in der hieratischen Bildnerei so bald ihre Bestätigung finden würde. Aber freilich bedurfte es dazu auch eines Archäologen, der nicht blos Augen für die antiken Kunstwerke hat, sondern auch Sinn für den Geist der alten Religionen. Ich lasse ihn also selber sprechen, und füge unter dem Text einige Anmerkungen bei. Zuvörderst berichtet er: 2) «Im Attischen Gräberwerk des Baron von Stackelberg befindet sich eine Terra-

<sup>1)</sup> Plutarch. de fac. in orb. lun. p. 942, D. p. 815 Wyttenb. Porphyr. ap. Euseb. P. E. III. p. 115, D. vergl. Symbolik IV. S. 220 f. 2. Ausg. Ueber die erste Hera und ihre mehrfache Beziehung zum Zeus unter verschiedenen Namen vergl. man jetzt den Proklos zum Kratylos 168. p. 98 sqq. ed. Boisson.

<sup>2)</sup> E. Gerhard zu seinen antiken Bildwerken I. S. 19 Anmerk. 20.

cetta, welche im Style vellendeter Kunst das Haupt eines Zeus zur Rechten einer, durch Mondscheibe und Medusenfügel als unterirdisch bezeichneten Göttin, zeigt, etwa Zeus und Gäa. Aehnlich ist ein Italisches Götterpaar mit Blitz und Mondscheibe auf den Familienmunzen der Egnatia (Creuzer Symbolik II. 546). » «Die Olympische Gäa, 1) deren gleichbedeutende Bezeichnung als himmlischer Mond der Plutarchischen Gewähr<sup>2</sup>) (von Siebelis zu Pausan, doppelt falsch citirt) nun kaum noch bedarf, hatte ein Heiligthum zu Athen. das Pausanias a. a. O. neben dem Tempelgehege des Zeus, nahe am Tempel des Kronos und der Rhea, nachweist. Der Text jener Stelle (des Pausanias) gab sonst τέμενος την έπίαλησιν 'Ολυμπίας; statt das sprachwidrige την zu streichen, hätte man Iñs darin suchen können. "Der Verein 3) von Zeus und Gäa ist im Dodonischen Orakel bei Pausanias X. 12.5 angedeutet und aus Athenischem Tempeldienst kurz vorher (Anm. 70) bestätigt worden. - Aber auch die Thurmkrone einer Zeusgemahlin (Here auf Münzen von Aegium: CCCIX. 3 aus Khell append. II. 1. 3. vergl. Mus. Flor. II. 14. 2) kann beweisen, wie nahe ihm eine Erdgöttin verwandt sey: eine Olympische nämlich, jener Juno vergleichbar, deren. Tempel sich schliesst, wenn das Haus der Eleusinischen Unterweltsgöttin sich öffnet (Servius zu Aen. IV. 58. vergl. Tafel II. Anm. 96). » «Aber auch in der Anschauung des Elementaren selbst, 1) das wir bei dem fast durchgängig ungetrübten Naturcharakter alter Gottheiten vorzüglich scharf ins Auge fassen müssen, blieb jene Doppelgestaltung nicht aus. Keine Naturmächte sind augenfälliger als Himmel und Erde, Zeus und Here, wie wir mit alten Götterbenennungen sagen kön-

<sup>1)</sup> Gerhard ebendaselbst S. 30 Anmerk. 70.

<sup>2)</sup> Theseo XXVI. 4. p. 67 Leopold mit dessen Note p. 67 sq.; vergl. Pausan. I. 18. 7, we das Verfahren von Siebelis und seine unrichtigen zwei Citate der obige Tadel trifft.

<sup>3)</sup> Ebendas. S. 35 Anmerk. 90.

<sup>4)</sup> Derselbe in den Grundzügen der Archäologie, in den Hyperboreisch-Römischen Studien 1. S. 61.

nen. Der Himmel aber, als umschliessendes Befruchtungsprincip der Natur gedacht, 1) kann bald als höheres Himmelsgewölbe gefasst werden, bald als eine untere Hemisphäre, welche die Erde mit Odem durchdringt, bald mit dem letzteren Begriff verschmolzen oder von ihm getrennt als das feuchte Leben in Mitten der bewohnten Natur; diese Unterscheidungen zerspalten mehr in dichterischem als theologischem Gebrauch 2) den dreifachen Zeus der ältesten Götterlehre in einen Olympusbeherrscher Zeus, in einen feuchten Herrn der Gewässer und Quellen, Poseiden, und in einen Erdbeherrscher, Dionysos-Hades. Jeder von diesen Dreien findet sich mit der Erde, sey es Gäa oder die Erdmutter Demeter, vermählt; aber auch die Erde leidet eine dreifache Anschauung, in so forn sie nicht blos die bewohnte und bepflügte Erdscheibe, sondern die Materie alles schöpferischen Lebens ist. in solcher Beziehung konnte die Gemahlin des Dodonischen Zeus Gäa heissen, 3) als dreifache Schöpfungsmaterie nämlich,

<sup>1)</sup> Euripides apud Macrob. Saturn. I. 23 (Fragg. nr. 178).
Καὶ Γαὶα μῆτερ· Ἐστίαν δέ σ΄ οἱ σοφοὶ
Βροτῶν χαλοὔσιν, ἡμένην ἐν αἰθέρι.

wozu Valckenaer (Diatrib. Eurip. VI. p. 50) die Anmerkung macht: "In Aethere sedeutem dixit terram, quam pater Aether circumiectus περιείχε amplectebatur: τοῦ χθον' έγχυκλουμένου Λίθέρος meminit in Bacchabus vs. 292.4 Vorher hatte derselbe Ausleger schon bemerkt, dass Zeus (Juppiter), ούρανὸς (Himmel) und Aether in solchen Dichterstellen synonym sind (pag. 47). Creuzer.

<sup>2)</sup> Ausser wo die Dichter ältere Theologumene und darauf gegründete Philosopheme aussprechen, wie z. B. Euripides Anaxagorezsche in der angeführten und vielen audern Stellen. Cr.

<sup>3)</sup> Prodromus Taf. I. Anmerk. 90. II. Anm. 231. In der letztern Stelle sagt der Verf. unter Anderm: "Weit aber die Erkenntniss der Götterlehre wesentliche Grundlagen von der Kunsterklarung entnehmen muss, so sehen wir uns nach der unmittelbarsten Erklarung einiger Bildwerke zu einem Versuche veraulasst und befahigt, den Zusammenhang alter Götterbilder zugleich mit dem Zusammenhang der altesten Göttersysteme zu überschauen. Für das Götterpaar unsrer ersten Tafel musste es uns genügen, aus Abbildern und Zeugnissen ahnlicher Götterpaare alten Tempeldienstes der poetsechen Götter ledig

als Athene, Demeter, und Kera, wie jener Zeus in den Olympier. in Poseidon und in Dienvsos-Hades zerfällt. In solchem Begriff war sie allerdings die sichtbar hervorbringende Mutter Erde, Demeter; aber auch alle andere Schöpfungskraft zwischen Erde und Himmel konnte Gäa heissen, selbst der reine Aether, in dessen Höhe der Quell alles Lebens vorausgesetzt wird, und dessen Verkörperung als Athene demnach für eine Olympische Erde oder ätherische Mondkraft, im Gegensatz des Olympischen Zeus und eines tellurischen Mondes, gelten durfte. Auch der Mond nämlich war ein Theil jener Schöpfungsmaterie, in Bezug auf seine Nähe an Sonne und Acther eine himmlische, in Bezug auf die Erde, die er bethaut, eine irdische, i) im Inbegriff seiner ganzen Empfänglichkeit eine wechselnde, deren Verkörperung in natürlicher Schlussfolge auch alle wechselnde Schöpfung der tellurischen Erde, in Verknüpfung einer elementaren und einer ethischen Ansicht, den Wechsel des Sameakorns und die Wanderung der Abgeschiedenen, in sich begreift. Diese wechselnde Mondund Erdkraft, der ätherischen Olympuskraft Athenens und der tellurischen von Demeter gleich nahe und mit beiden unter dem gemeinsamen Namen einer Gaa begriffen, hiess Persephone. »

Im Verfolg erklärt sich unser Verfasser, nachdem er einerseits zur Erklärung der alten Götterlehre die Unzulänglichkeit der blossen Sprachforschung und die Vernachlässigung der Deutung aus Kunstwerken (wodurch doch allein die Stel-

zu werden e die uns dus Verstündniss der wirklich angebeteten verdunkeln."

<sup>1)</sup> In diesen theologischen Kreis gehört die Vorstellung auf einem Etrurischen Spiegel bei Inghirami (Monumenti Etruschi II. 1. Ser. 2. tav. XXXIII), welche uns zwischen den Büsten von Sonne und Mond, jene durch einen Stern über dem Scheitel, dieser durch eine Mondscheibe bezeichnet, die in vier Segmente getheilte Welt oder Erde sehen lässt, mit Blumen und Laubwerk um das Ganze und dazwischen, zur Bezeichnung der Vegetationskraft; daneben die Namen: Aplun (Apollo) und Lala oder Lara (vergl. den Text p. 355—371).

Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

lung der Götter des Cultus im Göttersystem und die Bedeutung. ihrer Symbole dargethan werden könne) berährt hatte. - auf: folgende Weise. 1) - « Wir erfahren aus ähnlichen Vergleichungen zusammengestellter Götterbilder, dass Gäa einen Ehrenplatz zwischen den Erdgöttinnen Demoter und Kora einnahm, und müssen uns bei selcher Nachricht wohl entscheiden, jene Gäa, die mit dem Beinamen der Olympischen bozeichnet wird, 2) für etwas Höheres zu halten als die offenbare Kraft des Erdbodens. Bildwerke finden sich vor. jenem beschriebenen einer zwischen den stehenden Göttinnen Demeter und Kora sitzenden Gaa ähnlich, auf ihrer Brust das befremdende Symbol einer Medusa. Aus alter Ueberlieferung und durch gründliche Betrachtung der alten Religionssymbole wissen wir, dass die Medusa das Symbol des Mondgesichts ist; andrerseits ist es ein Attribut, das man nur an der Athene. kennt, und wiederum erinnern wir uns, dass die Athene Bolias zugleich mit den beiden Thesmophoriengöttinnen angerufen wurde, so dass sich Pausanias wohl etwa verschen haben: und zwischen Demeter und Kora irrig die Gäa genannt haban, mag, wo er nach Massgabe unserer Rildwerke die Athene. hätte anführen sollen. Solche Krittelei liegt nahe; sie findet

1.

<sup>1)</sup> Hyperbor.-Rom. Studien I. S. 83 f.

<sup>2)</sup> Wie sehr, ohngeschtet jener altgriechischen Verehrung einer. Olympischen Gas und ohngeschtet diese Lehre von Philosophen und; philosophirenden Tragikern fortgepflanzt worden, die Vorstellung einer himmlischen Erde dem Volksbewusstseyn entschwunden war, beweist eine Acusserung des Pletinus, wo er in einer Erörterungden volksthümlichen Einwurf macht (II. 1. 6. p. 101. p. 189 ed.) Oxon.): "Aber die Erde in den Himmel zu erheben, wird man einwenden, sey gegen die Natur und ihren Oudaungen schenzstrakszuwider" und im Verfolg, nachdem er Plato's Assichten berührthat: (p. 102, A. p. 190) "Wir aber, gewehnt das Irdische in einem schlimmern Sinn zu nehmen, benennen Erde nus Eine, da doch Platon's Timaeus p. 31. 43. 51 sqq.; und bei dieser Gelegenheit auch über die Platonische Lehre von der Demeter und Erde Tim. p. 402 mit Proclus in Tim. p. 282 und Plotin. p. 419, C. 423, C. Cr.

thr Ende in der bei solchem Material möglich gewordenen philosophischein Schlüssbetrachtung, dass Athene mit Gan, nämlich einer Edympischen, einem Raume der obersten Schlöpfung eines und dasselbe seyn konnte, dass beide eben so füglich in einer Gottheit früher universeller Amelianung als Gan und Beisitzerin des Zeus zusammengesast seyn konnten, dass Athene die Medasa als Mondgöttin trägt und auch die Beisitzerin des Zeus auf einer Attischen Terracutta die Mondscheibe führt; endlich dass der Begriff eines himmlischen Mondes, einer über alle tellurische Einflüsse erhabenen Materie der Schöpfung, nicht blos der Athene bezeugt wird, sondern auch, was in solchem Zusammenhang ein Orphisches Zeugniss mehr zu Ehren bringt als für den gegenwärtigen Zweck nothwendig macht, der Olympischen Gäa.

Ich war selbst im Vorgehenden in dem Fall Orphische Stellen als ächte Ausdrucksweisen uralter Götterlehre anerkennen zu, müssen; und wenn, wie wohl nicht geleugnet werden kann, ein grosser Theil der Orphika von Pythagoreern gediehtet sind, so muss man diesen in solchen nicht seltenen Fällen in seweit eine gründliche Erkenntniss in den früheren vaterländigehen Religionen zuerkennen; nicht minder dem Platon und den Platonikern (von welchen letzteren wohl auch manche Orphische Verse herrühren mögen). Aber auch wo letztere, frei von Orphischen Formen und Redeweisen, der altgriechischen Culte und Gottheiten gedenken, verdient nicht allein Platon selber (davon hat diese Erörterung schon mehrere Belege geliefert) sondern auch die besseren der Alexandrinischen Platoniker, wegen einer tiefern Einsicht in das Wesen der vorhomerischen und vom Einfluss der Dichter auch • nachher unabhängig gebliebenen Stammreligionen Griechenlandes, grössere Aufmerksamkeit als ihnen bisher zu Theil geworden. Dafür möchte auch die Wahrnehmung sprechen, dass geistreiche und tiese Mythologen, wie unser Versasser ist, ohne es selbst zu wissen auf halbem Wege oder auf demselben Standpunkte mit solchen Platenikern zusammentreffen. 1) - Ich habe mit gutem Vorbedacht gesagt: die bes-

<sup>1)</sup> Man lese s. B. was Gerhard in den Hyperb,-Röm. Studien

veren unter den Neuplatonikern; denn ver allen Dingen ist unter ihnen wohl zu unterscheiden, und sind Jamblichos, Olympiodoros und Hermias als Erklärer von Griechischen Mythen und Symbolen nicht auf gleiche Linie zu stellen mit Plotinos, Porphyrios und Proklos. 1) Aber auch bei diesen besseren, zumal beim Porphyrius müssen wir auf der Hut seyn, wenn sie, im Gedräng der Polemik gegen die christlichen Lehren, den Mythen, Gebräuchen und Symbolen des wankenden Heidenthums durch gezwungene Deutung der letzteren eine Stütze unterzulegen beslissen sind. In solchen Fällen hatten manche

I, S. 43 vom Samothrakischen Hermes als Symbol der stets regsamen Sonnenkraft sagt, und vergl. damit Plotin. p. 321 sq., wo von demselben Hermes die Rede ist. Eben dort ist auch in der Erörterung des Gegensatzes von den Gallen der Kybele die Rede; denn an die ayovot muse dabei gedacht werden, nicht wie Ficin diese Stelle missverstanden hat. Nicht minder verdient was Gerhard ebendaselbst S. 56 über den Samothrakischen Ursprung des Homerischen Mährchens von Ares und Aphrodite vermuthet mit den Auslegungen der Philosophen und namentlich Platonischer verglichen zu werden. (Man lese den Eustathius zu der Stelle Odyss. VIII. 266 sqq. und vergleiche Iuliani Orat. IV. p. 150.) - Was die Orphischen Hymnen betrifft, so ist es vielleicht ein wenig zu allgemein behauptet, aber im Ganzen doch gewiss richtig, was ein mit acht antikem Sinn begabter Schriftsteller (der Herzog von Luynes in den Annali del Instituto archeologico Vol. V. p. 246) darüber sagt: "Au reste, celui qui autrefois composa les hymnes Orphiques, a certainement voulu y exprimer toutes les idées religieuses les plus antiques, et par consequent, nous a laissé des notions tres importantes sur la première theologie de la Grèce."

<sup>1)</sup> Das ist mit ersterem im Aglaophamus pag. 109 geschehen; aber wie? Man lese: "Mythorum interpretationes allegoricas rarissime nec ultra Platonis exemplum affectavit (Plotinus), hoc uno nomine reprehendeadus quod quae ille per iocum animique causa dixit, in serium vertit." Ich will dem gelehrten Verfasser nicht die Behauptung unterschieben, als habe Platon mit der Allegorie überhaupt nur seine Kurzweil getrieben, weil im Kratylos und anderwärts ironische Aeusserungen darüber vorkommen, dens wer, der die Bücher vom Staate und die Bede des Sokrates im Gastmahl durchdacht hat—

Kirchenväter Recht, wenn sie über gewungene Lehrweise Klage führten. Im Allgemeinen aber ist bei ihren Auslegungen der Mythen und Symbole ein gewisser Alexandrinischer Spiritualismus, womit sie die altmythologischen Elemente auffassen, von diesen selbst zu unterscheiden. Sie nehmen manchmai aus volksthümlicher Denkart und Sprache natürlich erwachsene Allegorien zu abstrakt, zu metaphysisch - aber darum sind ihre Auslegungen nicht geradezu als falsch zu bezeichnen: 2) Richtiger hat ganz neuerlich Cousin 3) diese Scite der Neuplatoniker betrachtet, auch richtiger den sehr verschiedenen Werth dieser mehrere Jahrhunderte von einander entfernt gestandenen Philosophen unterschieden; denn nachdem er eine allerdings sehr verunglückte Ausdeutung, die Olympiodorus von sogenannten kosmischen Herrschaften (Basiksiai) der Orphiker gegeben, vorgetragen und erläutert hatte, schliesst er mit folgendem unstreitig eben so gerechten als billigen Urtheil. 1) - Da ich jedoch erwarten muss, man

könnte so etwas behaupten wollen? Aber auch wer die Enneaden studirt, und überhaupt aus dem nicht Wenigen, welches wir von Plotinus wissen, sich mit dem Geiste dieses geistreichen und oft witzigen Philosophen bekannt gemacht hat — wer, sage ich, möchte ihn wohl für einen solchen  $\varepsilon \tilde{v} \dot{\gamma} \vartheta \eta \varsigma$  halten, dass er nicht zu unterscheiden verstanden, wo Platon im Ernste oder im Scherze gesprochen?

<sup>1)</sup> Κατηναγκασμένη απόδοσις.

<sup>2)</sup> Wie doch der würdige Eméric David (Introduction zum Jupiter I. XVI) thut: "Les explications que les Néoplatoniciens donnoient des allegories religieuses étoient plus metaphysiques, plus abstraites que celles des autres mythologues, et ou peut dire qu'elles étoient fausses." (?) Daher es auch (pag. LVIII) dem Fréret zum Vorwurf gemacht wird, dass er sich dem Neuplatonismus zu sehr ergeben. — Ich müchte eher sagen, zuweilen zu sehr der blos verstandesmässigen Reflexion.

<sup>3)</sup> Im Journal des Savans 1834, Juillet p. 428 sq.: , Sans doute on peut trouver dans les philosophes d'Alexandrie quelques lumières rares et douteuses sur les anciens religions de la Grèce, mais ce n'est pas la ce qu'il y faut chercher etc.

<sup>4)</sup> a. a. O. p. 430 sq.: "Assurement il y aurait un ridicule

werde mich von mehreren Seiten im Verdacht einer gewissen Vorliebe zu Schriftstellern haben, denen ich mehrere Jahre hindurch meine Studien gewidmet, und ihnen demzufalge auch als Zeugen in Betreff der alten Beligionen ein grösseres Zutrauen schenken, als sie verdienen, so will ich zum Schlusse dieser Episode einen der gründlichsten Archäelogen und Mythologen statt meiner sprechen lassen, der sich gerade in die-

extreme à donner cette interpretation pour l'expression de l'ancien paganismo; mais c'est un exemple, dont la manière des Alexandrius s'y prenaient pour tirer quelque meralité des mythes populaires, et je convieus bien volontiènes que ost exemple est un des mains houreux, mais il no faut pas oublier que nous sommes ici su VIe siècle." - Doch das Zeitalter allein macht hier den Unterschied nicht aus. Denn welch ein ganz auderer Mann ist noch im 5. Jahrhundert der Platoniker Proclus? Er verband mit seltener Originalität ausgebreitete Kenntnisse, und suchte in seinen Auslegungen den Pflichten der Kritik Genüge zu leisten. Dies rühmt Henri Valois, selbst ein grosser Kritiker, von ihm (H. Valesii de Critica I. 20): "Suppetunt etiam alia argumenta, ut Proclum philosophum in Criticis exercitatum faisse credamus" und nachdem er auf dessen Commentare über Platons Timaus und Republik verwiesen, und bemerkt hat, wie Proclas zwar die Enthüllung des innern (anagogischen) Sinnes der Platonischen Schriften für die Hauptsache halte, fahrt er fort: "Idem tamen sensum illum verborum exponit diligentissime, tametsi illum spernere videatur, ac prae altero nihili ducere; et quoties aliqua vox occurrit obscurior, quae lectorem antiquitatis iguarum possit morari, eam studiose explicate" - Auch sind ja die noch vorhandenen Scholien über Platon grösstentheils aus den Commentarien des Proclus entnommen. Die Griechen schreiben diesen Namen: Πρόκλος (Πρόκυλος, auch wohl Πρόκουλος, s. Dionis Excerpta in Scriptorr. Vett. nova Collect. Vatic. ed. Angel. Mai. IL pag. 198), die Lateiner Proculus und Proclus. Letztere Schrejbung missbilligt Lobeck (Aglaopham. pag. 115). Wenn ich sie dennoch fortführe, so leitet mich dabei die hergebrachte Sitte, der auch Valesius folgte, aber auch was ich im Procemium ad Prock in Platon. Alcib. pr. p. XIV über diesen Namen beigebracht, und, ausser den von Gruter (Thes. Inscr. IL p. CCXLV des Index) gegebenen Belegen, sind mir neuerlich mehrere Romische Inschnissen mit beiden Schreibungen Proculus und Proclus vorgekommen.

sem Paulite. m. Gunsten dieser Plateniker noch viel stärker echliert, als ich selbst gethan, und mit einer ordentlichen Anklage gegen die Neueren wegen Vernachtässigung dieser Autoren hervortritt. 1)

Ich kehre zur hieratischen Bildnerei zurück, und füge zum Beweise, dass aus denselben alten Voratellungen die Geweinheit, Gettheiten als doppel- oder mehrgestaltet zu bilden, wich auf mehrere Cultusidole ausgedehnt habe, und zwar hei ventehiedenun Völkenn, noch einige Beispiele hinzu. Hier begagnet uns suvörderst ein vierhändiger Apollen; 2) ein zweiköpfiger Silenes und Münzen von Thasos; ein zweiköpfiges Münzen von Sypakusä; 3) ein dreiköpfiger Hermes un Aubyle, ein vierköpfiger im Keramikus zu Athen. 4)—

<sup>1)</sup> Zoëga in seinen handschriftlichen Anmerkungen zu Saintecroix Becherehes sur les mysteres Paris 1784; welchen Auszug ich
einer gütigen Mittheilung des Herrn K. Sehwenck, Professors am
Gymnasium zu Frankfurt a. M. verdanke: "Se Saintecroix avesse
letto Proclo in luogo di citarlo dopo Meursio, avrebbe pensato molto
piu chiaro sopra questo e simili oggetti. I nostri moderni si divertono a screditare i Neoplatonici, non sò se per risparmiarsi la fatica
d'intenderli, o forse per devobare al volgo quel lume, che essi ed
essi sofi ci danno sopra il vero senso dell' autica sacra mitologia."

<sup>7)</sup> Liberius in Antioch. I. p. 349 ed. Reiske: Οίον ἐν ᾿Απόλλωνος τετράχειρος ἀγάλματι.

<sup>3)</sup> Eckhel D. N. V. II. pag. 54. I. p. 246.

<sup>4)</sup> Harpocration p. 334 Gronov. Hesych. I. p. 1439 Alb. Photii Lex. Gr. p. 15 ed. Powen. Lips. vergl. Philochori fragg. p. 45 sq. mit Siebelis und K. O. Müllers Handb. der Archäol. S. 46. 2. Ausg. — Früher als die eigentlichen Hermon vertraten Steine die Stelle der Cultusbilder, worüber das ausdrückliche Zeugniss des Pausanias vorliegt (VII. 22. 3 von den 30 viereckten Steinen zu Pharae, jeder nach einem Gette genannt; unverkenubare Bezeichnung von 30 Kalendergöttern der Monatstage); vom Himmel gefallene Steine, gesalbte Steine, Lanzen, Helzpfähle, sodann mit Aufügung von Köpfen, Armen, Phällen; somit eigentliche Herman, zum Theil als Träger von Bethseln; von Sitteasprächen (Hipparch. unter den Platonischen Bielogen p. 228 sq. p. 238 sq. Bekker; O. Sluiter Leett. Andoeidd. p. 37. squavergl. Symbolik I. S. 24. 77. 176 ff. 2. Ausg. u. K. O. Mäller a. a. O. S. 44 ff.).

ı

,

ŀ

Die eine Inschrift auf dem Athenischen Hertnes bei Plato Cam unten angesührten Orte), dass er sage: er stehe zwischen Stadt und Landgau in der Mitte, sowie das Zongniss des Harpokration (a. a. O.), dass ein dreiköpfiger Hermes in seinen Ausschriften den Wanderern Bescheid über die Wege gebe, erinnert ganz natürlich an den mit dem Hermes verwandten Italischen Gott Janus. Diejenige Seite dieses wunderlichen Wesens als eines Pfortengottes edes als eines personificirten Ein-, Durch- und Ausganges hat ein scharfsinniger Alterthumsforscher 1) sehr lehrreich und richtig, obwehl einseitig entwickelt; und vor ihm schen hatte ein Veteran der Archäologen, ohne diese Seite zu übersehen in einem reicheren Ueberblick auch die selarische und kalendarische Bedeutungen dieses Janus oder Dijanus genügend nachgewiesen, und dabei den Satz aufgestellt, dass er ein aus dem Orient eingewanderter Gott sey. 2) Weil meines Bedankens diese Abstammung sich in ihren verschiedenen Gliedern nachweisen lässt, und dieses Gebilde unsere Beispielsammlung hieratischer Bildnerei in ihren grösstentheils morgenländischen Entstehungen deutlich vor Augen stellt, so will ich eine Betrachtung darüber hier niederlegen. 3)

Grosse Schwierigkeit hat der sonderbar gestaltete Janus auf einer Goldmünze ') des Kaisers Gallienus, mit der Umschrift: «Dem Vater Janus.» Dieser mit einem bärtigen und

<sup>1)</sup> Buttmann über den Janus, jetze in demen Mythologus II. S. 70 ff.

<sup>2)</sup> Büttiger in den Ideen zur Kunst-Mythologie, früher theilweise vorgetragen und zuerst zusammengestellt in diesem Bande I. Dresden 1826, S. 247 ff.

<sup>3)</sup> Aus meinem Aussatz: Zur Kritik der Rümischen Kaisergeschichte in den Wiener Jahrbb. der Literatur B. LXII, Anhang, p. 55 f.; hier mit einigen Aenderungen und Zusätzen.

<sup>4)</sup> Bei Pellerin Melang. I. p. 166 mit pl. V. nr. 9. vergl. Eckhel D. N. V. VII. p. 396 sq. Hier die Beschreibung: "Laso. Patri. Ianus biceps vultu uno barbato, altero imberbi, stans togatus, dextra pateram, sinistra sceptrum." Eine andere Kaisermünze mit einem stehenden vierköpfigen Janus hat Böttiger. a. a. O. Tafel II.

mit einem unbärtigen Doppelhaupte versehene Gott setzte auch unsern grossen Beutschen Numismatiker in Verlegenheit. Er hatte früher den Satz aufgestellt, der Römische Janus sey immer mit zwei bärtigen Gesichtern abgebildet worden. 1) Nun aber gestand der treffiche Mann ehrlich zu, dass diese Münze der Meinung derer ein neues Gewicht gebe, welche behaupten. Janus komme auch mit bärtigem und unbärtigem Antlitz vor. Endlich blieb er aber doch bei seinem früher behaupteten Ausspruch, und schloss mit der Bemerkung, entweder sey bei der Abbildung in Pellerin's Werk ein Fehler vorgegangen, oder man müsse annehmen, in der Gestalt des Janus sev in diesem Zeitalter eine Aenderung der alten Darstellungsweise gemacht worden. Dagegen erkennt ein anderer Archäelog aus Anlass derselben Münze das hohe Alterthum dieser Verschiedenheit der zwei Janusgesichter an, und bemerkt dabei, dafür legten auch in Campanien geprägte Münzen ein Zeugniss ab. 2) Beiden Gelehrten scheint die treffliche Erörterung E. Q. Visconti's über die in antiken Bildwerken vorkommenden doppel- und vielköpfigen Wesen unbekannt geblieben zu seyn. 3) Der berühmte Italienische Archäolog leitete mit Becht alle diese Wesen aus den morgenländischen Religionen ab, weraus sie in die altgriechische Theologie übergegangen, und handelt dabei auch vom Janus, der keineswegs der Italischen Religion ausschliessend angehörig, sondern mit jenen zwei-, drei-, vierköpfigen oder vieläugigen Gestalten der altgriechischen Symbolik, wie Phanes, Dionysos, Hermes, identisch und aus derselben Quelle herkömm-

fig. 1 geliefert; man vergl. dazu die Beilage über die Bildwerke in Beziehung auf Janus S. 257 ff.

<sup>1)</sup> Eckhel D. N. V. I. p. 201. vergl. Tom. V. p. 213 sqq.

<sup>2)</sup> Stieglitz in der Distributio numorum familiarum Romm. ad typos accomm. Lips. 1830, p. 30. Ich hatte gewünscht, diese Campanischen Münzen waren namhaft gemacht worden. Früher hielt Stieglitz mit Eckhel diese Abbildung des Janus für eine Neuerung (s. dessen Versuch er Einrichtung antiker Münzsammlungen, S. 149).

<sup>3)</sup> Dem umsichtigen und allbelesenen Böttiger nicht (vergl. a. a. 0. 8. 256 f.).

lich ney; websi Vissenti anch die doppelhäpfigen Figuren unf Griechischen Münzen von Kamarina in Sieilien, von Tenedos und von Athen betrachtet; endlich auch zeigt, wie Hermes zu dieser Donnelgestalt gekommen, und wie enne deher den James mit dem Hute (Petasos) auf Bronzen der Latiner eben so wohl einen James mit dem Hermeshute mennen känne, vals einen Hermes (Mercurius) mit zwei Gesichtern 1) Weiter ist dieser Gelehrte auch geneigt, das unbärtige Gesicht an ienen Janusköpfen für ein weibliches zu halten, mit Andeutung der alten Vorstellung vom Doppelgeschleibte des Janus, welches letztere beim Phanes auch durch depucte Ceathlechtstheile dargestellt worden. 2) - Ich kann in diesem allgemeipen Theile ins Einzelne nicht eingehen, sonden will nur, mit Beibringung der nöthigen Hülfssätze, in einer gedrängten Argumentation die Schlussfelgerung auf den Ussprung und die Wanderungen und Metamorphesen dieses sonderbaren Wesens ziehen. Da auf Etzurischen Münzen, namentlich auf den Dupondien von Volterra, Janus auf der einen Seite und der Delphin auf der andern erscheint; 3) da auf Römischen

<sup>1)</sup> Im Museo Pio-Clement. Vol. VI. p. 12 sq. and Tom. VI. pag. 67 sqq. der Mailänder Ernnassischen Ausgabe, mit der Supplementtafel B. III. Die Münze von Texedos ist sohr deutlich abgebildet im Appendix zu Lanr. Begeri Observe, et Coniectt. in numiamm. antiqq. p. 61. In der Doppelgestalt auf der Münze von Kamarina mit dem Ei in ihren Händen, mit dem Bacchusstiere menschlichen Antlitzes (Hebon) darunter ist Phanes anzuerkennen. Das mannweibliche Doppelhaupt auf den zwei Münzen von Athen nenne ich Kekrops, und zwar in der Bedeutung, die vermuthlich der Geschichtschreiber Theopompas davon angegeben (Instin. II. 6.: Quem Cocropem, ut omnis antiquitas fabulosa est, bisermem tradidere, quia primus marem semines matrimonis innxerit. Vergl. meine Vorrede zu Ephori fragg. ed. Marx. p. IX).

<sup>2)</sup> Hierbei müssen auch die Hermen mit drei Köpfen und drei Geschlechtstheilen in den antiken Bildwerken von Gerhard Cent. I. Heft 3, Tafel XLL Nr. 1 - 5 berücksichtigt werden, die der Herausgeher als Samothrakische Gottheiten bezeichnet.

<sup>3)</sup> S. z. B. Inghisami, Monumenti Etmechi Tom. HI, tav. I. V. Ich mache hierbei noch auf den Widderkopf neben James und Del-

Assen die Vorderseite den Doppelkopf des Janus zeigt, die Kehrseite des Vordertheil eines Schiffes; da die Sage den Jenes mit einer Frau Kamasene zu Schiff nach Italien kommen lässt, da er immer mit dem Wasser in Verbindung geactat wird, xaugoning aber in Phonizischer Sprache Fische bedeutete; 1) da mach Chaldaischen Sagen Xisuthros mit seimer Erau und Tochter und mit dem Steuermanne seines Schiffs unter die Götter versetzt worden; 2) da unter den Avatara's der Indischen Theologie eine ausführlich erzählt wird, wie der Gett Vischnu als Fisch die verlannen Veda's aus der Tiefe des Meeres wieder heraufgeholt, und dedurch den Menschen das Gesetz aufs Neue offenbart habe; da wir endlich in den von Berosus und Apolloder aufbewahrten Mythen der Babylonier vernehmen: «Und im ersten Jahre sey aus dem rethen Meere an der Babylonischen Küste ein ungeschlachtes Thier, Namens Cannes ('Adving) heranfrestiegen, welches ganz und gar den Leib eines Fisches gehaht; jedoch habe es unter dem Fischkopfe noch einen andern Kopf getragen und unten Füsse gleich denen der Menschen und eine menschliche Sprache; 3) und dieses Thier habe am Tage im Umgang mit

phin aufmerksam; und so wird es wohl keinem Zweisel unterliegen, dass hier der kalendarische Sennengott im akten Jahresansang, im Uebergang vom Zeichen der Fische in das des Widders zu denken ist, wie denn im Italischen Sonnen- und Mondeuttus dieser Djanus neben der Djana (Janus neben Diana-Luna) seinen Platz hatte. — Ich will doch bei dieser Gelegenheit bemerken, dass ganz neuerlich hier zu Lande auf einmal eine ganze Anzahl solcher Dupondien in den Handel gekommen; d. h. man hat mit nachgegossenen auf die Kauslust numismatischer Dilettanten speculirt.

<sup>1)</sup> Symbolik II. S. 895 ff. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> Fr. Munters Relig. der Babylonier S. 21.

<sup>3)</sup> Eusebii Chron, ex Armen. edd. A. Mai et Zohrab. I. p. 6—10; Syncellus p. 39, B. vergl. Apollodori Fragg. ed. Heyne p. 409 und Baroei Historiae ad. Richter p. 48 sq., p. 57. — Eine mit einer Fischhaut überzogene Figur auf einer Gemme und in einem Relief des Wiener Antikon-Cabinets wird wohl auch diesen Bebylonischen Omnes verstellen (vergl. K. O. Mällers Handb. d. Archaol. d. Kunst S. 629 Anmerk. 5).

den Menschen gelebt, ohne jedoch Nahrung zu sich zu nehmen, und habe sie Schrift und Wissenschaften, Städte- und Tempelbau, Gesetzgebung, Abmarkung der Gränzen und das Einsammeln der Früchte gelehrt; — da alle diese Angaben mit den mythischen Ueberlieferungen und Bildern von Janus zusammentreffen, so möchte es, irre ich nicht, auszusprechen erlaubt seyn: Janus ist Oannes, und Janus, der Gott mit dem Doppelhaupte, mit seinem Fischweibe Kamasene (Καμασήνη), ist der aus Einem Leibe in zwei Leiber decomponirte Oannes; das heisst: Janus ist der durch das Medium Chaldaisch-Phönizischer Anschauungen durchgegangene Vischnu in derjenigen von dieses Indischen Gottes Wandelungen, wo er als Fisch die Gesetzbücher und mit ihnen die Sittigung bringt? Janus mit Einem Wort ein Indisch-Chaldäisch-Phönizisch-Italisches Gebilde und Wesen.

Dieser amphibische Wasser- und Landgott, dieser Risch-Mensch und Androgyn Oannes - Janus könnte ein Telchinischer Gott genannt werden, da wir oben gesehen haben, in welcher Verbindung in den Rhodischen und andern Sagen iener östlichen Küstenländer die Telchinen einerseits mit dem Meere, andrerseits aber auch mit dem Lande und seiner Cultur erscheinen. Zugleich bemerken wir hierhei, wie in jener Vorstellung von einem Käfer-Zeus Spuren eines alten Swisch-Phönizisch-Pelasgischen Thierdienstes sich zeigten; so im Telchinischen Mythenkreise nun aber auch schon Spuren des Uebergangs vom Thier - zum Bilderdienste sichtbar werden. Denn es heisst ja von denselben Telchinen, sie haben den Apis erschlagen und sich gegen den Stier- und Schlangengott Zagreus - Dionysos aufgelehnt; 1) und wie sie dem Poseidon seinen Dreizack gefertigt, so haben sie auch der Telchinischen Athena ('Αθηνά Τελχινία) ein Standbild aufgerichtet; 2) ja da sie überhaupt die ersten Götterbilder verfertigt,

<sup>1)</sup> Apolledor. I. 7. 6. II. 1. 6. Himerii Orat. IX. 4. p. 560 Wernsdorf.

<sup>2)</sup> Callimach: h. in Del. vs. 30. cf. Valckenaer in Callimachi Elegg. Fragg. p. 146. Nicol. Damasc. Fragg. p. 146 Orell Bergler. ad Alciphron. I. p. 75. Iacobs. ad Anthol. Gr. II. 2. p. 177.

und als seiche Secretoi genannt werden, ') so wären wir vielleicht berechtigt, alle äktesten Idole Telchinische zu nennen, sowie wir jetzt die ältesten Bauwerke in vorderasiatischen, Griechischen, und Italischen. Ländern Cyklopische benennen. Doch hierzu veranlassen uns bestimmtere Zeugnisse der Alten, welche solche Gehäude über und unter der Erde, sonst auch wehl Ogygische (d. i. uralte) oder Pelasgische genannt, ausdrücklich als Kyklopische bezeichnen, indem sie einer Volksage gedenken, welche jene gewaltige Steinbauten nicht von Menschen- sondern von Cyklopenhänden gefertigt glaubte. <sup>2</sup>)

Da es, wie bisher erwiesen worden, in dieser Pelasgischen Bildnerei überall auß Bedeutsame abgesehen war; da diese aus Pelasgischer Königs- und Priesterperiode herrührenden Schatzhäuser (3ησαυροί), Tempel und Grabmäler znm Theil in ihrer Construction etwas Domartiges und zum Theil Kellerähnliches haben; da sie, wie manche dieser Königshäuser, an den inneren Wänden mit Erz bekleidet gewesen;

<sup>1)</sup> Diodor. V. 55. p. 374 Wessel. vergl. Io. Frid. Gronov. ad Statif Theb. IX. 582. Die Telchinen werden zuweilen mit den Kyklopen in Verbindung genannt (Valckenaer a. a. O. p. 145). Die Mentität der Telchinen mit den Kureten, Lelegern, Karern, Mysiern und Maoniern hat Clayier (Histoire des premiers temps de la Grèce) zu erweisen gesucht. Man s. W. G. Soldan Ueber die Karer und Leleger in Welcker's und Nake's Rhein. Museum für Philelogie III. 1. S. 92 ff.

<sup>2)</sup> Τίουνθα δοχεί Ποδίτος τειχίσαι διὰ Κυχλώπων. Darauf wird von ihrer Siebenzahl geredet und ihr alter Name χειρογάστορες oder γαστερόχειρες angeführt (Strabo VIII. p. 230 Tzsch. vergl. Pausanias in dem Bericht von den Mauern und Thoren des alten Mycena, II. 16. 4 und Hecataeus Miles. in Historr. Graecc. antiquiss. fragg. p. 71 sq. Apollodor. II. 2. 3 mit Heyne p. 110).

<sup>3)</sup> K. O. Müller in den Wiener Jahrbb. der Lit. B. XXXVI. S. 186. vergl. dessen Handbuch d. A. d. K. S. 30—32 und Thiersch Epochen d. bild. Kunst unter den Griechen S. 15 f. 2. Ausg. Abbildungen Kyklopischer Gebäude (Κυκλώπεια) bei Will. Gell in d. Itinerary of Greece, besonders in der Abtheilung Argolis London 1810, und aus mehreren Grieche und Italischen Landen: Dodwell Views and Description of Cyclop or Pelasgic Remains London 1834,

da ferner, wie wir gesehen, in diesen Pelasgischen Culten die Anbetung des Himmels und der Erde die hervortretenden Grundgedanken waren; da in ein unterirdisches ehernes Haus Zeus sich im goldenen Regen aus dem Himmel zur Danae herabgelassen haben soll; 1) da wir in der Kyklopischen Burg von Argos, welche nach ihrem Sohne die Burg des Eurymedon, d. i. des Perseus, 2) benannt war, jones so zu sagen Kyklopische Zeusbild mit drei Augen angetroffen haben; so ware es, meines Bedünkens, dem Organismus des ailerthümlichen Denkens und Bildens ganz angemessen, wenn wir vermutheten, dass auch jene primitive Architektur einen symbolischen Charakter gehabt, und dass jene Pelasgischen Baumeister in jenen Domen unter und über der Erde das Gewölbe des Himmels und vielleicht auch die Wölbung der Chthonischen Tiefe, den Schoos der Mutter Erde, haben nachahmen wollen, und dass sie bei den mit Erz'bekleideten, oder ehernen Häusern ihrer Könige ) an das eherne, Olympische Haus ihres Zeus gedacht haben.

Den Beschluss dieser Beispielsammlung hieratischer Bildnerei mache ich mit Winkelmanns ) Worten, um so mehr, da er dasselbe Schnitzhild des Zeus Herkeios und Patroos anführt: Die ältesten Künstler der Griechen entwarfen ihre

und der Bruchstücke der Bekleidung jener Gebäude im Britischen. Museum bei Donaldson pl. 4 und 5.

S. den Mythus beim Pherecysles ap. Scholiast. Apollonii IV. 1091. vergl. Pherecyd. Fragg. p. 77 ed. Sturz.

<sup>2)</sup> Etymol. M. p. 687, 6. — τἡν Εὐρυμέδοντος πόλιν. τουτέστι τὸ Αργος. Εὐρυμέδων δὲ ὁ Περσεὺς ἐκαλεῖτο. vergl. Euphorionis Fragg. p. 68 ed. Meineke. Auf des Perseus Befehl sollten nach einer andern Sage die Kyklopen die Mycenäische Burg erbaut haben (Huschke Analecta litter. p. 339). Dass die Kyklopen
als Himmelanschauer zu nehmen sind, ist im ersten Abschnitte bereits
bemerkt worden.

χάλκεοι οἶκοι Hesiodi Theog. να 149. χαλκεβατὸς δω΄ (δῶμα) Διός, Iliad. I. 426. ΧΙΙ. 173.

<sup>4)</sup> Versuch einer Allegorie besenders für die Kunst (Werke II. S. 450 f. neuest. Dreedn. Ausg.).

Bilder mehr nach der Deutung als wechselsweise, das ist, die Begriffe der Schönkeit wurden dem symbolischen Vorstellungen an denselben nachgesetzet, zu der Zeit, da die Schönkeit noch nicht der köchste Endaweck ihrer Künstler war Von dieser Art Allegorie war die Furcht mit einem Löwen-Kepfe auf dem Kasten des Cypselus zu Elle, und ein Jupiter aus Holz, welchen Sthenelus sollte aus Troja entführet habenu.s. w. Also die ältesten Götterbilder waren noch blosse symbolische Zeichen, und nur Nothbehelle, um dem Ahnungen, Gefählen und Vorstellungen, die sich jene Polaugischen Stämme van der Gottheit in ihren verschiedenen Beziehungen gebildet latten, als sinnliche Anhaltspunkte zu dienen.

Von den ältesten Römern versichert ein vollgültiger Zeuge, 1) sie hätten über hundert und siebenzig Jahre lang

<sup>1)</sup> Varro ap. Augustin. de Civ. Dei IV. 31: "Antiquos Romanos plus annos centum septuaginta deos sine simulacro coluisse." Plutarch in Numa VIII. p. 116 Coray. sagt von diesem König: Ουτός τε διεκώλυσεν είνθρωποειδή και ζωόμαρφον είκόνα Θεοί Ρωμαίους νομίζειν. Wenn Plutarch den Anachronismus begeht, diese reinere Beligiousbegriffe des Numa aus seiner Behanntschaft mit der Pythagoreischen Philosophie zu erklären, so bezachtigt dies noch nicht diesen bilderlosen Götterdienst des Numa und seiner Romer mit Heyne (Opusce. Academm. II. 71) für die irrige Vorstellang, die sich ein späterer Philosoph von diesem König eingeredets zu erklärens. Vielmehr ist Folgendes gewiss die richtigere Amicht, die Bittiger (Kanst-Mythelegie L. S. 251) so ausspricht: "Es ist schow offer bemerkt worden, dass Numa, dem Asiatischen Sonnen- und Monthdienst haldigend, and einem reinesn Femerdienst und Magismus zugethan, (weswegen seins Schriften auch später verbraunt wurdan, weil sie der Staatsreligion widersprachen) eigentlich ein Sonsendiener war, und dem Feuer, als Representanten des allerzougenden Lichtprincips, im Vestadienst bildlese Tempel und unblatige Altere weihete." De nun die angegebenen 176 Jahre mit der Regiereng Tarquinius des Alten (d. h. wohl mit der Etruseisch-Griechischen Tarquinierherrschaft über Rom, K. O. Müller Ehrusker I. S. 120. 383) zusammenfellen (Zoega de Obeliscis pag. 224 sq.) so därfen wir wohl annehmen, dass durch diese Einstisse damals znorst, die Dii fictiles Miruscorum, d. h. Etruseisch-Griechische

ihre Gottlieiten ohne Bilder verehrt, und ein anderer lettet diesen bildlosen Cult sogar von dem Verbote des Gesetzgebers und Königs Numa her, dessen reine Begriffe von dem Wesen der Gottheit jede Abbildung derselben in menschlicher oder thierischer Gestalt für unwürdig gehalten haben. Füf die Griechen spricht, meines Wissens, kein ähnliches Zeugniss. - Spuren von altpelasgischem Thierdienst, fortgepflanzt in den lebendigen oder nachgebildeten Attributen Hellenischer Tempelgottheiten, haben wir bereits angetroffen, und ganz allgemeinen Bilderdienst bezeugt Platon in einer bemerkenswerthen Stelle, wo er sagt: «In Betreff der Götter bestehen bei Allen doppelte Gewohnheiten und Gesetze; denn einige Götter verehren wir offenbar, da wir sie sehen, von andern stellen wir Bilder zur Verehrung auf, und wenn wir diesen huldigen, obwohl sie seelenlos sind, glauben wir, jene lebendigen Götter erwiesen uns deshalb Wohlwollen und Dankbarkeit.» 1) Der Verehrung der erstern Götterclasse gedenkt

Thonbilder der Gottheiten unter den Römern Eingang gefunden haben.

<sup>1)</sup> De Legg. XI. 930 sq. p. 264 sq. Bokker. Νόμοι περέ θεούς άρχαιοι κείνται παρά πάσι διχή, τούς μέν γάρ τουν θεών ορώντες σαφώς τιμώμεν, τών δ' είκόνας αγάλματα ίδουσάμενοι, ους ήμιν αγάλλουσι καίπες άψύχους όντας έκείνους ήγούμεθα τους έμψύχους θεούς πολλήν διά ταϋτ' εύνοιαν καὶ γάριν έγειν. Man könnte diese Stelle für verdorben halten, und Ficin hat sich wirklich eine Freiheit erlaubt, indem er übersetzt hat: easque (namlich imagines), so dass man aç statt ouç erwarten solite, wogegen das gleich folgende ovras spricht. Auch zeigt sich nirgends eine Variante, und der Grund, warum Plate dieses Pronomen, statt es auf das nahere είκονας zu beziehen, auf das entferntere 9200's bezog, und ous -- ouras schrieb, ergiebt sich von selbst aus dem gleich folgenden Gegensatz: έχείνους τους έμψύχους θεούς: (Man vergl. über ähnliche Constructionen Heindorf zum Hipp. maior pag. 169 und sum Protagoras p. 687.) - Uebrigens hat Plutarch Vit. Alexandr. 21 fin. (p. 31) dieselbe Zasammenstellung: άψύχους εἰχόνας άγαλμάτων, und Wyttenbach hat davon mehrere Beispiele selbst aus Platons Schriften gesammelt, im Index zum Plutarch unter αγάλματος είκων. Dass Platon, wenn er von

Risten im zunächst vorhergehenden Buche der Gesetze, wo er von den Griechen und Barbaren spricht, die in Freud' und Leid beim Anf – und Untergange der Sonne und des Mondes fussfällig und mit zu Boden hingeworsenen Körpern zu ihnen beten; wie er denn auch den Alcibiades erzählen lässt, dass Sokrates selbst beim Aufgang der Sonne an diese sein Gebet verrichtet. 1)

In diesen zwei Classen von Gottheiten, wie Plato sie hier sondert, haben wir also den ganzen Inbegriff der altgriechischen Nationalreligion. Die sichtbaren Götter wie die Bildergötter waren Elementargötter, und der ursprüngliche Inhalt der ganzen Götterlehre, so wie der Gegenstand der Pelasgisch-Hellenischen Culte, war nichts anderes als *Physiologie*. In demselben Sinne haben gelehrte Griechen<sup>2</sup>) selbst diesen

Allen spricht, hier doch zunächst an die Griechen denkt, zeigt das gleich folgende: verehren wir.

<sup>1)</sup> De Legg. X. p. 887, E. p. 182 Bekk. Sympos. pag. 220. p. 463 Bekk. Hatte Herr Eméric David (Introd. zum Jupiter p. CLXI sq.) sich dieser letzteren Stelle erinnert, wo Sokrates eine tiefe Meditation, die ihn nicht bemerken liess was um ihn her vorging, mit einem Gebet an die Sonne beendigt, so hätte er dem Dacier, der die Stelle in Plato's Apologie p. 26 für eine ironische Aensserung des Sokrates erklärte, so viel nicht zugestanden, als er gethan. Uebrigens hat ersterer ebendaselbst den altvolksmässigen Sonnendienst der Griechen gut nachgewiesen.

<sup>2)</sup> Plutarch. ap, Euseb. P. E. III. 1. p. 83 ed. Colon. Η παλαιά φυσιολογία καὶ παρ Έλλησι καὶ παρὰ βαρβάροις λόγος ην φυσικὸς ἐγκεκαλυμμένος μύθοις. — Um auch gleich die folgenden Bezeichnungen, deren ich mich zuweilen bedienen werde, zu rechtfertigen, so sagt Io. Diaconus (p. 229 Heins. p. 448 sq. Gaisford.) von der Theogonie des Hesiodus: ηντινα δη βίβλον φυσιογονίαν οἶμαι καλείν δέον, ότι περὶ φυσικῶν τινῶν γενέσεων διαλαμβάνει. (Man vergl. das ungemein fleissig ausgearheitete Werk von W. J. C. Mützell de emendatione Theagoniae Hesiodeae libri tres. Lips. 1833. pag. 355 sq.) Auch Theopoien nannte man solche Theogonien. Isidor. Pelus. Epist. I. 21. p. 7 ed. Paris. Τὰς Ἑλλήνων θεοποιίας, καὶ ἀς καλοῦσι θεογονίας, Όρφεύς τε καὶ Ὁμηρας καὶ Ἡσίοδος καὶ ὁσοι Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

Namen gebraucht; und da es vortheilhaft ist, für die verschiedenen Entwickelungen und Wendungen der Religionslehre und Theologie bestimmte Benennungen zu haben, so trage ich kein Bedenken diesen, und für die folgenden Epochen der Griechisch-Italischen Religionsgeschichte noch einige andere, gleichfalls den Griechischen Schriftstellern abgeborgte Namen einzuführen, ohne sie deswegen Andern aufdringen zu wol-Dass das Grundwesen der Griechischen und Italischen Religionen in der Verehrung der körperlichen Natur bestanden, habe ich als Ergebniss der Untersuchungen über die einzelnen Gottheiten und Culte schon in den ersten Ausgaben dieses Werkes anerkennen-müssen, und diese meine Ansicht namentlich in der Schlussbetrachtung am Ende der zweiten! bestimmt ausgesprochen. Wie sehr nun der Französische Verfasser des gehaltreichen Werks über Juppiter hierin mit mir übereinstimmt, ist bereits im ersten Abschnitte dieser Erörterung, wo die Zeugnisse über die primitiven Pelasgerculte zu Dodona u. s. w. erwogen wurden, bemerkt worden. 2)

κατ΄ ἐκείνους ἐδίδαξαν. Gelegentlich bemerkt, wenn Einige von der Versertigung der Götterbilder den Ausdruck Θεοποιία brauchten, so missbilligt Pollux I. 13. p. 11 Memsterh. diesen Ansdruck als hart; welches in den Lexicis unbemerkt geblieben. Theodoret nennt jene dichterische Behandlung der Götterlehre: Θεολογία ποιητική (de Provident. I. 11. pag. 424 ed. Schulze). Man bezeichnete auch wohl eine solche Behandlung der Theologie (Ammenius in Aristotel. περί Ερμ. vergl. Hemsterh. in Postt. Grr. minorr. ed. Gaissord. Tom. IV. p. 544) so: διὰ μυθολογίας παραδούναι τήν θεολογίαν.

<sup>1)</sup> Symbolik und Mythologie IV. S. 551 ff. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> In der Einleitung zu diesem Werke neunt Eméric David jene elementaren und Zeitgötter die reellen, diejenigen hingegen, welche durch Personification, Poësie und Bildnerei eine bestimmte Individualität erhalten haben und als Personalitäten mit Bewusstseyn und Willen handelnd vorgestellt werden, die symbolischen. Ebendaselbst hat er (p. CXLI—CLXI) über jone reellen (natüslichen) Gegenstände der Griechischen Culte im Einzelnen die Zeugnisse der Alten gesammelt: über den Aether, Chaos (Nacht, Urnacht, Jahresnacht, Tagesnacht), Wasser (Urwasser, Okeanos, gemeines Was-

Hier will ich nur noch beiftigen, dass die Stotker in soweit mit ihren Erkkärungen der Griechischen Götterlehre auf dem rechten Wege waren; 1) obschon sie dem allgemeinen Fehler aller systematischen Philosophen unterlagen, diesen richtigen Grundansiehten zu viel aus ihrer Physik und Ethik (z. B. dass sie den Zeus zu einseitig als feurige Wettseele und universelle Providenz nahmen) beinumischen. Doch möchten wir mit den alten Philosophen lieber in solcher und anderer Weise sehlen, als mit einem der neuesten in der seinigen, welcher in folgenden Stitzen das was Wurzel und Hauptsache der Griechischen Religion war, zu einem Seitensprössling und zur Nebensache macht: «Die Götter waren diesen Griechen (es ist von der öffentlichen Gottesverehrung die Rede) von der ethischen Seite die Stammväter ihrer Heldengeschlechter, die Gründer und Beschützer ihrer Staaten und der sittlichen Ordnung in ihnen, die Wächter über ihr Haus; nur wenig schimmerte ein allgemeinerer Gesichtspunkt hindurch, der im Zeus auch wehl den allgemeinen Versorger erblicken liess, und andere Götter als Wohlthäter der ganzen Menschheit bezeichnete. Dabei fehlte auch die physische Seite nicht, indem die Griechen in allen Naturerscheinungen göttliche Kräfte regsam erblickten, und ein tiefes Gefühl der Nothwendigkeit, nach welcher Alles in der Welt göttlichen Gesetzen gemäss sich gestaltet, in ihnen nicht vermisst wird. 2) Zwar ist vom Ver-

ser, sliessendes, ausdünstendes), die Erde (in ihrem Verhältniss zum Himmel, als Nährmutter; als Empfängerin und wiederbelebende Kraft für alle in ihren Schoos versenkten Leiber, als Mann (Tellumo) und als Weib (Tellus); die Sonne, den Mond und endlich über die andern Gestirne. — In wiesern ich mich von dem Verfasser in der Ansicht trennen muss, dass er das deutliche Bewusstseyn und den lebhaften Gedanken an das ursprünglich Elementare der Götter bei den Griechischen Völkern zu lange fortdauern lässt, davon wird im Verselg bei der Homerischen Götterlehre die Rede seyn.

<sup>1)</sup> Cicero de N. D. I. 15 berichtet darüber im Allgemeinen die Ausicht dieser Philosophen: ipsasque res utiles et salutares deorum esse vocabulis nuncupatas. Man vergl. was ich zu einer der folgenden Stellen (p. 68 ed. Moser et Cr.) bemerkt habe.

<sup>2)</sup> Geschichte der Philosophie von H. Ritter I. S. 142 f.

fasser im zunächst Vorhergehenden die Abkunst der ersten Linien der Mythologie aus Asien. (blos aus Asien?) und die allmählige Umbildung derselben in die anthropisch-Homerische bemerkt worden; aber jene primitive Gestalt, die sie in Griechischen Landen selbst hatte, jenes Einfühlen in die Natur jenes physisch-magischen Wesens der Pelasgischen Culte ist unbemerkt geblieben; und dann ist jene physisch-elementare Grundlage der gesammten Griechenreligion nicht zur Sprache gekommen; eine Grundlage, worauf die Philosophen in verschiedener Weise fortgebaut haben, und welche daher in einer Geschichte der Philosophie als ein Hauptmoment althellenischer Naturphilosophie hätte hervorgehoben werden sollen.

## IV.

## Physiogonie;

Orphische und Hesiodeische Theogonie.

Mit dem ersteren Namen können wir nach dem Vorgang Griechischer Erklärer die entfaltete Physiologie bezeichnen. Aus den obigen Andeutungen hieratischer Poësie hat sich nämlich ergeben, dass in Orphischen Gesängen, obwohl nach Fassung und Form späteren Zeiten und zum Theil der Pythagoreischen Schule angehörig, wenn wir auf dasjenige sehen, was ihr Inhalt alterthümlich-Beglaubigtes hat, die physiologisch-elementare Vorstellung von den Göttern noch vorherrschend war. Wir lassen die genauere Betrachtung dieses Inhalts, welche ihre eigentliche Stelle bei den Dionysischen Religionen hat, vorjetzt zur Seite liegen, und bemerken nur, dass, da die Orphische Theogonie, den Anführungen der alten Schriftsteller zufolge, den grössten Theil der Griechischen Mythenkreise umfasst haben muss, und da die christlichen Väter den Orpheus allgemein als den Urheber und Verbreiter der heidnisch-Hellenischen Superstitionen bezeichnen, 1) in diesem Gedicht die später hinzugekommenen Anthropismen

<sup>1)</sup> Lobeck Aglaopham. p. 465 sq.

von den älteren physisch-elementaren Vorstellungen abgesondert werden müssen.

Auch in Betreff des Hesiodos werde ich mich kurz fassen, md mich auf folgende Bemerkungen über seine Thangenie beschränken können: Angenommen, was die Mehrheit der Phiblogen annimmt, dass sie nachhomerisch sey - wird doch auf dem jetzigen Standpunkte der Alterthumskunde niemand sich leicht mehr überreden lassen, dass sie zum Theil auch sus dem Homer geschöpft und mit eigenen vielen Zusätzen des Sängers vermehrt worden sey. 1) Eben so wenig möchte die Annahme zulässig seyn, dass Hesiodus, dessen Gedichte allenthalben eine Verbindung der vermenschlichten Götter mit den natürlich - elementaren beurkunden, es darauf angelegt habe, uns das Geheimniss dieser Anthropismen errathen zu lassen. 2) Was man, meines Erachtens, mit Grund sagen kann, ist dass in der Hesiodischen Theologie schon ein bestimmteres Hervortreten von göttlichen Persönlichkeiten bemerkbar ist. Götter, als mit Verstand, Leidenschaft und Willen begabte Wesen und die ihres Gleichen zeugen, also Göttergeschlechter, bilden den Hauptinhalt seines theologischen Gesangs, der eben deswegen Theogonie ist und heisst. Weil aber der Anthropismus noch viel elementarisch-Unbestimmtes enthält, und erst noch auf dem Wege ist, sich vollends zu gestalten, könnte sich selbst die Meinung geltend machen wellen, als ob eben deswegen Hesiodus ein Vorläuser des Homer gewesen, wenn nicht andrerseits der physisch-theologische und mitunter fast mystische Inhalt jene Unbestimmtheit und Halbheit des Hesiodeischen Anthropismus im Vergleich mit dem Homerischen auf eine besriedigende Weise erklärte. Was aber die Frage betrifft, ob und in wieweit dieser Dich-

<sup>1)</sup> T. Hemsterhus. Annott. in Hesiod. (Vol. IV der Poëtae Graeci minorr. ed. Gaisford.) p. 544: "Quae Homerus sparsim habet Hesiodus in fasciculum collegit, ac plurima de suo addidit."

<sup>2)</sup> Eméric David Introduction sum Jupiter p. CLXIV: "Il semble que ce poëte ait voulu nous mettre à même de deviner le secret de ses symbolisations. "

ter der Theografie von der Natur der Gottheit, die er uns vorführt, Kenntniss gehabt, und in den inneren Sinn der Mythen und ihrer Verkminfungen untereinander eingedrungen sey, so müchte ich mich jetzt der bestimmten Negative eines berühmten Kritikers anschliessen, so wenig ich auch jetzt noch den geradesten Widerspruch gegen dessen Erklärungen dieser Theogonie zu wiederholen unterlassen kann. ') - Ueberhaupt möchte wohl folgende Verstellung von diesem Gedicht die richtigste seyn: Hesiodus unternahm es in diesem Poëm zuerst eine Masse von überlieferten Theologumenen und im Munde des Volks und der Volkssänger allmählig mehr und mehr anthropisirter Mythen, so gut es gehen wollte, in eine Art von poëtischem System zu bringen, und leistete darin viel, gewann auch durch eine ihm eigene Lieblichkeit der Sprache und Darstellang den Beifall der Mit- und der Nachwelt. Das war sein Streben und sein wohlverdienter Lohn; um den wahren Sinn der Göttergeschiehten war er unbekümmert, 2) und von dem ursprünglichen Geiste seiner Religion hatte er unklare Erkenntniss; dieser war dem jugendlich velksmässigen Verstand und Gemüth schon lange fremd geworden; und wenn er in seinem Gedichte Asiatische, Phönizische und

<sup>1)</sup> G. Hermann De mythologia Graecorum antiquissima p. II. vergl. dessen Briefa über Hemer und Hesiod au mich; ingleishen dessen Schrift Ueber das Wesen und die Behandlung der Gr. Mythologie.

<sup>2)</sup> I. G. Huschke Analecta Listerarr. pag. 330. — Erst nach Beendigung dieses ersten Theils moines Buchs sind mir zwei neue Beiträge zur Hesiodeischen Literatur sugekemmen: Heajodi Έργα μεγάλα. Commentatio ed. I. L. Hug. Friburgi Brisgoviae 1835 und: De la Theogonie d'Hésiode. Dissertation de philosophie ancienne, par J. D. Guigniaut. Paris 1835. Der Verfasser der letzteren Abhaudlung hat den Versuch gemacht, die primitive Einheit und Abfassung der Hesiodeischen Götterlehre darzulegen, denn seine Meinung ist diese (p. 17): "Nous pensons qu'il y a, dans la Theogonie, organisme vivant pour le fond comme pour la forme, non pas compilation morte et sans idée" und diesen Organismus nachzuweisen ist die Absicht dieser philosophischen Analyse des Verfassers, deren Gang und Ergebniss ich hier auf sich beruhen lasse.

Acgyptische Bestandtheile mit Griechischen vermischte, so wusste er das Ausländische von dem Einheimischen ehen so wenig zu unterscheiden, als seine Landsleute, denen er die Geschiechter und Geschichten ihrer Götter sang. Mit Einem Worte, Hesiodus ist einem Künstler zu vergleichen, der nach einer in seinem eignen Geist entworfenen Zeichnung aus verschiedenen Steinarten und Glassfüssen ein künstliches Mosaiko zusammenfügt, ohne zu wissen, ob das Stück, was er so eben unter den Händen hat, Aegyptischer, Tyrischer, Karischer oder Phrygischer Marmor ist, und ob dieser oder jener Glasstift aus Phönizien gekommen; viel weniger dass er diese seine Materialien mineralogisch zu bestimmen vermag. Dieses Gleichniss passt leider auch auf den jetzigen Zustand dieses Werkes: der Zahn der Zeit, die Einflüsse des Bodens und der Witterung, insbesondere aber die muthwillige Zerstörungssucht der Menschen hatten in der schönen Steinmalerei manche Lücken verursacht; um so geschäftiger sind Andere gewesen. diese Lücken zu ergänzen, und, so wie im Laufe der Zeit neue Beschädigungen sichtbar geworden, sie immer wieder auszubessern. Auf diese Weise sind nach und nach nicht etwa blos einzelne Stifte und Würfel eingesetzt worden, sondern man hat ganze Felder und oft nach einem ganz neu ausgesonnenen Muster hineingelegt. Ohne Vergleichung zu reden, so kann heat zu Tage, nach wiederholten sorgfältigen Untersuchungen, mur denjenigen Mythen der Hesiodeischen Theogonie eine alterthümliche Auctorität beigelegt werden, die in unzweideutigen Zeugnissen bewährter alter Schriftsteller Bestätigung finden, und sich durch genaue Uebereinstimmung mit dem Inhalte der letzteren rechtfertigen. Unter diesen Umständen ist überhaupt der mythologische Gebrauch, den wir von dieser Theogonie machen können, schwierig, und das Gewicht derselben in der Geschichte der Griechischen Religionen nicht so hoch anzuschlagen, als bisher geschehen. 1) - Zum Schlusse sev nur noch bemerkt, dass, wie ich

t) S. Mützell De emendatione Theogoniae Hesiodeae, Praufatio pag. XVII aq.

zu Anfang dieses Abschnitts die Orphische und Hésiodeische Theogonie mit dem Ausdruck entfaltete Physiologie zu bezeichnen versuchte, die alten Philosophen von diesem genealogischen Geschäft das Zeitwort abletten (παράγειν) gebrauchen, 1

<sup>1)</sup> Proclus in Cratyl. S. 140. p. 84 ed. Boissonad : 'Οτι ή τοῦ Ήσιόδου θεολογία (vielleicht: θεογονία) έχ μονάδος τῆς Ῥέας  $\pi \alpha \rho \alpha \gamma \epsilon \iota - \tau \eta \nu E \sigma \tau \iota \alpha \nu - \tau \eta \nu \Delta \eta \mu \eta \tau \rho \alpha$ . Nachdem er die Orphische Lehre damit verglichen, schliesst er: Καὶ γάρ τὰ παραγόμενα (so muss man mit Werfer lesen, statt παραγενόμενα) ομοιά είσιν τοις παράγουσι και σχεδον τα αυτά. bemerken ist, dass diese Philosophen auch das Hervorbringen, Zeugen παράγειν nennen (Procl. Institut. Theolog. VII. p. 10 vergl. cap. 157. 160). Derselbe denkt an die Theogonien, wenn er sagt: Die Theologen, welche ihre Sätze in Geheimnisse einkleiden, ersinnen Heirathen und Geburten der Gottheiten (in Platon. Tim. V. p. 315. καὶ τοὺς μὲν θεολόγους ἐν ἀπορρήτοις λέγοντας α λέγουσι γάμους τε καὶ τόκους έπινοείν θεων) -- und zwar an Hesiodeische sowohl wie an die Orphische; wie er dann in andern Stellen unter den Orphischen Theogonien die Hesiodeischen mitbegreift, und beide aus Einer Quelle ableitet, obschon er bemerkt, dass Hesiodos sich mehr an die bekannteren Mythen der Hellenen augeschlossen, und demzufolge nicht den Phanes und die Nacht (Φάνητα καὶ Νύκτα) sondern den Himmel und die Erde (Ού- $\rho \alpha \nu \dot{\rho} \nu \times \alpha \dot{\epsilon} \Gamma \tilde{\eta} \nu$ ) als erste Götterkenige ( $\theta \epsilon \tilde{\omega} \nu \beta \alpha \epsilon i \lambda \dot{\epsilon} \alpha \epsilon$ ) aufgestellt habe (Mützell pag. 323 eq.). - Der Form und Auffassungsart nach ist die Orphische Theogonie nicht weniger mythisch als die Hesiodeische, weil eine wie die andere nach Zeitfolgen die Gegenstände ihrer Lehrsätze eintheilen, und die Dinge, die, obwohl nach Ordnung und Kräften verschieden, doch als gleichzeitig bestehen, von einander trennen, - Vor- und Darstellungsweisen, die eben das Wesen der Mythen ausmachen. Plotin. (p. 299 Basil. p. 543 Oxon. B. C.) Δεί δε τους μύθους, είπερ τουτο έσονται, καὶ μερίζειν χρόνοις α λέγουσι, καὶ διαιρείν απ' όλλήλων πολλά τῶν ὄντων, όμοῦ μέν ὄντα, τάξει δὲ η δυνάμεσι διεστώτα, όπου και οι λόγοι και γενέσεις τών άγεννήτων ποιούσι, και τὰ όμοῦ όντα και αύτοι διαιρούσι και διδάξαντες ως δύνανται τῷ νοήσαντι ήδη συγχωρούσι συναιρείν. Nach der Kantisch - kritischen Philosophie würde das heissen: Zeit und Raum eind nothwendige Formen des

und in derselben Bedeutung Participia, Verbalia u. s. w. bilden.

## V.

## Vollendeter Anthropismus;

Episch - Homerische Götter.

Das Geschlecht (die Herkunft) aber eines jeglichen Gottes und ob sie immer gewesen, und von welcher Gestalt sie sind, das wissen die Hellenen erst, so zu sagen, seit gestern und vorgestern. Denn Hesiodos und Homeros sind, wie ich denke, nur vierhundert Jahr älter denn ich und nicht mehr. Und diese haben den Hellenen ihr Göttergeschlecht gebildet 1) und haben den Göttern ihre Beinamen gegeben, und

Ohne Zweisel hat hier Plotings einen Gedanken des Plato (im Staatsmann p. 269. p. 272 Bekk.) glücklich und deutlich ausgeführt. Zeitliche Theilung (μερισμός) und Trennung (διαίρεσις) ist Sache des Mythus, und Verbindung des Getrennten (συναίρεσις) Sacke des Vernünftigen Denkens. Aber auch der philosophische Lehrvortrag (oi hovot) bedient sich öfters dieser Formen, und spricht von Zougungen und Geschlechtern (γενέσεις) hei Ohjecten, die mit Zengen und Gezengiwerden nichts zu than haben. Es bedarf wohl kaum der Bemerkung, dass Plotin hierbei die Lehrweise der alten Griechischen Philosophen und des Plato selbet vor Augen hat; denn er macht diese allgemeine Bemerkung bei Gelegenheit eines im Platonischen Symposion vorkommenden Mythus. Plato bedient sich beld der physisch-Orphischen Weise, d. h. er hat es mit Kräften und Mischungen zu thun, wie im Timäus, bald der theogonisch-Orphischen und Hesiodeischen, das heisst, er redet von Götterehen, von Zeugungen und von Geschlechtern (Proclus in Tim. a. a. O. und p. 291 und in Theolog. Platon. pag. 188).

<sup>1)</sup> Herodot. II. 53. So übersetzt Fr. Lange richtig die Worte: οὐτοι δέ εἰσι οἱ ποιήσαντες θεογονίην Έλλησι. Der Dativ beim Zeitwort in dieser und ähnlichen Stellen ist sehr zu beachten. In solcher Stellung ist an eine Zweidentigkeit des Ausdrucks, den Baur (Symbolik und Mythologie I. S. 340) hier finden will, nicht zu denken. Beide Dichter werden von Heredet rein als Schöpfer

die Ehren und Kilnste ausgetheilet und ihre Gestalb angedeutet. Und die Dichter, die vor diesen Männern sollen geleht haben, haben meines Erachtens nach ihnen geleht. Jenes, das erste sagen die Priesterippen zu Dodona, das letzte aber. über den Hesiodos und Homeros nämlich, sag' ich. Wie konnte Herodotus vermuthen Hesiod und Homer seven die Erfinder der Theogonie, da der ganze Gang der Griechischen Götterlehre, wie bereits die obige Betrachtung der hieratischen Poësie gezeigt, das Gegentheil errathen lässt, da nicht ein oder zwei Poëten, zumal so gebildete, wie Homerus und Mesiodus, die Mythen erfunden, sondern der Griechische Geist selber, wie denn Griechenland treffend der Mythen Mutter (μυθονόπος Ελλάς) von Griechen selbst genannt worden? Wo von Götterehen, Göttergeschlechtern, von göttlichen Personalitäten, durch Beinamen. Ehren und Verrichtungen unterschieden, die Rede ist, da lassen sich auch die Mythen vernehmen. Und führt nicht Homer selbst Sänger an, welche Götter - und Heroengeschichten vortragen? Es genüge hier an zwei Stellen zu erinnern, worin der erzürnte Zeus die Here an eine Geschichte erinnert, und ihr mit einer ähnli-

der Theogonie bezeichnet, versteht sich aber zugleich als Sänger ihrer Dichtungen, und in seweit ist die Beseichnung des Tib. Heusstorkuys (ad Hesiad: Bloog. Vol. IV. p. 544 od. Gaisbril.) richtig: Primi Theogenian Homerus et. Heriodus edisseruese. " vengl. Alberti de Joseph De Meredeti philosophia disquisitie pag. 24 sq. Bemerkenswerth ist, dass der Geschichtschreiber den Hesiodus nicht nur dem Hemer gleichzeitig setzt, sondern auch zweithal dessen Namen dem des letzteren vorausschiekt. Vermuthlich leitete ihn dahei sein Gefühl des mehr alterthümlichen Geistes und Tones der Hesiodeischen Gesange. Dass Herodot übrigens mit dem letzten Satze des wirklich vorhomerische und verhesiedeische Alter nicht leugnen, sondern nur damit zu erkennen geben will, Gedichte die zu geiner Zeit unter Orpheus, Linus u. A. Namen im Umlauf waren, seyen spater als Hamer und Hesiod, habe ich schon anderwarts bemerkt (s. jetzt die Anmerkungen zu Heredot, ed. Bachr p. 609-611). Besonders dachte er hier wohl an die Orphische Theogenie, welche dean in Fassung und Form (keineswogs in ihrem ganken Inhalt) ihre nachhomerische: Entstehung vorräth.

chen Bestrationg droht, wie ale vormals von ihm erlitten. 1) --Bieser Mythus hatte sehen in einer Heraklee gegtanden, und die Strafe war durch eine arglistige Verfolgung, die Here sich gegen Herakles zu Schulden kommen lassen, motivirt worden; sie war schon eine epische Handlung vor Homerus gewesen, und dieser letztere hatte nur das Verdienst, sie mit der Trojanischen Kriegsgeschiehte verfiechten, und sie durch den Hass der Göttin gegen die Trejaner metivirt zu haben. Herodots senderbare Meinung ist leicht zu erklären, und gewissermassen zu entschuldigen. Dieser Geschichtschreiber war ein sehr religiöser Hellene, der es sich angelegen seyn liess, in den Schicksalen der Färsten, Völker und der Familien das Walten der Gottheit und eine ausgleichende göttliche Gerechtigkeit nachzuweisen. Aber seine Begriffe von der Gettheit sind unbestimmt und schwankend, wie schon die verschiedenen Namen zu erkennen geben, womit er jene höhere Macht oder Mächte bezeichnet; indem er sie bald δαίμονας, bald Geods, bald row Geor, endlich noch unbestimmter vo Gelov zu nennen pflegt. Obschon er sieh nun hierin den zeitverwandten Tragikern Sophokles und Euripides anschliesst, auch nirgends von jenen fabelhasten Göttergeschichten Gebrauch macht, so ist er doch hin und wieder im Glauben an Vielgötterei befangen; ja er stellt sich, wie Homer selbst, die Götter unter mensehlichen Gestalten (avdowwoovers) vor: und in den Vorstellungen von ihrer Macht, Selbständigkeit und moralischen Würde schwankt dieser ganz Homerische Mann (Ομηριχώτατος) wie ihn die Alten nannten zwischen dem Glauben unbedingter Freiheit dieser Götter und ihrer Unter-

<sup>1)</sup> Iliad. XIV. 249 sqq. XV. 18 sqq. mit den Scholien p. 408 Bekk. und Eustath. p. 248 sq. ed. Lips. vergl. Heynii Observatt. in Iliad. Vol. VII. pag. 7 sq. Ein alt-hieratisches Symbol kosmischen Inhalts, den Zusammenhang des Aethers mit der Atmosphäre und den unteren Elementen vorstellend, war vor jenem älteren Herakleendichter bereits in einen Mythus umgedeutet und von ihm mit den Leiden und Ebentheuern des Herakles in Verbindung gebracht worden, ohne dass er selbst schon etwas vom usspränglichen Sinne dieses Mythus ahnen mochte.

würsigkeit unter ein blindes Fatum. Nun liess aber sein reliziöser Sinn und das ethische Problem, welches er im Lanf der Wattbegebenheiten fand, ihm keine Ruhe. Er wollte wissen, was es mit der Nationalreligion für eine Bewandtniss habe. Diese Untersuchung unternimmt er aber nicht auf dem Wege des Begriffes oder der Speculation, sondern auf dem der Erfahrung. So sucht er z. B. die Frage über den Herakles als ein einfaches Factum historisch zu lösen, und die Vorstellung und den Cultus seiner Landsleute zu berichtigen; 1) während er andrerseits nirgends auszusprechen wagt, dass jene Göttergeschichten beim Homer und Hesiedus unwahr seyen. Ja er macht sich über diese seine Nachforschungen selbst Gewissensscrupel, und zeigt in solchen Fragen ganz die religiöse Scheu des Griechischen gemeinen Volkes; weswegen er am Ende auch zu gar keiner Entscheidung gelangt. 2)

Kann es uns wundern, dass einem so kindlichen philosophisch-beschränkten Forscher auch die Fähigkeit abging, den Gang der geistigen Entwickelung der Griechischen Stämme consequent zu verfolgen, und die Durchgangspunkte der religiösen Cultur von jenen dunkelen Ahnungen an durch die Pelasgisch-hieratischen Perioden bis zur Feststellung der ganz episch-menschlichen Götterlehre vor Augen zu stellen? Dazu kamen noch besondere Umstände. Die Umtriebe von Leuten, welche altreligiösen Glaubenslehren durch Gedichte Eingang verschaffen wollten, die von ihnen oder ihren Zeitgenossen redigirt, so wie sie waren für Werke alter Priestersänger, des Orpheus, Linus u. s. w. gelten sollten; ja der nicht sehr lang vor seiner Zeit wirklich entdeckte Betrug, den sich Onomakritus mit Liedern des sogenannten Musäos erlaubt hatte 3)—

<sup>1)</sup> Herodot. II. 45.

<sup>2)</sup> IX. 65. vergl. meine Schrift Die historische Kunst der Griechen S. 151 ff. und de Jongh de Herodoti philosophia p. 23 bis 26.

<sup>3)</sup> Herodot. IX. 6. vergl. Baur a. a. O. und die Anmerkungen in der Bähr'schen Ausgabe.

masten einen so redlichen Forscher misstrauisch machen, seinen Blick verdunkeln, dass ihm die mythischen Fäden entgingen, die von Alters her naturgemäss fortgesponnen worden, die theogonischen Reihenfolgen, welche lange vor Homer und Hesiodus schon mancher Dichter von seinen Vorgängern aufgenommen und den Nachfolgern übergeben hatte.

Wie kommt es, ist die weitere Frage, dass Herodot in seiner Vermuthung über die Erfindung der Theogonie zwischen Homerus und Hesiodus gar keinen Unterschied macht? Das frage ich um so mehr, da ich selbst in der zweiten Bearbeiung dieses Buchs ihn noch nicht gehörig gemacht habe. Das was Herodotus, heisst es dorten, in der berühmten Stelle (II. 58) sagt, Homeros und Hesiodos seven die Erfinder der Hellenischen Theogonie gewesen, hat, meines Erachtens, folgenden Sinn: Sie fanden das Mittel, in einem neuen Rittergesange, für Alle passend, Allen zu singen zur Genüge, indem sie das Geheimniss entdeckten, die Götter rein menschlich zu behandeln, zu anthropomorphosiren; d. h. indem sie es nicht nur verstanden, einem allgemeinen Grundtriebe der menschlichen Natur gemäss, den Göttern sinnliche Eigenschaften, Kräfte und Neigungen zu verleihen, sondern sie auch in einen solchen Kreis von Handlungen zu versetzen, den die Einbildungskraft des Griechischen Volkes zu umfassen vermochte; womit also die Personification der Gottheiten ganz volksthimlick vollendet war. 1) So richtig dies in Betreff des Homerus ist, so kann es doch vom Hesiodus nur mit grosser Einschränkung gelten. Freilich werden in den mehr heroischen Gesängen, die Hesiods Namen trugen, namentlich im Kataloge der Frauen (γυναιχών καταλόγω) mythische Erzählungen von Beinamen, Ehren, Gestalten und Künsten der Götter vorgekommen seyn; aber in Hesiods Theogonie, und von dieser ist doch beim Herodot hauptsächlich die Rede, findet sich äusserst wenig von genauen Angaben der Götterbeinamen, wenig von Beschreibung ihrer Gestalten und Verrichtungen; die Schilderung der Ehren ist aber mehr angekündigt als ange-

<sup>1)</sup> Symbolik u. Mythologie II. S. 451 f.

fangen. Es wäre demnach die Frage, ob der Geschichtschreiber nicht etwa eine Theogonie des Hesiedus vor sich hatte, die wenigstens in der Angabe der göttlichen Ehrenamter vollständiger war. 1) Eine solche Annahme wird durch das was im vorigen Abschnitt über die Schicksale dieses Hesiedeischen Gedichts bemerkt worden hinlänglich gerechtfertigt; aber im Allgemeinen wird diesem Dichter der Göttergeschlechter nicht eine so epische Entfultung eigen gewesen seyn wie dem Homerus, es werden auch in der vollständigsten Fassung dieser Theogonie nicht so viele mytkische Handlungen beschrieben worden seyn, wie wir sie in den Homerisehen Gedichten finden. Andrerseits haben Homers Gesänge, abgeschen von einigen Hymnen, gar nichts Theogonisches. In der Iliade wie in der Odyssee werden die Götter nicht gezeugt und geboren, sondern sie sind auf der Welt; ihr Daseyn ist ein Factum, welches durch die göttliche Herkunft der Heroen erwiesen ist, so wie durch ihre Thaten, die Alles überbieten, was Menschen wie sie in des Sängers Tagen lebten zu leisten im Stande sind. Solche Heroen stehen durch Geburt und durch das Vertrauen der Götter das sie geniessen wie nicht minder durch ihre Lebensweise den letzteren nahe und werden als ayyi9eot bezeichnet. 2) Aus diesem Grunde tadelt Plato den Homer und andere Dichter wegen ihrer Vorstellung heroischer Charaktere, indem er den Satz aufstellt, es sey unmoralisch und für die Jugend verderblich, wenn die Heroen, die ihrer Abkunft nach den Göttern so nahe stehen, nicht besser als die Menschen gedacht würden. 3) Dies ist

<sup>1)</sup> S. Mützell de emendatione Theogon. Hesiod. p. 356; welcher seine Bemerkungen mit folgendem Bedenken schliesst: "Tamen videndum erit, ne Herodotus Theogoniam usurpaverit saltem honorum descriptione aliqua ex parte ditiorem. Certe non elevant dubitationem quae protulit Heynius Comment. Soc. Gotting. ann. 1779. T. II. p. 131."

<sup>2)</sup> Vergl. Huschke Analecta litter. pag. 331. vergl. p. 328.

De Republ. III. p. 391, D, E. p. 117 Bekk. p. 233 ed.
 C. E. C. Schneider.

cin Felgesatz aus der früher von demselben gegen die Poëten eingebrachten Anklage, wo er den Sokrates sagen lässt: Die von Hesiodos, Homeros und von den Dichtern überhaupt erzählten ärgerlichen Göttergeschichten, wenn sie auch wahr wären, was doch nicht der Fall sey, sellten entweder ganz unterdrückt, oder doch nur von sehr Wenigen durch geheime Mitheilungen gehört werden; auch sollte den von Homeros besungenen Kämpfen der Götter unter sich (Θεομαχίας) keine Aufnahme in den Staat gestattet werden, sey es, dass sie auf allegorische Weise gedichtet seyen, oder ohne Allegorie; denn der junge Mensch sey nicht im Stande zu beurtheilen, was Allegorie sey und was nicht. 1) Zur richtigen Beurthei-

<sup>1)</sup> De Republ. II. p. 378, A-D. p. 95-97 Bekk. p. 186 bis 189 Schneid.: οὖτ΄ ἐν ὑπονοίαις πεποιημένας οὖτ' ἄνευ ὑπονοιών ο γάρ νέος ούχ οίός τε χρίνειν ο τί τε ύπόνοια χαί ο μή. Die altere Bezeichnung der Allegorie war namlich ὑπόνοια. and der Name άλληγορία kommt selbst beim Aristoteles noch nicht wr. Jenes scheint bei den älteren Schriftstellern sowohl von der rhetorischen Figur der fortgesetzten Metapher als besonders auch von der allegorischen Auslegung der Dichtermythen gebraucht worden zu seyn (s. Wyttenbach ad Plutarch. de aud. peëtis p. 208). Jedoch der Ausdruck άλληγορία und άλληγορίαι ist so neuen Ursprangs nicht als ihn Manche haben machen wollen, indem er schon bei Cicero (Orator. 27. ad Attic, II. 20) vorkommt (vergl. F. A. Welf Liter. Aualect. II. p. 526). Zeitwörtlich sind ὑπονοείν und υπογράφεσθαι Bezeichnungen corrélater Begriffe (Iamblich. de Myster. VII. 1) und letzteres Verbum wurde von symbolischer und allegorischer Dichtungs - und Vortragsweise gebraucht. Die allegorische Auslegung war bei den Alten dreisacher Art, die physische, die ethische und die historische. Ueber den frühen Gebrauch derselben unter den Griechen, so wie über die Ausbildung der verschiedenen Arten hat neuerlich Mützell (de Emendat. Theogon. Hesiod. P. 350-352) eine gute und gedrängte Uebersicht gegeben. - Uebrigens mochten die Worte des Platon a. a. O.: δι απορρήτων ακούειν ως όλιγιστους, θυσαμένους ου χοιρον, άλλά τι μέγα kai απορον (so hat auch Proclus in dieser Stelle gelesen, in Politiam pag. 371; welches der neueste Herausgeber nicht bemegkt hat) die Vorstellung begünstigen, dass in den Mysterien der Grie-

lung des Homer enthält diese Stelle, meines Erachtens, den wichtigen Satz, dass man zu Platons Zeit schon zwischen mythischen Gedichten den Unterschied machte, sie seyen doppelter Art: allegorische, und solche, welche keinen verborgenen Sinn hätten, sondern buchstäblich zu nehmen und darauf

chen wenigstens eine kleine Zahl von Gebildeten über den Sinn der Volksmythen und Volksgesänge Unterricht und Aufklärung empfangen habe. - Die Anklage selbst, womit Platon auf seinem ethischpolitischen Standpunkt vollkommen Recht hatte, traf ursprünglich die Velksmythen selbst und den Homer und Hesiodus nur in soweit, als sie ihnen durch die Auctorität ihrer Gesänge ein noch grösseres und bleibendes Ansehn verliehen. Die Liebeshändel, deren Zeus sich gegen Here selber rühmt (Iliad. XIV. 317 ff.) konnten nun vielen Leidenschaften zur Entschuldigung dienen und zum Vorbild der nachfolgenden Dichter, welche Plato ohne Zweisel bei dieser Anklage ebenfalls vor Augen hatte. Folgendes Beispiel wird beweisen, wie viel diese dem Griechischen Volke zumutheten und zumuthen durften. Homer a. a. O. hatte auch seine Liebe zur Danae und die Geburt des Perseus kürzlich erwähnt. Die nachfolgenden kyklischen Poëten erzählten, wie Akrisios seine Tochter mit ihrem Kinde zum Hausaltare des Zeus führt, und sie im Angesicht des Gottes nach dem Vater befragt (Pherecydes ap. Scholiast. Apollonii Ι. 1091: Δανάην δε κατάγει σύν τῷ παιδί είς τὸν ὑπὸ τὸ ἐρχιον τοῦ Διὸς βωμόν. s. Commentt. Herodott. p. 232. 238. Es muss aber noch ¿¿xiov gebessert werden, s. die Grammatiker beim Eustathius zu Iliad. II. vs. 339). Sie nennt den Zeue am Altar des Zeus, der als Beschützer des Hauses und der häuslichen Zucht und Ehre angebetet und angerufen wurde. Akrisios glaubt es nicht und giebt Mutter und Kind in einen Kasten eingeschlossen den Meereswellen Preis. Und doch war Zeus der Vater. An solchen Erzählungen nahm das Griechische Volk nicht den geringsten Anstoss, und die Dichter nahmen sich das Reinmenschliche heraus, um solche Situationen als Motive pathetischer Empfindungen und tragischer Scenen zu benutzen; wie in diesem Fall der Lyriker Simonides von Keos in seinem naiv-rührenden Liede gethan (Antholog. Gr. I. p. 58 nr. VII ed. Jacobs). Je grösseren Einfluss die Dichtkunst auf den Volksgeist ausübte, um so mehr mussten sich die Philosophen und Plato selbst im Interesse der öffentlichen Moral und Volkserziehung gegen sie erklären.

angelegt seven, dass sie alles Volk verstehen könne. Plate nacht bei seiner Anklage keinen Unterschied, ob Homers Göttermythen einen allegorischen Sinn hatten oder nicht, und brauchte ihn nicht zu machen. Aber wir müssen fragen, welche Vorstellungen der Dichter von den Gottheiten hatte. ob er über oder nur eben auf der Linie des gemeinen Volksglaubens stand. Der mehrmals angeführte Archäolog 1) beruft sich auf das Zeugniss eines Kirchenlehrers, wonach Homer das Daseyn eines höchsten Wesens erkannt, und die übrigen erdichteten Götter mit klarem Bewusstseyn, dass sie ihrem Wesen nach nichts als Personificationen der physischen und elementaren Dinge seyen, in die Handlung des Troianischen Kriegs und seiner Folgen eingefährt, und der Verfasser selbst ist der Meinung dass diejenigen sich eines grossen Genusses berauben, welche sich weigern anzuerkennen, was das Entzücken seiner Griechischen Zuhörer und Leser gewesen, dass den Gemälden dieses Dichters Räthsel und Allegorien zu Grunde liegen. - Ich lasse es dahingestellt seyn, unter welcher Betrachtungsart die Homerischen Gedichte grösseren oder geringeren Genuss gewähren, und wende mich zur Sache selbst. Nun hat uns aber die bisherige Erörterung schon gezeigt, wie die Neigung die angebeteten Naturwesen zu vermenschlichen den Griechen so zu sagen angeboren war, wie früh die Göttermythen ihren physisch-elementaren Gehalt zu verlieren angefangen, und wie viele Dichter vor Homer schon auf ganz menschliche Weise die Gottheiten vorgestellt und sie in die epischen Handlungen eingeführt hatten. Hier-

Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

<sup>1)</sup> Eméric David Jupiter Introd. CCXVII—CCXIX und daselbst Cyrillus contra Iulian. I. p. 26. 27. Der Verfasser sagt: "Ceux qui ont refusé de reconnoitre des énigmes et des allégories dans les tableaux de ce poète me semblent avoir été bien eunemis de leurs propres jouissances" und weiterhin: "Et combien l'impression sera-t-elle encore plus vive, si nous reconnoissons que sous les dehors symboliques ce sont les astres et les élémens qui se heurtent, se froissent les uns contre les autres, si nous voyons la nature entière qui se soulève et se bouleverse, pour prendre part au combat que la Grèce livre à l'Asie."

nach ist kaum zu glauben, dass die Zeitgenossen Homers in den Kampfscenen um Troja, wenn der Dichter die Götter als Theilnehmer einsuhrte, bei diesen letzteren noch an Gestirne und Elemente gedacht; ahnen mochten sie wohl noch hie und dort etwas bei solchen Schilderungen, wo das Physisch-elementare bemerklicher hindurchschimmerte, z. B. wo der Feuergott mit dem Flussgotte kämpfte, Schilderungen welche gelehrte Griechen eben deswegen Orphisch fanden. Homers eigne Vorstellungen von den Göttern betreffend, so war er entweder selbst in dem nun schon längst eingewurzelten volksmässigen Anthropismus so befangen, dass seine Ansichten von denen des Volks gar nicht verschieden waren; oder was er auch an besserer Einsicht vor dem gemeinen Manne seiner Zeit voraus haben mochte, war beim Dichten seiner Heldengesänge so gut wie gänzlich vergessen, weil er sich alsdann seinem plastischen Bildungstriebe blindlings hingab, und im Gefühl seines Berufs als Ritter- und Volkssänger, nur einzig den Eingebungen seines Genius (seiner Muse) folgend, sich mit dem sensorium commune d. h. mit der Sinnes- und Empfindungsart der grossen Masse seiner Zeitgenossen, so zu sagen, identificirte.

Das Schwanken des Homerus zwischen der Freiheit und dem fatalistischen Gebundenseyn der Götter wurde schon oben bemerkt. Eben so unbestimmt ist die Vorstellung ihrer Unsterblichkeit, ') die sie auch durch äusserliche Mittel den Sterblichen mittheilen können. ') Das Götterleben ist ein gesteigertes Menschenleben, und der Olympische Tag verläuft unter denselben Abwechselungen von Ernst und Spiel wie der Tag der Achäischen Könige und Edlen auf ihren Burgen. ')

1

<sup>1)</sup> Man denke nur an άθάνατον κακόν von der Skylla gebraucht Odyss. XII. 118.

<sup>2)</sup> Vergl. Buttmann's Lexilogus I. 34. p. 132 sq. über αμβροτος, αμβρόσιος, αμβροσίη. Achnliche Vorstellung der Indier von einem die Unsterblichkeit erhaltenden Mischtrank der Gottheiten in Bhagawat-Geta; s. Pougens Tresor des Origines de la langue Franc. p. 71 sqq.

<sup>3)</sup> Heyne Excurs. VIII ad Iliad. I. 494.

Sie sind stärker, schneller und grösser als die Menschen; auch den letzteren gewöhnlich unsichtbar; oft ist selbst das Sehen einer Gottheit den Menschen verderblich, und willkührlich zeigen sie sieh einem Menschen, ja selbst Thieren, während sie dem andern unsichtbar bleiben, und machen auch ihre Lieblinge sichtbar und unsichtbar nach Gefallen. 1) Mit Einem Worte, die Homerischen Götter sind völlig poëtische Individuen geworden, aber dabei riesenhaft und zum öfteren geisterhaft. Aber Homer hat es, zumal in den zwei grösseren Gedichten, mehr mit den Heroen zu thun als mit den Gottheiten. Woher sie stammen und welche Geschlechter wieder von ihnen herstammen, wie sie empfinden, was sie thun und leiden, das ist es was diesen Sänger hauptsächlich beschäftigt; und sie stehen in seinen Vorstellungen in gewissem Sinne höher als die Götter selbst. 2)

So war demnach der Anthropismus vollendet, oder vielmehr auf dem Weg bald vollendet zu werden. Denn, wenn, wie bemerkt, die Göttergestalten und Götterhandlungen beim Homer noch etwas Gigantisches und Geisterhaftes an sich ha-

<sup>1)</sup> IHad. HI. 380. IV. 75. V. 859 sq. XX. 131. XXI. 405 sqq. 0dyss. V. 51. XVI. 158 sqq. mit Eustathius p. 599 sq. vergl. Heyne Excurs. I ad Iliad. I (Vol. IV. p. 168 sqq.).

<sup>2)</sup> Hegel (Vorlesungen über die Philosophie der Religion IL 8.94 f.) sagt vortrefflich: "So ist die geistige Individualität der Heren höher als die der Götter selbst; sie sind was die Götter an sich sind, wirklich die Bethätigung des Ansich, und wenn sie auch in der Arbeit ringen müssen, so ist dies eine Abarbeitung der Natürlichkeit, welche die Götter noch an sich haben. Die Götter kommen von der Naturmacht her; die Heroen aber von den Göttern. Indem so die geistigen Götter das Resultat durch Ueberwindung der Naturmacht, aber nur erst durch diese sind, so haben sie ihr Wesen an ihnen selbst, und zeigen sich als konkrete Einheit. Die Naturmächte sind in ihnen als ihre Grundlage erhalten, aber sie haben dies ihr Ansich verklart. In den Göttern somit ist dieser Nachklang der Naturelemente; aber die Hauptsache ist ihre geistige Bestimmtheit;" womit verbunden werden muss was er über das Wesen der Griechischen Religion überhaupt sagt (II. S. 86—107).

ben, so treten bei ihm auch die Gestalten und Thaten der Heroen noch nicht in ganz plastischer Bestimmtheit hervor; welche zu erreichen erst den zunächst nachfolgenden Dichtern vorbehalten war. Aber in einer übermenschlichen Schönheit zeigt uns Homerus schon die Götter und Heroen; ¹) und nachdem die Griechen in naturgemässer Entwickelung zum selbständigen Bewusstseyn ihrer selbst gelangt waren, da musste ihnen der Menschenkörper als das nothwendige Correlat des Geistes, als der natürliche und einzige Ausdruck dafür erscheinen, ²) und die Bewohner jener von einem glücklich gemässigten Klima begünstigten Griechischen Lande durften von sich rühmen, was sie in Götterlehre und in andern Zweigen der Sittigung von den Barbaren empfangen haben, das bringen sie im Elemente der Schönheit zur Vollendung. ³)

Nun konnte sich auch die Bildnerei allmählig der hieratischen Fesseln entledigen; allmählig sage ich, und zaghaft; denn die Autorität der Priester hielt noch lange streng auf die alten Vorstellungen, und das Volk selbst hatte eine heilige Scheu vor den herkömmlichen und durch die Andacht der Väter sanctionirten Cultusbildern. War auch eine künstlerische Neuerung bei dem einen gestattet, so war sie bei dem andern, wie das Volk meinte, von der Gottheit selbst verweigert. \*)

<sup>• 1)</sup> Iliad. III. 396. IV. 75. Odyss. XVI. 158. Hymn. in Cer. 275. περί τ' ἀμφί τε κάλλος ἄητο. Es ist selbst wohl bei Philosophen in dieser Beziehung von einem οὐράνιον σῶμα die Rede, und Heroen wie Herakles wird ein θείον καὶ καθαρώτατον σῶμα beigelegt (Iuliani Orat. VII. 219, D. Spanhem.).

<sup>2)</sup> K. O. Müller im Handb. der Archäelogie der Kunst S. 444. 2. Ausg. vergl. 43.

<sup>3)</sup> Plato Epinom. p. 987, D. p. 366 Bekker. — Λάβωμεν δε ως ο τί περ αν Έλληνες βαρβάρων παραλάβωσι, κάλλιον τοῦτο είς τέλος ἀπεργάζονται.

<sup>4)</sup> Pausan. III. 16. 1, wo eine Priesterin der Leukippiden in Sparta, die das eine Gesicht einer dieser Göttinnen nach besserer Kunstart geändert hatte, im Traume gewarnt wird, es nicht auch mit dem andern zu versuchen.

Charakteristisch ist in diesem Betracht was dem Aeginetischen Künstler Onatas zu Phigalia in Arkadien begegnete. Die Einwohner dieser Stadt hatten versäumt an die Stelle eines alten Schnitzbildes der sogenannten schwarzen (Μελαίνης) Demeter, welches durch Feuer vernichtet worden, ein anderes machen zu lassen, und überhaupt deren Cult unterlassen; in Folge eingetretener Unfruchtbarkeit wollten sie, auf Geheiss des Orakels, Bild und Cult wiederherstellen. Dies that Onatas, und goss ihnen ein ehernes Ceresbild entweder nach einer Zeichnung oder nach einer Copie des alten Schnitzbildes, mehrentheils jedoch, wie man sagte, nach Traumgesichten. 1)

Nach solchem Vorgange konnten schon die nächstfolgenden Künstler einen grossen Schritt weiter gehen, und vom

<sup>1) -</sup> τὰ πλείω τοῦδε, ώς λέγεται, και κατὰ όνειράτων όψιν ποιήσας x. τ. λ. Pausan. VIII. 42. 4. Ich schliesse aus diesen Worten, dass der Künstler sich viele Abweichungen vom alten Schnitzbilde erlaubt hatte, und die Gewissensscrupel der Phigalier durch das Vorgeben beschwichtigte, die Göttin sey ihm so, wie er sie dargestellt, mehrmals im Traume erschienen, und weiche in dieser Ansicht von K. O. Müller ab (s. dessen Aegineticor. lib. p. 97 sq. vergl. dessen Handb. d. A. S. 62), welcher in dieser Erzählung einen besonderen Beweis finden will, dass die Aeginetischen Künstler hartnäckig an den alten heiligen Normen gehangen. sanias sagt, das Meiste habe Onatas nach den Traumgesichten gebildet, und da die Aeginetischen Bilduer eigentlich zuerst die Lesseln der priesterlichen Satzung gesprengt, und naturgetreu gebildet haben, wenn sie gleich in Auffassung des Angesichts noch steifhieratisch blieben, so wird Onatas wohl das mystisch-priesterliche Bild dieser schwarzen Ceres in wesentlichen Theilen gemildert, und sich nicht soweit überwunden haben, um es, wie das alte, mit einem Pferdekopf, aus dem Drachen und andere Thiere hervorwuchsen, wohl aber mit Delphin und Taube und mit dem Attribut eines Rosses an einer schicklichern Stelle vorzustellen. Es wird im Ganzen noch hieratisch genug und sehr verschieden gewesen seyn von dem schönen Gemmenbild, das uns die Ceres zeigt mit der Sichel in der einen Hand, mit der andern ein wunderschönes Pferd am Zügel führend, unter welchem eine Schlange sich aufrichtet (bei Winckelmann Descr. d. cab. de Stosch. nr. 231, bei Schlichtegroll I. nr. 37).

Zwange, den ihnen die religiöse Furcht des Volkes und die Machtgebote der Priester auflegten, an die Autorität der Dichter appelliren. Schon Polygnotos der Maler, obwohl in Behandlung der Gestalten besonders der Götter wie in den Stellungen noch halb-hieratisch, wählte doch nicht blos vorzugsweise Homerisch-enische Gegenstände, sondern seine Gemälde hatten schon durchaus einen poëtisch - epischen Charakter. In Darstellung der Personen durchbrach er schon die Schranken der Wirklichkeit, malte sie veredelt, und verstand schon die Charaktere aufzufassen und die Seelenzustände vor Augen zu stellen. ') Vom Phidias aber ging die Sage, er habe das Kolossalbild seines Zeus zu Olympia nach einigen Homerischen Versen gemacht, und einem Dichter sich hingegeben, von dem die Griechen urtheilten: er habe allein die Gestalten der Götter entweder gesehen, oder sie allein gezeigt 1) - Sagen und Urtheile, die sprechende Beweise sind, dass die Volksreligion vom poëtischen Geiste allmählig ganz durchdrungen worden. - Denkende Männer der Nation wussten einerseits die geistigen Bedingungen, unter welchen Meisterwerke der Kunst zu Stande gebracht werden, und die Kluft, welche zwischen dem Wesen der Gottheit und dessen poëtischer und plastischer Auffassung liegt, besser zu würdi-Mehr als eine allgemeine Geistesanregung, mehr als den zündenden Funken der Begeisterung konnte der Bildner dem Dichter nicht zu verdanken haben. Das grossartige Gottesbild musste er aus den Tiefen seines Geistes selbst schöpsen. 3) Sie wussten die schöpferische Kraft der Phantasie

<sup>1)</sup> Aristotel. Poetic. 2. VI. 15. Aelian V. H. IV. 3 mit Winckelmaun (Werke VIII. S. 326 neue Dresdn. Ausg.) und Böttigers Ideen zur Archäologie der Malerei S. 330 ff.

<sup>2)</sup> Strabo VIII. 354. p. 131 sq. ed. Tzsch. mit Eustath. I. p. 118 ed. Lips., Heyne's Obss. in Riad. I. 528 sqq. (Vel. IV. p. 139) und C. O. Müller de Phidiae vita p. 63.

<sup>3)</sup> Plotin. de intelligibili pulcritudine cap. 1. p. 542, Ε: Έπλα σεν ὁ Φειδίας τὸν Δία, πρὸς οὐδὲν αἰσθητὸν ποιήσας, άλλα νῷ οἶος αν γένοιτο, εἰ ἡμὶν ὁ Ζεὺς δι΄ ὁμμάτων ἐθέλοι φανῆναι. So wird man diese Stelle wohl mit T. Hemsterhuys (ad

von dem Talente der Nachahmung wohl zu unterscheiden, and machten diesen Unterschied besonders bei Beurtheilung der plastischen Werke des Phidias und des Praxiteles geltend. 1) Die Nachahmung, sagten sie, wird künstlerisch bilden nur was sie gesehen, die Einbildungskraft aber auch was sie nicht gesehen. Den religiösen Standpunkt, worauf wir einen Mann wie Phidias zu denken haben, der, wie sein Gönner Perikles, mit Philosophen der Ionischen Schule und mit Sokrates selbst verkehren konnte, werden wir wohl nicht zu niedrig setzen müssen. Für ihn selbst wird die Einheit und Geistigkeit des höchsten Wesens wohl kein Geheimniss mehr gewesen seyn, so wenig wie für den Zeitgenossen Euripides, dessen Tragödien und Bruchstücke allenthalben solche philosophische Andeutungen enthalten. Aber sein Beruf, den öffentlichen Cultus zu verherrlichen, das Gefühl der Bedürfnisse and der Forderungen der Volksreligion, und seine Einsicht in das Wesen der Künste schrieben ihm andere Gesetze vor. Niemand hat diese Stellung des grossen Bildners unter seinen

Laciani Somn. 8. p. 11. p. 9 Bip.) lesen müssen, obschon keine Handschrift die Lesart bestätigt hat. Die philosophische Ansicht gebört dem Plato selbst an (s. Timae. p. 29, A) und ist auch von Cicero de Orat. II. 8. 9, von Seneca Controvers. V. 36 und von Andern angenommen worden.

<sup>1)</sup> Philostrat. de Vita Apollon. VI. 19. p. 256 Olear.: Οἱ Φειδίαι δὲ, εἶπεν, καὶ οἱ Πραξιτέλεις μῶν ἀνελθόντες εἰς οὐρανὸν (so muss aus der Schellersheimischen Handschrift gelesen werden, statt οἱ Πραξιτέλαι μὲν — ἐς τὸν οὐρανόν, und so als Frage hatte Olearius schon ohne Handschrift bessern können, wenn er das bekannte Epigramm des Philippos von Thessalonich auf den Phidias (Antholog. Gr. II. 48. II. pag. 208 Iacobs.) benutzt hätte) — καὶ ἀπομαξάμενοι τὰ τῶν θεῶν εἴδη τέχνην αὐτὰ ἐποιοῦντο; ἢ τι ἔτερον ἡν, ο ἐφίστη αὐτοὺς τῷ πλάττειν; Ἐτερον, ἔφη, καὶ μεστόν γε σοφίας πρᾶγμα. Ποῖον, εἶπεν; οὐ γὰρ ἀν τι καρὰ τὴν μίμησιν εἴποις. Φαντασία, ἔφη, ταῦτα εἰργάσατο, σοφωτέρα μιμήσεως δημιουργός· μίμησις μὲν γὰρ μόνον δημουργήσει ο είδε, φαντασία δὲ καὶ ο μὴ εἶδε, ὑποθήσεται γὰρ αὐτὸ πρὸς τὴν ἀναφορὰν τρῦ ὄντος.

Griechischen Zeitgenossen treffender ausgesprochen als der vortreffliche Dion Chrysostomos in seiner Olympischen Rede. Er lässt ihn von aufgeklärten Hellenen zur Rede stellen. welche ihm einen zweiten Ehrensold versprechen, wenn er den Beweis führen könne, dass er die Gottheit würdig dargestellt habe. Indem er nun seine Sache selbst vertritt, wirft er zuvörderst einen Blick auf die Gegenstände der alten Hellenischen Culte, Sonne, Mond u. s. w., zeigt wie diese gar keiner bildlichen Darstellung bedurft und noch bedürften, oder wie dieselbe ganz einfach und kunstlos sey. Darauf fährt er fort, auf die geistige Natur der Götter, als ihr eigentliches Wesen, übergehend: "Den Geist aber und Verstand ist kein Bildner (πλάστης) und kein Maler (γραφεύς) abzubilden fähig. Denn von solchen Gegenständen haben alle schlechterdings keine Anschauung und keine Kunde. Zu jenem aber, worin Geist und Vernunft gegeben und vorhanden ist, nehmen wir, nicht als blos Vermuthende sondern als Wissende unsere Zuflucht, indem wir den menschlichen Körper als das Gefäss der Vernunft und des Denkens ') dem Gotte anlegen, und aus Abgang eines Musterbildes in der Verlegenheit durch das Augenfällige und Bildbare das Unsichtbare und bildlich nicht Darstellbare vor Augen zu stellen trachten; wobei wir unsere Kunstler-Kraft zu Rath ziehen, besser als einige Barbaren, von denen man sagt, dass sie die Gottheit aus kleinlichen

<sup>1)</sup> Dio Chrysostom. Orat. XII. p. 211. p. 404 Reisk. In der vorhergehenden Anrede an den Phidias liest jetzt Emperius (Observationes in Dionem Chrysostomum Lips. 1830. p. 28 sq.) richtiger: δλη τε έπιτερπεί χρησάμενος, άνδρός τε ποιήσας μορφήν ύπερφυῆ τὸ κάλλος καὶ τὸ μέγεθος, πλὴν άνδρὸς (d. i. aber doch immer eines Menschen), καὶ τάλλα ποιήσας, ως ἐποίησας, σκοποῦμεν τανῦν. Wo der Kritiker das erstemal zwischen ποιήσας und πλάσας schwankte. Für letzteres spricht die angeführte Stelle des Plotinus nach des Hemsterhuys Verbesserung; für ersteres Eustath. ad Iliad. I. pag. 118 sq. ed. Lips. und Quintilian. Inst. Orator. XII. 10. p. 610 ed. Spalding, wo dieser Herausgeber auch die Lesart: Phidias tamen diis quam hominibus efficiendis melior artifex etc. gegen den Vorschlag effingendis vertheidigt hat.

und unpassenden Anlässen den Thièren ähnlich abbilden. Zuletzt entschuldigt der Meister das Verlangen der Menschen, dass sie sich nicht begnügen die am Firmamente strahlenden göttlichen Sterne und die in der Natur wirksamen Kräfte als Götter von ferne zu verehren, mit der Schwachheit und der Sehnsucht der Sterblichen, die Wesen, zu denen sie sich aus Dankbarkeit hingezogen fühlen, leibhaftig in ihrer Nähe zu haben, ihre Kniee zu umfassen, und ihnen ihre Opfergaben darzubringen. Solchen Bedürfnissen und Wünschen der Hellenen musste der Hellenische Künstler nachgeben, und Phidias hatte sie über alle Erwartung befriedigt. Er hatte in seinem Gewährung winkenden Zeus (Ζεύς ἐπινεύων) dem allgemeinen Verlangen der Nation Gewährung geleistet; ja es schien als habe er durch die Grossheit und Schönheit seines Olympischen Bildwerks der von den Vätern überlieferten Religion sogar einen Zuwachs gegeben. 1) Auf diesen Punkt war nun die Griechische Götterlehre gelangt, dass Künstler sie vermehren, sie mit neuen Gedanken und Anschauungen bereichern konnten. Diese Götterbilder waren keine symbolische Zeichen mehr, die an das unbekannte Wesen der Gottheit erinnern sollten; es waren ikonische Abbildungen (Porträte) von den Göttern selbst. Von nun an dursten die Künstler es auch wagen, durch Schönheit ausgezeichnete Individuen ihrer Zeit als Musterbilder zu gebrauchen, wonach sie, mit Hinweglassung des Individuellen oder minder Vollkommnen, ihre Götterbilder formten; wie sie z. B. mit dem schönen Alkibiades gethan, der ihnen zum Vorbilde des Hermes diente. 2) Zur Steigerung über das blos Ikonische musste der geniale Künstler bei seiner schöpferischen Phantasie die Mit-

<sup>1)</sup> Quintilian. Inst. Or. XII. 10. 9. — "Vel si (Phidias) nihil nisi Minervam Athenis, aut Olympium in Elide Iovem, fecisset: cuius pulchritudo adiecuse aliquid etiam receptae religioni videtur; adeo maiestas operis doum aequavit."

<sup>2)</sup> Athen. XII. p. 534. Proclus in Alcib. pr. cap. 38. Es war Volksglaube, dass Künstlern, denen es gelungen, eine Gottheit schön und herrlich darsustellen, dieselbe sich in ihrer wirklichen Gestalt offenbart habe (s. Jacobs ad Anthol. Gr. Vel. IX. p. 112).

tel suchen. Schönheit des Leibes war unter den Griechen so hoch geachtet und, so zu sagen, so heilig gehalten, dass es Fälle gab, wo sich die Bewunderung bis zu einem wirklichen Cultus steigerte; wie die Segestäer mit dem Krotoniaten Philippos gethan, dem sie als dem schönsten der Hellenen ihrer Zeit auf seinem Grabe ein Heroon errichtet und wie einem Halbgotte Opfer dargebracht hatten. Dürsen wir uns nur wundern, wenn Stammhersen selbst von den Griechen mit den Gottheiten vermengt, wenn das Wesen der Götter gleichsam auf ihre Personen übergetragen wurde? Davon zunächst. Jetzt fassen wir die bisherige Erörterung in dem Satze zusammen: Der religiöse Anthropismus war nun poötisch und plastisch vollendet.

## VI.

## Vermischung des Anthropismus und der Apotheose, des Götter- und Heroenwesens.

Für diesen und den nächstfolgenden Abschnitt giebt uns eine Stelle des Pausanias die beste Anleitung. Dieser Perieget äussert sich am Schlusse der Erzählung von Zeus und Lykaon auf folgende Weise: 2) «Denn es waren die damaligen Menschen Gastfreunde und Tischgenossen der Götter wegen ihrer Gerechtigkeit und Frömmigkeit; und ihnen widerfuhr augenscheinlich Ehre von Seiten der Götter, wenn sie gut waren, hatten sie aber ungerecht gehandelt, gleichmässig Zorn; sintemal damals sogar Götter aus Menschen wurden, welche die Ehren bis anjetzo noch geniessen, wie Aristäos

<sup>1)</sup> Herodot. V. 47. Eustath, ad Hiad. III. 64. p. 311 ed. Lipsots δέ και το κάλλος ούκ ἀπόβλητον άλλὰ τίμων ἦν, δηλοί ού μόνον τὰ τῶν ἐρώτων ἀγάλματα, οἶς ἐνέπρεπον οἱ Ελληνικοὶ γραφεῖς, ἀλλὰ και τὰ τῶν καλῶν ἡρῷα. Es folgt die Erzählung von jenem Philippus; vergl. auch Wachsmuth's Hellenische Alterthumskunde II. 2. S. 314 f.

<sup>2)</sup> Pausan, VIII. 2. 2.

and die Kretische Britomartis, und Herakles der Alkmene Sohn und Amphiaraos, der des Okles, und ausser ihnen Polydeukes und Kastor. — Zu meiner Zeit aber (dieweil ja die Bosheit aufs Höchste gestiegen, und über die ganze Erde und alle Städte um sich gegriffen) wurde auch nicht Einer mehr Gott aus einem Menschen, ausser in wieweit das Gerede und die Schmeichelei sich versteiget. Dies ist eine von den Stellen, die, neben der an Superstition gränzenden Frömmigkeit dieses Schriftstellers, zugleich den gesunden Sinn beurkundet, welcher jene heroischen Götter der ehrwürdigen Vorzeit von den neugeschaffenen Cäsarengöttern 1) seiner entarteten Mitwelt recht gut zu unterscheiden verstand.

<sup>1)</sup> Io, Laurentius Lydus nonnt den Octavianus Augustus treffend einen eingeschalteten Gott, θεὸς ἐπεμβόλεμος (deus intercalatus), de magistratt. Romm. II. 3. p. 96; welches Wort nur aus einem Glossar citirt wird, und also den Wörterbüchern beizufügen ist. - Ob man solche Götter, wie Herakles, Romulus u. s. w. novensiles nennen solle oder indigetes, darüber konnten sich die Römischen Gelehrten selbst nicht vereinigen (Arnobius advers. gent. III. 38 sq. p. 131 sq. ed. Orelli. Servius in Aeneid. XII. 794, in Georgic. L. 498. Macrob. in Somn. Scip. I. 9, womit jetzt die Mythographi Vaticani III. 2 und III. 20. p. 157. 185 ed. Bode zu vergleichen sind), so wenig wie über den Begriff der dii medioxumi. Einige Griechen wollten vergötterte Menschen als θεοί πάρεδροι bezeichnen, und diese Paredri von den Dii potes (δυνατοί, δυναμηροί) unterscheiden. Allgemeiner angenommen waren diese Classen der Gottheiten: Θεοί οὐράνιοι, αίθέριοι, ἐπίγειοι, χθόνιοι, θαλάττιοι (Salmas. ad Spartiani Adrian. XIV. pag. 138 sqq.). Natürlich machten die Philosophen noch andere Unterschiede. Im Allgemeinen nimmt Proclus in Alcib. pr. pag. 196 ed. Paris. p. 73 sqq. ed. Francof. folgende von Sokrates und Plato festgestellte Ordnung an: Götter, Damonen, Heroen, Menschen. Ebendaselbst beleuchtet dieser Neuplatoniker das Wesen der Dämonen; wie er denn auch (ibid. I. 31) and Olympiodor (in Alcib. pr. pag. 17-20 sqq.) die Classen der Damonen zu sondern suchen. — Ob die Menschen einen oder zwei Genien haben, war eine Frage, welche die Philosophen beschäftigte (Plutarch. de animi tranquill. p. 474 sqq. p. 932 sqq. Wyttenb.); die Volksmeinung hing in der Regel der letzten Mei-

Zur Lösung der Aufgabe, die uns hier beschäftigt, wähle ich, um, wie bisher, ganz concret zu verfahren, mit Uebergehung der übrigen Halbgötter, den *Herakles* aus.

Der religiös-treuherzige Herodotus ward an diesem Wesen irre, als er in den Morgenländern und zunächst in Aegypten einem Gotte zweiter Ordnung hohe göttliche Ehre erweisen sah, den man ihm, obwohl er dorten mehrere andre Namen führte, als Herakles bezeichnete, da der Hellenische Mythus und Cultus unter diesem Namen im Allgemeinen nur einen Halbgott kannte und ihm als solchem Todtenopfer darbrachte. Nach einer eigens angestellten Erkundigung über den Aegyptischen, Tyrischen und Thasischen Herakles gelangte er zu einem Ergebniss, welches er in folgenden Worten mittheilt: «Diese Forschungen nun beweisen es ganz klar, dass Herakles ein uralter Gott ist. Und ich glaube, Hellenen, welche sich zweierlei Tempel des Herakles erbauet, thun ganz Recht; nämlich dem einen opfern sie als einem Unsterblichen und der heisset der Olympische, dem andern aber üben sie Todtenfeier wie einem Heros. » 1)

nung an, besonders auch bei den Etruskern und andern Italischen Stämmen; wie sie denn auch oft in Unterscheidung von Dämonen und Heroen schwankte, und von bösen und guten Heroen nicht weniger wissen wollte, wie von bösen und guten Dämonen. Ich muss mich desfalls der Kürze wegen auf die Erörterung im 3. Bande der Symbolik S. 20 fl. 2. Ausg. vorläufig beziehen.

<sup>1)</sup> Herodot. II. 44. vergl. 42—45. Ich werde was von Andern und von mir in den Anmerkungen zur Bährischen Ausgabe über diese Stellen bemerkt ist hier unberührt lassen. — Mit diesem Doppelcultus einiger Hellenen hängt zusammen was derselbe Geschichtschreiber II. 145 sagt: "Bei den Hellenen nun gelten für die jüngsten Götter Herakles, Dionysos und Pan." Die Mehrheit von Wesen mit dem Namen Herakles und die Verschiedenheit seiner Genealogie und Verehrungsweise gaben späterhin den Philosophen, besonders den Akademikern, zu manchen Zweifeln und Einwürfen gegen die Nationalreligion Anlass, wie man aus Cicero d. N. D. IH. 16 ersieht. — Ueber den Tyrischen, Thasischen und Aegyptischen Herakles, und über die Namen die er dorten führte muss man Münter's Religion der Karthager unter dem Artikel Melkarth (S. 36 ff.

Ich halte diese Ansicht des Herodotus im Ganzen für richtig, besonders auch des letzten Umstands wegen, dass einige Griechen schon damals dem Herakles einen zwiefachen Cultus, und zwar auch einen göttlichen, gewidmet haben. Da nun demselbigen Zeugnisse nach im Lande der Pharaonen dasselbe Wesen unter den Gottheiten von Alters her verehrt wurde, so dürfen wir annehmen, dass eine ganz ägyptisirende Kosmogenie, die des Hieronymos und Hellanikos Namen an der Stirne trägt, wirklich auf Aegyptischer Priesterlehre bemht. «Ein drittes Princip, heisst es dort, ist aus den beiden ersten (Wasser und Erde) hervorgegangen, eine Schlange ist es mit angewachsenen Köpfen von Stier und Löwe, in der Mitte mit dem Angesicht eines Gottes, auf dem Rücken Flügel tragend; sie heisst die nie alternde Zeit und zugleich Herakles. 1) Mit ihm ist verbunden die Nothwendigkeit, die Natur sevend, und dieselbe ist die körperlose Adrastea» u. s. w. Hier haben wir also einen Schlangengott Herakles, mit einer Naturseele Adrastea verbunden, in einer Hieroglyphe, und die Sculpturen und Malereien in der Thebais lassen an dem Alter solcher hieratischen Bilder nicht im Geringsten zweifeln. Jenes Bild stellte den Herakles als ewig sich erneuende Zeit dar, verbunden mit der Natur in ihrer ursachlichen Nothwendigkeit; wie denn die alte Bildersprache die fatalistische Verknüpfung der Dinge als Herakleischen Knoten zu bezeichnen pflegte. Vermittler der Zeit auf Erden ist der Sonnengott; er ist Zeitmesser und Lichtbringer durchs Jahr, durch den Jahres - oder Thierkreis vom Widder an. An einem Tage des Jahres, am Feste des Zeus-Amun (des Juppiter-Ammon) schlachteten die Thebäer einen Widder, zogen ihm die Haut ab, bekleideten das Bild des Zeus damit, und trugen sodann

<sup>2.</sup> Ausg.) nachlesen. Auffallend ist was Herodot (II. 43) sagt, die Griechen hätten den Namen des Herakles von den Aegyptiern empfangen.

<sup>1)</sup> Damascius de principiis p. 254 ed. I. Chr. Wolf. p. 381 ed. Kopp: — ωνομάσθαι δὲ χρόνον ἀγήρατον καὶ Ἡρακλῆα τὸν αὐτόν. — συνείναι δὲ αὐτῷ τὴν ἀνάγκην, φύσιν οὖσαν, τὴν αὐτὴν καὶ ᾿Αδράστειαν ἀσώματον κ. τ. λ.

ein Bild des Herakles zu ihm hin. 1) Hier ist die Beziehung des Herakles, als des Gottes zweiter Ordnung, zum Zeus-Amun dem Sonnengotte im Widderzeichen durch eine dramatische Scene, durch eine hieratische Cultushandlung dargestellt; und derjenige Gesang, der diese Conjunction des Herakles im Zeichen des Widders mit dem Sonnengotte erster Ordnung Zeus-Ammon zum Inhalte gehabt hätte, wäre die älteste priesterliehe Heraklee gewesen. Es folgten andere Herakleen. Hercules tritt allen Sonnenzeichen gegenüber. durchläuft als Incarnation der Sonne alle Sonnenhäuser; er kämpst mit allen Thieren des Sonnenkreises, bis er im letzten ermattet, und im Steinbocke untergeht. Dies war der Inhalt der physisch-astronomischen Herakleen gewesen. 2) So war Herakles schon als kämpfender Sonnenheld mit Kraft und Willen in der Personification vollendet. Es war nur noch ein Schritt zu der ganz menschlichen Vorstellung seines Wesens zu thun. Er ward gethan, und die national-Hellenischen Herakleen stellten den Herakles nun als ein Musterbild eines kämpfenden, leidenden, siegreichen, aber endlich doch, seinem sterblichen Theile nach, untergehenden Heroen dar; als die heroische Tugend im Aufgang, im Gipfelpunkt ihrer siegreichen Herrlichkeit und in ihrem eben so herrlichen Untergang. Diese letzte Vorstellung hatte sich im allgemein-Hellenischen Mythus und Cultus längst befestigt, als Herodotus, verwundert von einem uralten Gotte Herakles im Morgenlande zu

<sup>1)</sup> Herodot. II. 42.

<sup>2)</sup> In dieser physisch-astronomischen Auffassung ward er auch mit dem Planeten Mars identificirt. Plin. H. N. II. 6: "Tertium Martis, quod quidam Herculis vocant, ignei, ardentis a solis vicinitate (sidus)." Mythographus Vaticanus III. 8. p. 250 ed. Bode: "— vel quod secundum pontificalem ritum idem est Hercules qui et Mars; nam stellam unam habere dicuntur." Spätere Deutelei machte dem Hercules gar zum Astronomen. Ibid. p. 248. Nam quum plura fecerit, tamen XII tantum ei assignantur (labores) propter anni XII signa. Docuit enim Atlas Herculem astronomiam etc. — Eriunerungen aus astronomischen Herakleen, mit historisch-pragmatischen Ansichten vermengt.

hören, den wenigen seiner Landsleute Beifalt zeilte, bei denen das Andenken an die göttliche Natur des Herakles sich in stiller Verehrung noch erhalten hatte. Im allgemeinen Mythus und Cultus war die reingöttliche Natur des Herakles wo nicht gänzlich untergegangen, doch so verdunkelt, dass man ihm Alkmene, eine sterbliche Frau, zur Mutter gab. Ein durch seine Thaten und Schicksale in der Sage gefeierter Griechischer Stammfürst, von dem die ersten Herzoge und selbst das Königshaus der Spartaner ihre Abkunft herleiteten, hatte alle Herrlichkeit des alten Gottes in Schatten gestellt; und es war nun eine allgemeine Angelegenheit der Poëten und Historiker, seinen Helkenischen Ursprung genealogisch zu begründen. Herodotus selbst geht nach seiner Weise in der Stammgeschichte der Heraklidendynastie von Sparta in diese Untersuchung ein; ¹) und viele nachfolgende Verfasser

<sup>1)</sup> Da ich durch meine Ansichten keine abweichenden verdrängen will, so verweise ich selbst auf den Artikel über Herakles in K. O. Müllens Werk, Die Dezier L. p. 411 - 458; auf die Schrift von J. G. Diek: Heroules secundum Grascarum poëtas et historicos estiquiores descriptus et illustratus. Halae: San. 1830.; auf E. A. Hagen de Herculis laboribus. Regioment, 1827, und führe aus Buttmenns Abhandlung über, den Mythas des Herakles (im Mythologus L \$ 246 ff. worin dieser, Mythus als eine rain philosophische Dichtung dargestellt, wird) in: Betraff jener genealogischen Untersuchung des Herodot um so mehr eine Stelle an, als sie in den Anmerkungen der neuesten Ausgabe unbenutzt geblieben: "Dass die älteste Dichtang die Erzeugung des Herakles durch Zeus blos geistig verstanden wissen wallte, und dass die ältesten Hörer dies auch thaten, beweist die so gangbar gebliebene Benennung des Herakles 'Αμφιτρυωνιάδης. Natürlich ergriffen dies späterhin die Historiker; und merkwärdig ist, wie ruhig-historisch Herodot den Unterschied zwischen der göttlichen Geburt des Herakles von der der übrigen Göttersöhne auffasst. Im 6. Buche (Cap. 93) lehrt er dass die Heraklidischen Berrscher der Dorier anerkannt Griechischer Abkunft seven bis auf Perseus hinauf; also durch Herakles und Amphitryon ohne weiters hindurch: aber weiter hinauf kanne er dies nicht darlegen, ortούκ έπεστι έπωνυμίη Περσέϊ ούδεμίη πατρός θνητού, ώςπερ Ηρακλέϊ Αμφιτρίων. Der Sinn ist offenbar der: ",, Wenn ein

allgemeiner Hellenischer oder besonderer Lakedämenischer Geschichten machten solche Untersuchungen zu einer Angelegenheit. Seit jene Verschmelzung des physischen Sonnenhelden mit dem Hellenisch – Dorischen Stammfürsten vorgegangen, war auch von den Dichtern die historisch – menschliche Seite vorzüglich hervorgehoben und in einer Menge von Geschichten dargelegt worden. Der Grundzug seines Wesens war die thätige Tugend (πρακτική άρετή), und mehrere seiner Beinamen, wie z. B. Uebelabwender (ἀλεξίκακος), bezeichneten ihn als einen Menschenfreund, der zum Hülfeleisten sich vor allem Andern berufen fühlte. Hatte ihn schon die Hesiodeische Theogonie (V. 536) als Befreier jenes leidenden Wohlthäters der Menschen des Prometheus genommen, so

Göttersohn neben dem Gotte noch einen Vater hat - quem nuptiae demonstrant - so versteht es sich dass man seine Griechische Abkunft durch diesen hindurch weiter hinauf zu verfolgen hat; kommt man aber an einen, dessen Mutter neben dem Gotte keinen Mann gehabt, so hören mit diesem die historischen Nachforschungen über dessen männliche Ascendenz auf, und man kann nur noch etwas von dessen Mutter und deren Abstammung vielleicht sagen. Perseus also wird in dieser Griechischen Ueberlieferung wehl von väterlicher Seite her ein Grieche gewesen soyn; aber wir wissen weiter nichts daron; seine Mutter Danae hingegen und deren Vorfahren Akrisios u. s. w. waren Aegyptischer Abkunft. "" -- Aus einer Aeusserung im Platonischen Alkibiades dem ersten (p. 120, E. p. 339 Bekker.), dass die Abkunft des Herakles und die des Persischen Achamenes sich auf denselben Stammvater Perseus des Zeus Sohn zurückführen lasse, nehmen die Scholiasten (p. 75 Ruhnk. p. 388 Bekker.) Anlass eine Stammtafel des Herakles zu geben; worin Axaios statt Ayxalog zu andern ist, wie im Commentar des Olympiodor steht, woraus dieses Register genommen ist (XVII. p. 156). Derselbe Platoniker sucht daraus die zwiefache Abkunft des Herakles vom Zens zu beweisen von väterlicher und mütterlicher Seite, durch Amphitryon und Alkmone, schliesst mit dem Satze: Διο Ἡρακλης ἐκατέρωθεν Δίϊος, και γάρ έκ πατρός πολύ το Δίιον είχε και το γόνιμον, und berührt zuletzt den Anstand des Proklos, warum der Verfasser des Dialogs die Abkunft der Lakedamonischen Könige durch den Perseus statt durch den Herakles darzuthun vorgezogen habe.

wurden diese und andere Dienste in dem Prometheischen Dramenkreise weiter ausgeführt. Deswegen sollte ihm die
Pythia selbst statt des Namens Alkides oder Alkaios, welchen
er als der Starke hatte, den neuen Herakles beigelegt haben,
weil er wegen des Guten und Angenehmen, das er den Menschen gebracht, einen unverwelklichen Ruhm davontragen
werde. DEr rottete nicht allein die Bestien und die schädli-

Ήρακλείην δέ σε Φοίβος ἐπώνυμον ἐξονομάζει Ἡρα γὸρ ἀνθρώποισι φέρων, κλέος ἄφθιτον ἔξεις.

Mit vollem Rechte konnte auf diesem menschlichen Standpunkt Herakles als Ruhmerwerber genommen werden, wie Gottfr. Hermann (in den Briefen über Homer und Hesiodus Se 20) den Namen ertlart: "So erschien, was wahrscheinlich eine de altesten Allegorien war, die Tugend als der Ruhmerwerber, Ηρακλής, ος ήρατο κλέος. Die Tugend ist unsterblich, aber die Person geht unter."-Diese Lichtseite und Menschenfreundlichkeit des Herakles wird von Philostratus (de Vita Apollonii VIII. 9. p. 341 Olean.) betrachtet; we es unter Anderm heisst: - ἐκάθηρέ ποτε λοιμοῦ τὴν Ἡλιν, τάς άναθυμιάσεις άποκλύσας, ας παρείχεν ή γή, κατ' Αύγείαν (Λύγξαν cod. Schellersh. - der Prosa gemässer, s. Heyne ad Apollodor. p. 173 und Siebelis ad Pausan. V. 1. 7. p. 182) ἐπιών τυραννεύοντα. τίς αν ούν σοι, βασιλεύ, δοκή, φιλοτιμούμενος γόης φαίνεσθαι, θεώ αναθείναι ο αύτος είργα; (είργασε cod. Sch. Olearius citirt in der Note ohne ein Wort zu sagen so, als ob im Text είργασται stunde. Die Corruption erweist sich aber aus der Lesart dieses Codex. Eben so wenig sagen Biel und Schleusner über die Alexandrinischen Formen dieses Verbum, worüber jetzt Stephani Thes. p. 3798 Londin. und Buttmann in der ausführl. Gr. Sprachlehre I. S. 402 nachzusehen. Im Philostratus möchten sie nicht zu dulden seyn.) - Sodann wird Herakles als ein reiner und den Menschen wohlwollender Heros bezeichnet, und die Hülfe gerühmt, die er zur Vertreibung eines Plagegeistes geleistet: Λαμίας γάρ τι φάσμα κακεί (Λ. γ. τ. κακεί φάσμα cod. Schell.). Zuletzt schliesst der Erzähler mit den Worten: - μή άχθου, βασι-Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

<sup>1)</sup> S. Welckers Aeschyleische Trilogie Prometheus S. 44 ff.

<sup>2)</sup> Apollodor. II. 4. 12 mit Heyne's Observv. p. 140 sqq. Tzetz. in Lycophr. vs. 662 sq. p. 726 sqq. mit Chr. Gottfr. Müller p. 726: Αλκαίδης, 'Αλκαίος. Nun aber nannte ihn Apollo Herakles:

chen Mensehen aus. sondern er zähmte auch die der Bezähmung fähigen Thiere, bändigte z. B. den Kretischen Stier. und machte ihn als Pflugstier den Menschen nützlich. Er heisst darum der Ochsenanspanner (Ηρακλής βουζύγης), wird als einer der Stifter der agrarischen Cultur genannt, und in diesen und andern Bemühungen um die Sittigung und Wohlfahrt wilder Stämme dem Gesetzgeber Minos zugesellt. Aber der Ackerstier muss ihm auch zur Nahrung dienen. Er ist der Stierschlächter (βουφόνος) und der Ochsenfleischesser (βουφάγος, βουθοίνης, βουθοίνας); und wie von seiner Riesenstärke, so wurde von seiner grossen Esslust Vieles erzählt, und ihm der Name Vielesser (πολυφάγος) angehängt. — Schon von dieser Seite fiel er den Satyrdramen der Griechen anheim; Scenen welche von der Bildnerei und Malerei auf mannigfaltige Weise aufgefasst wurden. 1) Es wäre im höchsten Grade überflüssig, noch mehrere Züge zusammenzustellen, um zu zeigen, dass Herakles in den volksmässigen Herakleen, im Guten wie im Bösen, nun ganz auf die Linie der Menschheit gestellt war; und ich habe deswegen auch nur einige Zeugnisse beigebracht, über welche ich gelegentlich philologischkritisch etwas zu bemerken hatte. Es kommt jetzt darauf an, den Hauptsatz festzuhalten, dass nicht nur in Stammgedichten der Dorier und in den Herakleen, wie in den hieraus entnommenen Attischen Dramen, sondern auch im allgemeinen Volksglauben der Hellenen Herakles für einen von einer sterblichen Mutter gebornen Halbgott gehalten wurde, der sich durch seine Thaten die göttliche Würde verdient hatte, und dass der gemeine Cultus, weil er auf dem Oeta gestorben, ihm Todtenopfer darbrachte; so dass jene Göttlichkeit auf Apotheose beruhte.

li

:1

11

ù

λεῦ, τὰ Ἡρακλέους (τοῦ Ἡρακλ. cod. Schell.) ἀκούων· ἐμελε γὰρ αὐτοῦ τῷ Αθηνᾳ, ἐπειδή χρηστὸς καὶ σωτήριος τοὶς ἀνθρώποις.

<sup>1)</sup> Belege finden sich in meiner Abhandlung: De vasculo Erbacensi Herculem-Buzygen Minoemque exhibente, in den Annali del Instituto archeologico Vol. VII. pag. 92 sqq.; andere in Welckers Nachtrag zu der Schrift über die Aeschyleische Trilogie S. 311 ff.

Aber andererseits ist dennoch auch die ganz heroische Heraklee von elementaren und physischen Bestandtheilen durchdrungen, und die ursprüngliche chronisch-solarische Natur des Gottes schimmert allenthalben durch. Um diesen Satz in allen Punkten zu erweisen, wäre nichts weniger als eine Darlegung des ganzen Herakles-Mythos erforderlich, welche die Gränzen dieses allgemeinen Theils bei weitem überschreiten würde. Ich werde mich daher auf wenige Züge einschränken, und dabei wieder einige Anmerkungen machen. Jenes physische Wesen im Herakles wird schon von der Verspätung seiner Geburt durch die Himmelskönigin Hera beurkundet, und von der Bestimmung seines Lebensgeschicks durch diese elementarisch-launenhafte Göttin, bis er sie durch seine Thaten versöhnt, und von ihrem Ruhme seinen neuen Namen sich erworben hatte. 1) Die übrigen physisch-göttlichen Spuren in

<sup>1) &#</sup>x27;Hoanhis von 'Hoas nkéos nach einer andern Etymologie dieses Namens. Proclus in Cratylum S. 79. p. 42 ed. Boisson. Tov γοῦν Ἡρακλέα, φασίν, Αλκείδην προςαγορευόμενον άπὸ τῶν θυητών πατέρων ή Πυθία κέκληκεν Ηρακλέα, (c. oben) διά τήν πρός την Ηράκλειον (man bessere: Πραίαν) τάξιν καὶ θεότητα συγγένειαν. θεός γάρ ονόματος άνθρώπω μεταδιδους είς την όλην αυτού σειράν και την ζωήν ήν προβέβληται βλέπων την πρέπουσαν τίθησιν έπωνυμίαν. Hier wird Herakles als Halbgott betrachtet, der unter die Heralsche (Junonische) Ordnung gehöre, wie andere Halbgötter oder Hülfsgötter höheren Gottheiten untergeordnet sind. Vorher heisst es: Ούτω γὰο αν, οἶμαι, καὶ Διόνυσοι, καὶ 'Ασκληπιοί, καὶ Έρμαὶ, καὶ Ήρακλέες (vergi. Theodosii Canones p. 980. 1. 17 Bekkeri) ομώι υμοι τοίς έφόροις αὐτῶν θεοίς χ. τ. λ. Hieraus muss eine andere Stelle desselben Proklos (in Alcib. pr. p. 186 Paris. p. 69 Francof.) verbessert werden, wo die Theorie der von Gottheiten abhängigen und nach ihnen genannten Damonen vorgetragen wird, und wo es heisst: 'Απόλλωνες γάρ και Δίες και Διέρμαι καλούμενοι χαίρουσιν, άτε δή καί την ίδιότητα τών οίκειων θεών αποτυπούμενοι. Man schreibe xal Alovocol xal Equal. Dieselbe Theorie tragt Plutarchus ver (de oracull. defect. p. 421. p. 724 sq. Wyttenb.), der darauf auch von menschlichen Namen, die nach Götternamen gebildet sind, sprichts nal yao huwv o usv rig sort Allog, o



der menschlichen Heraklee, die ich beispielsweise auswähle, zeigen sich nun in folgenden Mythen und Bildern, von den Schlangen, die Herakles als Säugling erwürgte (der fatalistische Knoten als Vorbild seines schicksalvollen Lebens); von dem Knaben Herakles, der als Daphnephores zu Theben die Sonnen – und Mondskugel und andere Jahresembleme getragen; ') von dem Dreifussraub des Herakles, und mehreren andern Beziehungen zum Apollon; von der Zwölfzahl seiner hauptsächlichsten Arbeiten ( $\delta \partial \lambda o \iota$ ) — in Bezug auf die Sonnenhäuser — (s. oben); vom Herakles mit drei Aepfeln; ') von seinem Umtreiben der Iberischen Rinder; ') von seinem

- 1) Pausan. IX. 10. 4. Die Beschreibung dieses sinnbildlichen. Geräthes (κωπώ genannt) bei Proclus (Chrest. ap. Phot. p. 987 u. p. 386 sq. ed. Gaisf.), vergl. K. O. Müllers Dorier I. 330 und vorher und weiterhin.
- 2) Diodor. I. 11. 12. 26. Io. Laur. Lyd. de mensib. p. 92; obwohl es auch andere Deutungen des Ἡρακλῆς μήλων und ευμηλος gab (s. jetzt Mythogr. Vatic. III. 13. 5. p. 248 ed. Bode). Jene Erklärung ging auf die drei Jahrszeiten der Alten.
- 3) Iamblich. de vit. Pythag. IX. 50. p. 101 sq. Kiessl. Είθ' οὐτως ἐπὶ πᾶσιν είπεν, ὅτι τὴν πόλιν αὐτῶν οἰκεἐσθαι συμβέβηκεν Ἡοακί θα (nach meinen besten Handschriften muss man lesen und ergänzen:



Digitized by Google

δὲ Αθηναίος, ὁ δὲ Απολλώνιος, η Διονύσιος,  $\eta$  Έρμαίος. - Um solcher Historiker willen, die heutiges Tags gar nichts von Sage und Mythus wissen wollen, sondern den Anfang der alten Volkergeschichten auf die Schriftdenkmähler beschränken, setze ich eine Bemerkung aus der Einleitung zur Deutschen Mythologie unseres trefflichen Jacob Grimm hierher. "Sage und Geschichte, heisst es dorten S. III, sind jedwedes eine eigene Macht, deren Gebiete auf der Grenze in einander sich verlaufen, aber auch ihren gesonderten, unberührten Grund haben. Aller Sage Grund ist nun Mythus, d. h. Götterglaube, wie er von Volk zu Volk in unendlicher Abstufung wurzelt: ein viel allgemeineres, unstäteres Element als das historische, aber an Umfang gewinnend was ihm an Festigkeit abgeht. Ohne solche mythische Unterlage lässt sich die Sage nicht fassen, so wenig als ohne geschehne Dinge die Geschichte." -Worte, die ich meinen Lesern hier besonders zur Erwägung empfehle.

Wirken auf die Natur, wenn er z. B. warme Quellen herverbringt, fruchtbaren Begen sendet, wenn er Tischgott (ἐπιτρα-πέζιος, mensalis) genannt, und als selcher mit Trankopfern verehrt, ja in dieser Beziehung nehen andern Gettheiten und Zeus selber angerufen und ausdrücklich die Kraft der Natur genannt wird. 1) Ja er wird, wie Zeus selbst, zum öfteren

οίκίσαι συμβέβηκεν, ώς λέγουσικ, Ήρακλέα), ότε τας βούς διὰ τῆς Ιταλίας ήλαυνεν, ἰπὸ Λακινίου μέν άδικηθέντος, Κρότωνα δε βοηθούντα της νυκτός παρά την άγνοιαν, ώς όντα των πολεμίων, διαφθείραντος, και μετά ταυτα έπαγγειλαμένου περί το μνημα συνώνυμον έχείνω χατοιχισθήσεσθαι (so haben zum Theil meine Handschriften, wie Kiessling wollte) πόλιν, ανπερ αὐτὸς μετάσχη τῆς άθανασίας. Wenn Kiessl. durchaus mit Holstenius Aaxivov will, so beharren dagegen alle meine codd. auf der ersten Schreibart. Auch hat sie Diodor. IV. 25. p. 270 ohne Variante, und Wesseling hat sie ohne Bemerkung beibehalten. steht sie auch ohne Abweichung in den Scholien der Tzetzes zum Lycophron vs. 1006. p. 905 ed. Müller. Bei Servius ad Aeneid. III. 552 kommt auch mehrmals Lacinius vor; doch einmal mit der Variante Lacisus. - Im Verfolg ist in der Erzählung des Iamblichus wieder das Verhältniss des Herakles zur Hora Lacinia und zum Apollon zu bemerken. Jene Stiftungslegende von Kroton wird durch die Mansen dieser Stadt bemerklich, die ihn nicht allein ockioras (Erbauer) mennen, sondern ihn auch in verschiedenen Lagen seigen: als Saugling und Schlangenwürger; im Kampf mit der Lernaischen Hydra; mit dem Sonnenbecher und als Trinker (bibax); am Altar der Lacinischen Hera opfernd (Eckhel D. N. V. I. p. 170 sqq.; Mionnet II. p. 190 sqq. und Suppl. I. p. 340 sqq.).

1) Iamblich. de vit. Pythag. XXVIII. 155. p. 326 Kiesel. Σπένδειν δὲ πρὸ τραπέζης παρακαλεί Διὸς Σωτῆρος καὶ Ἡρακλέους καὶ Διοςκούρων (Διοςκόρων mehrere schätzbare von meinen Handschriften), τῆς τροφῆς ὑμνοῦντας τὸν ἀρχηγὸν καὶ τὸν ταύτης ἡγεμόνα Δία· καὶ τὸν Ἡρακλέα, τὴν δύναμιν τῆς φύσεως καὶ τοὺς Διοςκούρους (Διοςκόρους dieselben Codd.), τὴν συμφωνίαν τῶν ἀπάντων. Einige meiner Codd. haben vor τὴν δύναμιν τῆς φύσεως den Zusatz καὶ, welche Legart dem neuesten Herausgeber unbekannt war, sowie Lobeck (Aglaopham. p. 1172), der sie aber wohl welchet gut heissen würde, obsehon

als stetter (ouvie) bezeichnet. Er erscheint als ein Freund des Lichtes und des Tages, und wird als der Held mit dem Sternenkleide ('Astronitum. Nonni Dionyss. XL. 869) bezeichnet. Aber auch die Nacht und Finsterniss gehört zum Gebiete seines Wirkens; und er begehrt von seinen Priestern, dass sie ihm Mergens und Abends opfern sellen. ) — Aber sein Wille und sein Beruf geht auf Licht und Leben. Er kämpst mit dem König der Todten Hades, 2) befreit die Al-

Herakles dadurch die auffallende Bezeichnung als Kraft der Natur verlöre. — Auf dem Revers vortrefflicher Silbermünzen von Thasos erscheint der knieende Herakles, bedeckt mit dem Löwenfell, einem Bogen abschiessend, vor ihm eine Lyra, worauf er den Bogen stützt (Eckhel D. N. V. II. p. 53. Mionnet I. p. 433 und dazu Recueil pl. LV. nr. 5) — Apollinisch-Herakleische Symbole (wie Payne-Knight Symbol. Lang. p. 101 sie richtig erkannte), welche des Herakles Verbindung mit Apollo, der Sonne, und die Kraft der Natur im Einklang mit dem All bezeichnen.

1

<sup>1)</sup> Mythogr, III. Vat. (Albricus) III. 13. 7. p. 249 ed. Bode: "Quumque (Hercules) de suo armento ad sua sacrificia dedisset, duobus senibus Pinario et Potitio, qualiter se cali vellet, ostendit, et mane sibi ac vespere sacrificari iussit." --- Nach einer andera, Italischen Sage hatte Hercules statt der Menschenopfer Lichteropfer eingesetzt. Der solarische Jahreskreis schimmert durch die Italischen Heraklesmythen ebenfalls durch. Das eben angeführte war eine Milderung des grausamen ver sacrum. - Was uns Macer beim Macrobins Saturn. I. 10 (vergl. Gell. VI. 7. Augustin. d. Civ. Dei VI. 7), Verrius beim Lactantius Inst. div. I. 20. Plutarch. in Romul. p. 19, F. und Quaest. Romm. XXXV. p. 116 ed. Wyttenb. vou der Verbindung des Hercules mit der Acca Larentia berichten, ist pichts anderes als ein aus einer Italischen Herbstfeier entstandener Mythus, dessen Elemente sind: Hercules, die Sonnenkraft, Acca-Larentia, die von den Herbstregen getränkte Erde, welche aus ihrem Schoose neue Saaten hervorbringt, wenn gewisse Tage des Calenders wieder gewonnen sind.

<sup>2)</sup> Hiad. V. 395 sqq. mit Heyns. vergl. Pindar. Ol. IX. 43 sqq. (31 sq.) mit Tafel und Dissen, und die bildliche Darstellung in den Monumenti inediti del Instituto archeol. tav. 20.

kestis und den Theores aus der Unterwelt; ') und er selker befindet sich, nachdem er auf dem Oeta sich dem Flammentede geweiht, nur als Schattenhild in dem Todtenreiche, seinem wahren Selbst- nach aber im Olympos, der ewigen Jugend, Mebe, suggesellt. 2)

Se waren also Menschen durch ihre aussererdentlichen Eigenschaften, durch ihre Thaten und Verdienste zum Range von Göttern gelangt (Apotheose). Die eigentlichen Gottheiten der Griechen waren verkörperte, mit menschlichen Gesinnungen und Leidenschaften in Handlung gesetzte, in mythischsagenhafter Weise aufgefasste Naturtheile und Naturkräfter clementare Wesen, wie Zeus, Hera, Poseidon, Demeter u. s. w. (Anthropismus).

Die Theten und Begebenheiten jener wirklichen Stammfürsten und Heroen, jener Halb - oder Menschengötter, wur-

<sup>1)</sup> Apolloder. I. 9. 15 extr. Plutarch. Thes. cap. 20.

<sup>2)</sup> Odyss. XI. 601 ff. Wenn Onomakritos, wie Einige sagen, diese Verse dem Hemer untergelegt hatte, so war dies im Sinn der Pythagoreez, und solcher Griechen geschehen, die, wie Herodot stublt, die göttliche und mengehliche Natur des Herakles anerkaunten. Andere Philosophen Miessen aich daran (s. Cicero de N. D. III. 16), die Platoniker, besouders die der Alexandrinischen Schule, erklarten die Gättlichkeit des Herakles im Geiste der alteren Religien (verglindie Anmerkk, ast Cic. a. a. O. p. 554 ed. Cr. et Moser und jetzt Cir. de Republ. ML. 28. p. 278 der neuen Ausg. von A. Mainiwa dia Lesartide terra, statt e terra nicht bemerkt worden. 1. dagegon:p.:392 ed. Moser. und dessen Note). Im Simo der Platenischen Philosophie bemerkt Ficino (in Comment. in Plotin. IV. 3 extr.) ganz michtig, Herakles sey in vier Sphären zu denken, in der Unterwelt, auf Erden, im Himmel and in der intelligiblen Welt. - Zu den Vergötterungseconon des Herakles (wordber Böttigers Hercules in hisio p. 37 machauleran) haben wir seit Kurzem treffliche Beitrage an antiken Bildern gewennen, besonders in Vasengemålden (s. Gerhards antike Bildwarke Cent. I. tab. 31. Annali del Institute archeol. Vel. III. p. 454 sq., und Raoul-Rochette Monumens inédits Vol. I. p. 271), welche theils die Auffahrt des Herakles sem Octa in Begleitung von Gottheiten, theils dessen Empfang im Olympi sewie dessen Vermählung mis Hobe darstellen.

den im Griechischen Mythes und Epos mehrentheils so vorgestellt, als ob letztere Naturgötter seyen; d. h. sie wurden
grossentheils elementarisch aufgefasst, in einem physischen
Lichte vorgezeigt, geschildert, und gesehen, und dies aus
dem Grunde, weil diese Menschengötter bei andern Völkern,
aus deren Religionen sich Zweige nach Grischenland verpflanzt und derten Wurzel gefasst hatten, wie bei den Phöniziern, Phrygiern und Aegyptiern, wirkliche Götter (Naturgötter) waren, und in älteren theologischen Gesängen und
hieratischen Bildern von den Griechen selbst auch so genommen
worden — wie z. H. Herakles als kämpfende Somenkraft ) —
und weil erst nach und nach die Stammreligien der Hellenen
die siderische Herrlichkeit der Naturgötter auf die irdische
Geschichte der menschlichen Stammhelden aufgeptiopft hatte, 2)

<sup>1)</sup> Macrobius Saturn. I. 20. p. 320 Zeun. Hercules ea est solis potestas, quae humano generi virtutem ad similitudinem praestat deorum.

<sup>2)</sup> In Wahrheit bietet wich scharfsichtigen Alterthumsfreunden in diesem mythischen Revier der Hellenischen Hervenwelt derselbe Anblick dar, wie dorten den Guiten des Seklares in dieses Griechen Garten am Kephissos. Da defanden wir uns, wird beim Plutarch erzahlt (Symposs. Quabst. II. 6. 1. p. 596 Wyttenb.) udfor Baumen, die derch afterhand Thoculationen ein sehr buntes Gebüsche bildeten; da sahen wir einen Masthxbaum, aus welchem Gelzweige hervorsprossten, Granafapfelsprossen dus einem Myrtenstamme: da waren Eichen, die gute Birnaste trugen; Platanen, ldie Acotokweigh. und Feigenbaume , welche von Maulbeerstämmen Pfropfreiser in sich aufgenommen hatten u. s. wi --- Herakles, den die mythische Sprache der Alten des Zeus Auge (2/100 ou secharos) nannte un vieter in den Herakleen erscheint: - ist win solcher evone of unoproci, ein solcher auf Griechischen Stamm eingeängter, inegulitter Zweig, ein Phonizischer Setzling, eingepfropft auf eine Pelasgische Eiche; und alle Hellenische Heroen, welche in ähnliche Elemente aufgelöst. von ahnlichen siderischen Lichtkreisen amstrahlt erscheinen, sind solche Pfropfreiser (¿µβολάδες, wie es beim Plutaren heisst, vergl. Aristoteles apud Athen. XIV. p. 378 Schwgh. und ap! Harpecration. p. 146 Gronov.) — aber keine θεοί έπεμβόλιμοι, keine eingeschalteten Götter, wie zu Anfange dieses Abschnittes der Lydier Johan-

z. B. auf den glorreichen Thatenkreis des menschlichen Herskles den siderischen Thierkreis, den die Sonne durchläuft. 1)

— Hinwieder wurden die Handlungen und Begebenheiten der physischen Götter so erzählt und besungen, dass sie ganz das Ansehn von menschlichen Thaten und Begebenheiten erhielten, z. B. das Meiste was Zeus beim Homerus thut und leidet, wenn er die Hera wegen ihrer Partheilichkeit für die Achäer anfährt, wenn er seinen Sohn Sarpedon am Leben erhalten möchte, und da er es nicht kann, ihn kläglich bejammert, und ihn im Tode ehrt —; so dass man kaum noch gewahr wird, Zeus sey ursprünglich Naturkraft und Weltregent, wenn er nicht zuweilen donnerte und blitzte.

So reichten sieh in der Homerisch-Griechischen Volksreligion Anthropismus und Apotheose einander die Hände; und beim sorglosen Vermeiden alles Grübelns nach den Gründen der natürlichen Dinge und beim gänzlichen Verziehten auf alle Metaphysik war es dem Dichter gelungen, ein heiteres und ganz menschliches, aber herrlicheres, Olympisches, Götterhaus so recht mitten in den Bereich des ganzen Volkes binzustellen.

## VII.

## Exanthropismus, Euemerismus.

Ich habe mich jenes nach der Analogie gebildeten Namens bedienen müssen, weil die nun zu betrachtende Richtung des menschlichen Geistes auf dem Gebiete der Religionen

nes Laurentius jone vergötterten Casaren nannte; d. h. mit andern Worten, die Hellenisch-heroische Apotheose ist nicht von Menschen mit einem Schlage gemacht, sondern sie ist aus der Verzweigung erientalischer Religionen mit Hellenischen von selbst allmählig hervorgewachsen.

<sup>1)</sup> Es war der Künstelei der alles Sinnes für die alten Religionen ermangelnden späteren Mythographen vorbehalten, den Herakles zu einem Astronomen auszuprägen, wie Albricus thut III. 13. 4. p. 248 ed. Bode.

mit der Bennennung Rationalismus auf eine ganz unangemessene Weise bezeichnet würde, und weil das Verbum, wenach jenes Substantiv gesermt worden, wirklich in dieser Beziehung bei den Alten vorkommt. 1)

<sup>1)</sup> Plutarch. (de Isid. et Osirid. p. 360, A. p. 475 Wyttenb.) neunt Leute, die dem gottlosen Haufen Thur und Thore öffnen, und göttliche Dinge und Wesen vermenschlichen, έξανθρωπίζοντας τὰ θεία. In einer andern Stelle, wo er von dem Vornehmthun des Pietismus und der Superstition redet (de genio Socratis p. 579, F. p. 838 Wytt.), bezeichnet er Leute-von der entgegengesetzten Richtung so: of de, wis Jeogikeis nai megitrof twes είναι δοκοίεν, έπιθειά ζουσι τὰς πράξεις, Andere aber, um für Lieblinge der Götter und ganz besondere Menschen gehalten zu werden, überkleiden mit Göttlichem ihre Handlungen (geben ihren Handlungen ein göttliches Ansehn). Es werden darauf Staatsmänner einigermassen entschuldigt, wenn sie einem rohen zägellosen Haufen gegenüber die religiösen und selbst superstitiösen Vorstellungen des Volks als Mittel gebrauchen, um es zu seinem eignen Besten hinzulenken; keinesweges aber die Philosophen, wenn sie, ohne auf den Grund der menschlichen Handlungen zu gehen, sofort die Motive derselben in göttlichen Einstüssen suchen: φιλοσοφίας δε ού μόνον εοιχεν ασχήμων ο τοιούτος είναι σχηματισμός, αλλά καὶ πρός την έπαγγελίαν έναντίος, εί πὰν έπαγγειλαμένη λόγω τάγαθον και το συμφέρον διδάσκειν, είς θεούς έπαναγωρεί της των πράξεων άρχης, ώς του λόγου καταφρονούσα, καλ την απόδειξιν, ή δοκεί διαφέρειν, ατιμάσασα, πρός μαντεύματα τρέπεται καλ όνειράτων όψεις. Den ersten Theil dieser Stelle hat Wyttenbuch zum Theil aus Handschriften verbessert, den letzteren versteht er so: "deinde ab hoc actionum initio, se ad deos refert, veluti spernens rationem" und führt auch im Index (I. p. :614) aus dieser Stelle an: excusyupéw tuyog sig ve. Aber in keiner Stelle steht dies Verbum so mit dem Genitiv (s. Thueyek IV. 44. Aristid. Tom. I. p. 734 lebb. und Snidas in axidoss. I. p. 437 Gaisford.). Es muss wohl geundert werden: sic rouc deoòc έπαναγωρεί ως την των πράξεων άρχην, του λώγου κατα-· φοονούσα x. τ. λ. Wenn die Philosophie, nachdem sis so grosse Versprechungen gemacht, sofort zu den Göttern als dem Psinsip der (menschlichen) Handlungen ihre Zuflucht nimmt, mit Mintansetzung der Vernunft und der Demonstration, worauf doch ihr eigentlicher

Was non die Sache selbet, die Vergetterung von Menschun, betrifft, so missen hierbei sehr verschiedene Erscheinungen mit ihren Anlässen genzu unterschieden werden. Wenn die Aegyptier, welche nach verschiedenen Nomen und Städten verschiedene heilige Thiere hatten, in einer derselben, zu Anabis, einem lebenden Menschen göttliche Ehre erwiesen und ihm Thier- und andere Opfer darbrachten, so war dies eine dieser ganzen Religion eigenthümliche Consequenz, es war eine nothwendige erganische Ergänzung des gesammten Thierdienstes, 1) dessen Grundwesen als eine Vergötterung des

Vorzug beruht u. s. w. Man wird hieraus ersehen, dass der senst von religiosen Vorurtheilen nicht ganz freie Plutarch hier zum Wonigsten die richtige Mitte halt, und dem Vernunstglanben und den Bechten der Philosophie nichts vergeben wissen will. Uns gehen die von ihm gebranchten Ansdrücke an, und waan gleich seust bei den Griechen das Wort exideicouos znnachst gättliche Eingebung und Begeisterung bezeichnet (Pollux I. S. 16), so wird doch, nach dem Gebrauch, den hier Plutarch vom Zeitwort ἐπιθειάζειν gemacht, auch jede schwärmerische und mit pietistischer Vornehmthuerei hervortretende Stimmung und Lehrweise füglich Epitheiasmus genannt werden können. Andrerseits möchte die Bezeichnung Exanthropismus auch für christlich-theologische Verhaudlungen um so mehr zu empfehlen seyn, da ein Griechischer Kirchensehrer in der Frage über die Gottheit Christi sich jenes Plutarcheischen Zeitworts bedient (Gregorius Nyssenus Orat. IV. p. 534, Β: μή τίς νίου ακούσας έξανθρωπίση το θείου δι έμπαθούς ύπολήψεως); wogegen der ehrwürdige Name Rationalismus jonem mit dem Supernaturalismus gar nieht unverträglichen Verfahren vorbehalten bliebe, das von dem Grundsatz ausgeht, die Vernunft als die höchste Kraft des menschlichen Geistes überall geltend zu machen, ihre Gesetze auf alle Gegenstände der Erfahrung anzuwenden, und sie als Norm zur Prüfung derselben zu gebrauchen.

1) Diesen Zusammenhang scheint Perphyrius in der Hamptstelle (de Abstinentia ab esu animall. IV. 9. p. 325 Rhoer) selbst geahnet zu haben, denn nachdem er von andern Cultusgegenständen der Aegyptier gehandelt, fährt er fort: "Nächstelem verehren sie alle Thiere, auch noch einen Menschen im Flecken Anabis, allwo men demselben auch Opfer bringt, und auf den Altären die Opferthiere verbrennt."

Lobons wir in einem früheren Abschnitte bereits betrachtet haben. Wenn ferner dieselben Aegyptier einem animalischen Individuem, einem Normalthiere, dem Stier Apis, gettliche Ehre erzeigten, und bei seinem periodischen Abgang nach gewissen hieratischen Zeichen einen andern Repräsentanten aus derselben Thiergattung an dessen Stelle setzten, so verehrten sie zwar zunächst auch darin den Lebensgrund aller Leiber, der ihnen Gott und zwar Osiris war; wenn sie aber den Apis auch deswegen göttlich zu verehren vorgaben, weil des Osiris Seele in ihn gefahren, und periodisch in ihm wohne, d. h. des Gottes, der in seiner Erscheinung auf Erden einst dem Volke der Pharaonen und anderen Nationen Wohlthäter gewesen, so zeigt sich hierin eine nahe Verwandtschaft mit den Religionen des Buddha und namentlich mit dem Lamaismus, dessen Wesen es ist, im Dalāi-Lama einen verkörperten Gott zu verehren, der nicht stirbt, wie die Anhänger dieser Culte glauben, sondern, nach dem Gesetz der Seelenwanderung, nur dieses menschliche Individuum verlässt, um in ein anderes überzugehen, welches von den Lama-Priestern nach gewissen, nur ihnen bekannten Zeichen bestimmt wird. 1) - Ob jener Philippos von Kroton der Sohn des Butakides mit den Buddhaisten von Tibet und Indien stammverwandt gewesen, 2) wollen wir nicht fragen; was aber die Egestäer diesem schönsten seiner Zeitgenossen, dem die Götter zu Olympia den Sieg verliehen, nach seinem Tode erwiesen, indem sie auf seinem Grabe ein Heroon errichteten, und dem schönen Todten Sühnopfer brachten, das hat mit jener Buddhaïstischen Verehrung eines im Fleisch erscheinenden Gottes keine Verwandtschaft, so wenig wie der populär-Griechische

<sup>1)</sup> Der Zusammenhang dieses Glaubens und Dienstes mit der Indischen Lehre, wonach ein Mensch durch Busse, Gebet und Eutsagungen aller Art die Schranken der irdischen Natur durchbrechend, Gott selbst werden könne, und als solcher, in wiederholten Incarnationen Wohlthater und Erretter der Welt, ist schon von Andern vermathet worden.

<sup>2)</sup> Wie K. Ritter in der Vorhalle zu vermuthen gewagt S. 351vergl. S. 324 und Herodot. V. 49.

Heroendienst, den man dem Herakles und andern Heroen zu widmen pflegte. Jener Cult des Philippos gehört dieser Religion der Schönheit an, die, nachdem sie poëtisch durchgebildet war, das Göttliche vorzüglich im Elemente des Schönen anzuschauen pflegte, und in vorzüglich damit begabten Personen einen Abglanz der Gottheit zu erblicken glaubte. Wir dürsen uns daher nicht wundern, dass unter den Griechen dieses Wohlrefallen an der Schönheit, zumal wenn sie mit andern grossen Eigenschaften verbunden war, nicht beim Heroencultus stehen blieb, sondern sich, zumal nach dem Tode selcher Helden, bis zur Vergötterung steigerte, wie z. B. Achilles in den Pontischen und andern Griechischen Landen wirklich göttliche Ehre genoss. Aber auch die wirkliche Apotheose, wie die des Herakles, hatte mit jenen orientalischen Incarnationen gar nichts gemein; und wenn auch die Athener in ihrem Theseus einen zweiten Herakles erkannten und verehrten, so fiel es ihnen doch so wenig als andern Hellenen ein, seinen Körper für das Gefäss des Herakleischen Geistes zu halten, oder überhaupt in dem Volksglauben von periodischen Umkörperungen (μετενσωματώσεσι) in verschiedene sterbliche Leiber zu sprechen. Andrerseits konnten die Griechen nach ihrem feinen Schönheitssinne sehr wohlgestaltete Personen mit Gottheiten vergleichen, oder die Künstler im Entzücken über die Schönheit eines ihrer Zeitgenossen eine solche Mustergestalt zu Studien wählen, um von einem solchen Ausgangspunkte aus sich zum Hervorbringen eines Götterbildes zu erheben, wie mit Alkibiades geschehen seyn soll, um einen Hermes zu fertigen. Aber erst spätere Irreligiosität und Schmeichelei konnte dahin verfallen, einer sterblichen Königstochter Tempel und Bildniss unter dem Namen einer Göttin zu weihen; 1) und wenn Praxiteles in künstlerischer

<sup>1)</sup> Wie Adimantos zu Ehren der Tochter des Demetrios Poliorketes gethan. Sie hiess Phila, und er widmete ihr Tempel und Bild mit der Inschrift der Aphrodite-Phila (Φίλας-Αφροδίτης. s. Athenaeus VI. p. 255, C. p. 478 Schwgh. mit den Auslegern Vol. III. p. 512 sq.). Dodwell (Classical and topogr. turn through

Begeisterung wohl manchmal eine irdische Aphrodite zu sehen glauben mochte, so hat er darum den Koërn und den Knidiern nicht ein ikonisches Bild (Porträtbild) jener berühmten Hetäre in ihre Tempel gesetzt; dies war einem Römischen Maler Namens Arellius kurz vor dem Anfang der Monarchie vorbehalten, der sich nicht scheute, die Porträtfiguren seiner Buhlerinnen in Olympischen Umgebungen als Göttinnen darzustellen; dafür aber von einem ernsthaften Geschichtschreiber 1) dem Tadel der Nachwelt ausgestellt worden ist.

Wie man auch von jenen kosmogonisch-theologischen Fragmenten des Sanchumathon, die wir nach den Griechischen Auszügen des Philo von Byblos aus der dritten oder vierten Hand besitzen, denken mag, 2) immer wird es auffal-

Greece II. p. 170) hat die Nische swar ohne Bild aber mit der Izschrift aufgefunden.

<sup>1)</sup> Plinius XXXV. 10: Fuit et Arellius Romae celeber paullo ante Divum Augustum, nisi flagitio insigni corrupisset artem. Vergl. Schorn über die Studien der Griech, Künstler S. 316.

<sup>2)</sup> Ich wiederhole jetzt nicht, was ich in diesem Werke II. S. 16 f. 2. Ausgabe zusammengestellt, und bemerke nur nachträglich, dass es in einem Zusatz zum Suidas (II. p. 3241 ed. Gaisford.) von ihm heisst: Σαγχωνιάθης αϊδώνιος σοφός τοις χρόνοις κατά Σεμίραμιν έγραψε τη Φοινίκων διαλέκτω φυσιολογίαν καὶ άλλα τινά. Es ist wohl zu schreiben: Σαγχωνιάθων Σιδώνιος φιλοσ.; denn wenn ihn Suidas einen Tyrier, Andere einen Berytier nennen, so konnte eine andere Quelle ihm auch wohl Sidon zum Vaterland geben. Ferner von dem Mochos ( $M\tilde{\omega}\gamma o \zeta$ ), den Athenaus neben Sanchuniathon anführt (III. 37. p. 126), kommt auch bei Damascius de Principiis (p. 385 ed. Kopp.) ein Stück Phonizischer Kosmogonie vor. Für Anerkennung alt-orientalischer Grundlagen in jenen Bruchstücken sind Beck, Heyne, Meiners u. A. (s. Böttigers Ideen zur Kunstmythologie I. S. 220. 375 und jetzt Sanchoniathonis Fragmenta ed. Io. Conr. Orellius p. IV sq. vergl. p. 4 sqq., welche Gelehrte selbst auf jene Seite treten). Gänzlich verworfen werden diese Fragmente von Hissmann u. A., denen neuerlich Lobeck (Aglaopham. p. 1265 sqq.) durch neue Beleuchtung derselben ganz entschieden beipflichtete. Polemische Zwecke hatte schon Philo mit diesen Griechischen Auszugen, und zwar gegen den

kad bleiben, in jenem Phönizischen Zeitgewossen der Seminmis so zu sagen einen Atheisten zu erblicken, denn ihm zufolge wäre das ganne Punische Pantheon mit lauter gewesenen Menschen, bevölkert gewesen; und wenn auch unter den Angaben, die uns unter seinem Namen überliefert werden, manche ein so alt-morgenländisches Gepräge haben, dass sie kaum von Snäteren erdichtet sevn können, so müssen uns doch die verschiedenen polemischen Absiehten, die bei den wiederholten Mittheilungen sichtbarlich vorwalten, gegen jenen Satz, die Phönizischen Gottheiten seyen Könige und Königinnen gewesen, im höchsten Grade misstrauisch machen In diesem Sinne möchte der von einem religiösen Griechen ausgeführte Satz, dass keiner unter den Barbaren ein Gottesleugner gewesen, 1) eine grosse Wahrheit enthalten; wenn man nämlich an das Widersinnige der Annahme denkt, als hätten sich ganze Völker des alten Morgenlandes vermittelst listig veranstalteter Apotheose Fürsten und Fürstinnen als Götter und Göttinnen aufdringen lassen. Mit jenen aus einem allgemein verbreiteten Glauben an Seelenwanderung hervorgegangenen Buddha-Göttern hat es eine andere Bewandtniss.

Unter den Griechen erklärten zuerst die Sophisten die Griechischen Nationalgottheiten theils auf realistische Weise, theils lehnten sie sich entschieden gegen den Hellenischen Polytheismus auf. <sup>4</sup>) Sie fanden Gönner und Freunde unter

Josephus (nach Böttiger; alsdann müsste man Philo's Zeitalter später als Nero's Regierung setzen), Porphyrius gegen die Christen, und hinwieder Eusebius und andere Kirchenlehrer gegen die Heiden, gegen welche ihnen so uralte Nachrichten von der Nichtigkeit der ethnischen Religionen eine erwünschte Waffe waren.

<sup>1)</sup> Ότι μηδείς τῶν βαρβάρων άθεος. So lautet die Ueberschift eines Kapitels des Aelianus, das jetzt unter den vermischten Geschichten steht (V. H. II. 31), das aber vielleicht aus desselben Schriftstellers Büchern von der Vorsehung (περί προνοίας) als ein Brachstück in jene andere Sammlung verpflanzt worden; wenigstens ist in diesem Kapitelchen von der Vorsehung der Götter auch die Rede.

<sup>2)</sup> Prodikos von Ceos (Cic. de N. D. I., 41); Protagoras von

Staatsmännern, und Widersacher an den Sekratikern. Dunter jenen suchte Kritias, einer der dreissig Tyrannen, den man deswegen auch den Sophisten nannte, einem noch kühneren Systeme durch poëtische Darstellungen Eingang zu verschaffen. Der und seine Anhänger gingen von zwei Sätzen aus. Zuvörderst behaupteten sie als ursprünglichen Zustand der Menschheit eine bis zur Anthropophagie versunkene Bestialität; sodann, dass Priester und Gesetzgeber, um die so rohen Menschen auch vom heimlichen Uebertreten ihrer strengen Gesetze abzuhalten, und sich des Gehorsams ihrer Untergebenen durch knechtische Furcht zu versichern, die Lehre von Göttern und von einem Leben nach dem Tode absichtlich erdichtet hätten. D

In der Cyrenaischen Schule nahm die Skepsis in Sachen der Nationalreligion ohngefähr denselben Gang. «Aristippos hatte wahrscheinlich mit Vielen seiner Zeit die Vorstellung und Verehrung der Volksgötter für Aberglauben gehalten, und wusste nur ein höheres Wesen von seinem System aus nicht zu gewinnen. Theodor aber scheint in späterer Zeit dies unverholen ausgesprochen zu haben; daher er als Atheist im Alterthume berüchtigt war. Aber leicht ist zu sehen, dass dieser Atheismus nicht blos die Volksgötter betrifft, sondern ein Missverstand alles Heiligen und Unvergänglichen ist; wie denn auch Plutarch von ihm sagt (advers. Stoicos cap. 31), dass er etwas Ewiges und Göttliches geleugnet habe. Und in der

Abdera (Sext. Empiric. IX. 53-57). vergl. Böttigers Kunst-Mythologie I. S. 182 ff.

<sup>1)</sup> Plato de Legg. IX zu Anfang, in der Republik und in andern Dialogen.

<sup>2)</sup> Κριτίας ὁ τύραννος, ὁ σοφιστής, welcher letztere Beiname damals gerade noch nichts Anrüchiges hatte (s. Critiae Tyranni Carmina ed. Nicol. Bach. p. 3. Er wird auch Popularphilosoph genannt (φιλόσοφος ἐν ἰδιώταις).

<sup>3)</sup> Sext. Empir. IX. 13 und 54. p. 551 sq. u. p. 562 sqq. ed. Fabric. vergl. Critiae Carmm. p. 56 sqq.

That zeigt sich durch ihn das Cyrenaische System schon auf der Spitze der Unsittlichkeit.

Mit diesem Theodoros oder mit andern Gottesleugnern oder auch nur Bestreitern der Volksgötterschaar wird nun in vielen Anführungen der Alten Euemeros von Messana in Sicilien zusammen – oder vielmehr gewöhnlich an ihre Spitze gestellt. <sup>2</sup>) Und er verdiente diese traurige Ehre. Denn

<sup>1)</sup> Auszug von A. Wendt aus seiner gehaltreichen Schrift De philosophia Cyrenaica in den Götting. gelehrt. Anzeigg. 1835. S. 796. Ich füge hinzu, Theodoros muss es mit seinen Aeusserungen sehr weit getrieben haben; sonst hätte er wohl nicht zu entsliehen und in Athen zum Schutz des Demetrios von Phaleron gegen den Areopag seine Zuslucht zu nehmen brauchen. Wenigstens war die Nationalreligion durch scheinbar äusserliche Anerkennung leicht zu bestechen, und in der Regel konnte sich ein Freidenker unter den Griechen unglaublich viel erlauben, wenn er nur nach dem Herkommen den öffentlichen Gebräuchen sich einigermassen bequemte (Sext. Empir. IX. 49: — χατὰ μὲν τὰ πάτρια ἐθη καὶ τοὺς νόμους λέγων είναι θεοὺς, καὶ πᾶν τὸ εἰς τούτων θρησκείαν καὶ εὐσεβειαν συντεῖνον ποιαῦν).

<sup>2)</sup> Theodoretus Therapeut. III. p. 760 ed. Schulze: Ovx av μόνοι γε άθεοι Διαγόρας ο Μιλήσιος και Θεόδωρος ο Κυοηναίος, και Ευήμερος ο Τεγεάτης και οι τούτοις ηκολουθης κότες, παντάπασι φάντες μή είναι θεούς, ώς ο Πλούταρχος. έφη. Namlich Pseudoplutarch De placitis philosoph. I. 7 (vergl. C. D. Beck daselbst p. XV sqq. und p. 149). Es hatte in dieser neuesten Ausgabe der Theodoret, wo selbst Handschriften vorangingen, ο Μήλιος an die Stelle von ο Μιλήσιος gesetzt werden sollen. Auch war Euemeros nicht aus Tegea in Arkadien, auch nicht aus Agrigent in Sicilien (wie Arnobius IV. 29 sagt), sondern Meoσήνιος, d. i. ans Messana in Sicilien. Aelian. V. H. II. 31. Oὐδείς γούν έννοιαν έλαβε τοιαύτην, οΐαν ο Εύήμερος ο Μεσonvios (Coray p. 295 löscht den ersten Artikel aus, den cod. Heidelb. nr. 155 dock auch hat. Jedoch wird man ihn entfernen oder οΐαν η Εύήμ. lesen müssen.) η Διογένης ὁ Φρὺξ, η Ίππων, η Σωσίας,  $\hat{\eta}$  Επίχουρος χ. τ. λ. (Dem Σωσίας hat man  $I\pi\pi$ ίας oder Fogyias unterstellen wollen. Jedoch hat unser Cod. und der alte, welchen Eustath. in Odyss. III. vs. 381. p. 134 ed. Lips. ge-Creuzer's deutsche Schriften. 1. 1.

wenn jene destructiven Sätze der Sophisten, der Cyrenaiker und Skeptiker an sich schon gefährlich und verderblich genug

brauchte, ebenfalls Συισίας.) - Wenn in dem vortrefflichen Abschnitt über Euemeros in Böttigers Kunst-Mythologie S. 186 ff. zuerst von Logographen die Rede ist, welche die Mythen durch blosse geschichtliche Thatsachen zu erklären und aus den Göttern selbst blosse Feldherrn, Könige, Gesetzgeber herauszudemonstriren gesucht haben sollen, so wird unter diesen Schriftstellern Charax von Lampsakos angeführt, und in der That hat Eustathius (in Odyss. IV. p. 176 Lips.) Χάραξ. Es sind also die Hellenica des Charax (Suidas II. p. 3878 Gaisf.) mit dem oben so betitelten Buch des Charon von Lampsakos verwechselt worden. Charax gehört der Römischen Kaiserzeit nach Nero an. Aus den folgenden Belehrungen theile ich Einiges auszugsweise mit. Böttiger fahrt fort: "Wir wissen aus der merkwürdigen Stelle beim Eusebius in der Praep. Er. II. 4. dass ihm (dem Euemeros) der Macedonische König Cassander eine Mission über die Meerenge von Babel-el-Mandel hinaus gab. Auf dieser Seereise besuchte er ohnstreitig nicht nur die Küsten des alten Arabiens (das alte Ophir), sondern auch die Inseln diesseits und jenseits des Vorgebirgs Comorin, wahrscheinlich auch Ceylon oder Taprobane. Nach seiner Rückkehr schrieb er ein Werk in vier Büchern, ίερα αναγραφή (das Tempelarchiv) betitelt. enthielt den ausführlichen Commentar zu einem Tempelregister, das er summarisch (χεφαλαιωδώς sagt Diodor. Tom. II. p. 633 und Eusebios) auf einer goldenen Saule im Tempel des Zeus Triphylies, in Panchäischen Buchstaben, d. h. in Hieroglyphen eingegraben fand. Der Tempel war im Mittelpunkt einer paradiesischen Insel [Totaque turiferis Panchaia pinguis arenis Virg. Georg. II. 139 mit Heyne. Cr.] auf einem hohen Berge (dem Adamsberge bei Candy?). Schon der Titel des Werks ist eine Art von Parodie auf die αναγραφάς eder Tempelregister, dergleichen wir aus Eusebios Chronikon von den Priesterinnen zu Argos und den Priestern zu Sikyon kennen. -Das Werk begann mit der Titanendynastie unter Krones, und zeigte dann, wie Zeus, sein Nachfolger, in Kreta, nach und nach sich alle Völker unterthänig machte, sie durch Ackerbau und Religionssatzungen entwilderte, und nach einer fünfmaligen Reise um den Erdkreis (terram quinquies circuivit beim Lactantins I. 11) mit seinen Kureten sich einen heiligen Priesterstaat in Osten auf der reichen Insel Panchaa stiftete, und endlich auf Knosses auf Kreta bewaren, so kamen sie jedoch, in theoretischen Werken vergetragen, nicht sofert ins grosse Publikum und unter das Volk,

graben wurde. (Ueberhaupt weiss er fast allen Göttern ihre Begrabnissplatze nach den Provinzen nachzuweisen, sepulcra per provincias monstrat sagt Minucius Felix p. 22 ed. Ouzel.)" Ich füge aus einem neuerlich gewonnenen Erklärer der Gedichte des Gregor von Nazianz (im Catalog. Manuscriptorum Clarkii in biblioth. Bodleiana ed. Gaisford. p. 49) bei: Κουρητες δέ είσι δαίμονες τινές ένοπλοι μαινόμενοι. Πυρρικην (leg. Πυρρίχην) γάρ δρχησιν ταύτην παλούσιν. Έλληνες μέν θεον τον διά φη (leg. τον Δία φασί), Γρηγόριος δέ φησιν ο θείος ότι Κοητών τύραννος ήν ανθρωπος γόης (fort. ήν ή ά. γ.). Οί δε τούτου υπασπισταλ χολαχεύοντες αυτόν θεών ανηγόρευσαν. Τούτου ο τάφος έμ Κρήτη και επίγραμμα έχει ότι αὐτόθι κείται, είς ελεγχου τών οίομένων αυτόν είναι θεόν φασί δε και σκηπτωθέντα τοῦτον ἀναιρεθηναι. Also noch obendrein vom Blitz muss dieser Zeus erschlagen werden, wie Tullus Hostilius der stolze Römerkonig, wie Salmoneus der König von Elis, die den Donnerer Zeus sachahmen wollten. Man sieht, wie diese pragmatische Ausdeutung der eifrigen Kirchenväter noch weiter ging als Euemeros, der doch den Zeus in patriarchalischer Behaglichkeit sterben lässt. Denu dies naunte man pragmatisch (τραγματικώς) auslegen (vergl. meine Meletemm. L. pag. 43 sq.). - Zuletzt muss ich noch eine Stelle des Basiljus (des späteren, in deu von Boissonade herausgegebenen Schollen über Gregorien von Nazianz, in den Notices et Extraits des Mss., de la Biblioth. du Roi Tom. XI. 2. pag. 78) berühren. Dort briest es: Μή είναι δέ πρόγοιαν και θεών οί περί Πυ θαγόραν καὶ Αριστοτέλην καὶ Δημόκριτον καὶ Επίκουρον έδοξαζου και οί κατ' αύτους κ. τ. λ. Mit Recht bemerkt Boissonade in der Note: "Basile réunit fort ridiculement, à mon avis, dans cette accusation d'athéisme, Aristote et Pythagore avec Démecrite et Epicure." - Allein, frage ich, sollte denn selbst ein Schriftsteller des zehnten Jahrhunderts so unwissend gewesen seyn, den Pythagoras unter die Atheisten zu stellen, da er fast in jedem Kirchenvater Verzeichnisse von Gottesleugnern unter den Griechischen Philosophen finden konnte? Ich kann mich nicht davon überzeugen, und glaube, Basilius hat geschrieben οἱ περὶ Πρωταγόραν. Denn Protagoras, obwohl nur Skeptiker in dieser Frage, wurde doch von Einigen zu den Gottoeleugnen gezählt (Sext. Empir. adv.

und die wissenschaftlich Gebüdeten hatten dagegen Waffen in der Hand, die ihnen eine klare Einsieht in das Wesen der menschlichen Natur und eine gesunde Logik lieferte. In diesem Geiste bemerkt zum Theil ein scharfer Kritiker der verschiedenen dogmatischen Systeme mit offenbarer Hinsicht auf Euemeros treffend: 1) «Die aber behaupten jene ersten Beherrscher unter den Menschen und welche Verweser der allgemeinen Angelegenheiten gewesen, hätten sich eine grössere Macht beigelegt und eine höhere Ehre, damit ihnen ihre Untergebenen Gehorsam geleistet, und jene seyen nach ihrem Tode mit der Zeit für Götter gehalten worden, diese verstehen wiederum nicht was in Frage kommt. Denn eben jene Leute selbst, welche sie unter die Götter erhuben, wie kamen sie doch zum Begriff von Göttern, worunter sie jene einreiheten? Dieses eben, was gerade einer Demonstration bedarf, übergeht man. Ausserdem ist aber auch das Behauptete unwahrscheinlich. Denn was von Regenten geschiehet, besonders wenn es lügenhaft ist, hält sich mit den Regierenden nur so lange sie leben, wird aber, so wie sie das Zeitliche verlassen, wieder abgeschafft.» - Wenn aber Euemeros, gerade weil er die Empfänglichkeit seiner Landsleute für wunderbare Geschichten kannte, nun mit einem Reisebericht von fernen Ländern und von einer Wunderinsel, nach der Logographen Weise, aber wie ein umgekehrter Herodot, vor einem gemischten Publikum auftritt, um auch dem gemeinsten Manne den Glauben seiner Väter zu entreissen, ohne etwas Besseres an die Stelle zu setzen, und ohne sich überhaupt um die sittliche Wirkung seiner Erzählungen im Geringsten zu bekümmern; dann möchte die doch fast allgemeine Entrüstung, die

Math. IX. 55. p. 564). Statt 'Αριστοτέλην könnte man auch 'Αρισταγόραν vorschlagen, denn Aristagoras von Melos wurde zu den Atheisten gezählt (s. Fabricius zum Sext. Emp. pag. 561). — Aber Aristoteles galt bei Andern für einen halben oder ganzen Atheisten. (Man s. die andere Hauptstelle des Sextus Pyrrhon. Hypotyp. III. 218. p. 182, und vergl. Cic. de N. D. I. 13 post init.)

<sup>1)</sup> Sextus Empir. advers. Mathemm. IX. 34. p. 557 ed. Fabric.

ihn von Seiten seiner Zeitgenossen, und die Verachtung, die ihn von den ersten Männern der Nation traf, nicht blos hinlänglich zu erklären und vollkommen zu rechtfertigen, sondern auch höchlich zu loben seyn. 1)

Es ist in mehr als einer Hinsicht merkwürdig zu sehen, welche Aufnahme ein solches Popularsystem auf die Lehrer des Christenthums hervorgebracht, und welchen Gebrauch sie davon gemacht haben, und weil ein gelehrter Alterthumsforscher gerade bei dieser Gelegenheit die Bemerkung macht, <sup>2</sup>) dass die Stellen der Griechischen Apologeten hier noch einer besonderen Sichtung bedürfen, so will ich dazu einen ganz kleinen Beitrag geben: In den früheren Zeiten des Christenthums, als die apostolischen Väter und ersten Vertheidiger des neuen Glaubens, zum Theil selbst geborne Griechen, noch einen gewissen Gemeinsinn für das was unter Hellenen ziemlich sey und eine besorgliche Liebe zu ihren heidnischen

<sup>1)</sup> Eratosthenes naunte den Euemeros einen Bergäer ( $Beo\gamma\alpha lo\nu$ ) d. h. er nannte ihn einen Lügner, der eben so unverschämt sey als jener aus Berga gebürtige Antiphanes (Polyb. XXXIV. 5. vergl. XXXIII. 12), und Polybios selbst verglich ihn mit dem Mährchenerzähler Pytheas (vergl. Eratosthenica ed. Bernhardy p. XV v. p. 12). Plutarchos aber (de Isid. et Osirid. p. 360, A. p. 475 Wyttenb.) giebt ihm die Entweihung alles Heiligen auf den Kopf Schuld, und sagt er habe durch seine erlogenen fabelhaften Erzählungen die ganze Masse der Gottlosigkeit über die Welt verbreitet ( $\pi \tilde{\alpha} \sigma \alpha v$ άθεότητα κατασκεδάννυσι τῆς οίκουμένης). - Ich möchte daher den Grund dieser allgemeinen Verwünschungen der Griechen nicht sowohl mit Lobeck (Aglaoph. p. 989 sq.) darin suchen, dass Eucmeros zuerst die ganze Götterlehre erschüttert und den Juppiter selber als gewesenen Menschen zu nichte gemacht, als vielmehr in der ungeheuren Wirkung, die sein destruirendes Werk durch die populare und angenehme Einkleidung auf alle Classen der Gesellschaft hervorgebracht hatte. - Bekannt ist auch die Entrüstung des Kallimachos über die Antastung der Gottheit des höchsten Nationalgottes (Callimach. Hymn. in Iov. vs. 8 mit dem Scholion; vergl. Pauli Epist. ad Tit. XV. 12 mit den Auslegern).

<sup>2)</sup> Böttiger in der Kunst-Mythologie I. S. 190-

Landsleuten bewahrt hatten, verletztë sie ein so frivoles Lügenwerk nicht minder als die übrigen fromm und bittlich lebenden Griechen. In diesem naiven Volksgefühl drückt sieh einer der ältesten Kirchenväter über Euemeros selbst noch stärker aus als der fromme aber heidnische Plutarchos. «Ueber den höchst gottlosen (á9sorárov sagt Theophilos von Antiochien) Euemeros scheint uns überflüssig nur zu reden. Denn nachdem er sich erfrecht, von den Göttern Vieles auszusprechen, will er am Ende und überhaupt behaupten, es seyen gar keine Götter, sondern Alles in der Welt werde vom Zusall (αὐτοματισμῷ) regiert. ) — Aber schon im nächsten Zeitalter glaubten die Kirchenväter von diesem Roman des Euemeros viel grösseren Gewinn zu ziehen, als von jener Kosmogonie des Sanchuniathon. Das waren doch immer nur Vermenschlichungen alter Asiatischer Götter. Hier aber hatte ein Grieche selbst, ein Freund von Königen, ein welterfahrner gelehrter Philosoph, die Nichtigkeit des ganzen Hellenischen Olympus aus Tempelarchiven urkundlich vor allem Volke erwiesen. Einen solchen Mann konnten sie brauchen; unbekümmert dass die ersten Männer der Nation ihn mit Spott einen Lügenmund, mit Abscheu einen Gottesleugner genannt, Empfindungen die vormals mancher fromme Christ, so wie Theophilus, mit ihnen getheilt haben mochte - entblödeten sie sich nicht in diesem Krieg gegen die Griechischen Götter Parthei für ihn zu nehmen, und ihn und seine Genossen mit Lobeserhebungen zu überhäusen. 2) — Ob diese Benutzung eines offenbaren Lügensystems dem Christenthum im Ganzen wahren Vortheil gebracht, lasse ich auf sich beruhen; dass aber ein solches Verfahren nicht redlich war, stellt sich jedem Unpartheiischen von selber dar. 3) Ihr Eifer mochte noch durch

<sup>1)</sup> Theophilus ad Autolycum III. p. 121 ed. Colon.

<sup>2)</sup> Wie z. B. Clemens von Alexandria im Protrepticus pag. 20 Potter. thut.

<sup>3)</sup> In diesem richtigen Gefühl erklärt sich auch der wackere Schoell darüber in der Histoire de la Litterature Grecque III. p. 251: "Les Pères de l'Eglise (nicht alle, wie wir gesehen haben)

den heidnischen Philosophen gegenüber befanden; aber womit könnten wir Theologen und Geschichtschreiber der christlichen Kirche (ihre Namen wollen wir aus Achtung gegen ihre übrigen Verdienste unterdrücken) entschuldigen, die nach heut zu Tage kein Bedenken tragen, sich der stumpfen und verrosteten Waffen aus der Euemerischen Rüstkammer gegen die Religionen der alten Griechen und Römer zu bedienen?

Aber eben unter den Römern selbst hatte der Euemerismus zeitig Glück gemacht, seitdem Ennius ¹) das heilige Verzeichniss (ἰερὰ ἀναγραφή) jenes Griechen bearbeitet hatte; ein deutlicher Beweis, dass damals schon, als die Römer erst auf dem Wege zur Weltherrschaft waren, der Boden, worin der altitalische Glaube gewurzelt, ziemlich aufgelockert und empfänglich genug war, alle mögliche Glaubensweisen in sich aufzunehmen und politisch zu verarbeiten. Ueberhaupt darf uns die fast allgemeine Gleichheit der Gottheiten, die Griechen und Römer verehrten, nicht verleiten, darum auch eine

au contraire, qui ne voyoient dans ce philosophe qu'un antagoniste de l'idololatrie, lui ont souvent fait un honneur qu'il ne méritoit pas. Nous ne pouvons voir en ce pretendu sage qu'un insensé, qui a voulu renverser les institutions de son pays, et un fourbe qui a étaye son système sur le mensonge.

<sup>1)</sup> Cic. de N. D. I. 42. p. 190 ed. Moser. Quae ratio maxime tractata ab Euhemero est, quem noster et interpretatus et secutus est praeter cetteros Ennius. Ab Euhemero autem et mortes et sepulturae demonstrautur deorum. Aus dem interpretatus est müchte ich mit Bettiger (Kunst-Mythologie I. S. 190) nicht schliessen, dass es mehr als eine Uebersetzung gewesen. Auch sagt der Nachtreter des Alexandriners Clemens Arnobius IV. 29: "Et pessumus quidem hoe in loco emnes istos nobis quos inducitis, atque appellatis Deos, homines faisse moustrare, vel Agragantino Euhemero replicato, cuius libellos Eunius, clarum ut fieret cunctis, sermonem in Italum transtalit." — Aber merkwürdig ist das secutus est, welches beweist, dass schom in der zweiten Hälfte des sechsten Jahrhunderts der Stadt sich Männer wie Ennius einem solchen Systeme hingeben konnten.

Gleichheit der religiösen Denkart beider Völker anzunchmen. Die Verschiedenheit ist zu einlenehtend. Die Griechischen Götter waren Naturmächte, die ein schönes heiteres Leben führen, getheilt unter Lust und That, den Stammkönigen der Hellenen gleich, ohne einen ernsten weithinansgesteckten Plan, und die Verehrung, die ihnen die Menschen erzeigten, war ein Gemisch von kindlicher Furcht und Freude. heiteres Götterhaus bot der dichtenden wie der bildenden Kunst eine sinnliche Mannigfaltigkeit von Gestalten, Charakteren und Scenen dar, die der empfängliche Geist der Griechen mit einem Glück, wie kein anderes Volk der Welt, zur vollendet schönen Erscheinung brachte. Diese sorglose Unbefangenheit und spielende Geistesfreiheit war nicht das Erbtheil des Römers geworden. Ackerbau und Hauswesen, Krieg und Staat erfüllten ihn ganz, und beschäftigten ihn mit Verfolgung ernsthafter Zwecke. «Der Zweck des Menschen und der göttliche ist Einer, aber ein der Idee äusserlicher Zweck; so gelten die menschlichen Zwecke für göttliche Zwecke, damit für göttliche Mächte. - Da haben wir diese vielen besonderen höchst prosaischen Gottheiten.» Der Charakter des Römischen Cultus ist dieser: "Es wird Gott gedient um eines Zweckes willen, und dieser Zweck ist ein menschlicher; der Inhalt fängt so zu sagen nicht von Gott an; es ist nicht der Inhalt dessen, was seine Natur ist, sondern er fängt vom Menschen an, von dem was menschlicher Zweck ist. 1)

<sup>1)</sup> Hegel Vorlesungen über die Philosophie der Religion II. S. 136 f. und 141. Man lese Cic. de N. D. III. 24. "Sed eo iam, unde huc digressi sumus, revertamur (gelegentlich bemerkt, eine dem Plato abgeborgte Uebergangsformel). — Nam mentem, fidem, spem, virtutem, honorem, victoriam, salutem, concordiam ceteraque eiusmodi rerum vim habere videmus, non deorum." D. h. es sind ethisch-politische Begriffe, keine Gottheiten. Zum Beispiel jene virtus oder männliche Tugend war für den Römer der Hebel zu Allem was er im öffentlichen Leben für gross und herrlich hielt; sie legte ihm Anstrengungen und Opfer aller Art auf, um als Bürger das zu seyn und zu werden was zu seyn und zu werden sein Stolz war, aber eben darum war sie eine Eigenschaft des Menschen,

Aber darum möchte es doch zu überlegen seyn, ob wir nun auch die Römische Religion als eine Religion des weltlichen Zweckes, als die der Reulisirung der Weltherrschaft überhaupt bezeichnen dürsen. Es ist wahr, schon in den älteren Zeiten, wo sie grossentheils als ein Kind der Etrurischen betrachtet werden muss, beruhte das ganze Römische Staatsgebäude auf einem Systeme sogenannter Offenbarungslehren, deren Theorie und Praxis in der sogenannten disciplina Etrusca enthalten war. Aber eben diese gedankenvollen Etrusker, von denen solche Satzungen ausgingen, waren doch einerseits Schüler morgenländischer Theologie (wir erinnern an die obigen Betrachtungen über den Janus), andrerseits war ihr Geist und Sinn ganz auf das wunderbare Walten der Natur gerichtet, und die Grundlage der Etruskerdisciplin war so zu sagen eine theologische Physik. Nun ist zwar nicht zu leugnen, dass eben diese Naturlehre von Roms Königen und Patriciern ganz und gar politisch angewendet ward, und durchaus den Staatszwecken der regierenden Caste dienen musste; aber im Wesentlichen war und blieb sie doch Naturreligion. Selbst der neue vollständige Verein der Römischen Zwölf-Götter war ein personificirtes Calenderjahr. Man lese nur die Fasti des Ovidius, so weit wir sie übrig haben, oder das Büchlein des Johannes aus Lydien über die Monate der alten Römer; wofür auch bildliche Darstellungen dieser Gottheiten sprechen, namentlich die zu Gabii gefundene Ara oder

nicht der Götter, welche nach Griechischen Religionsbegriffen als wesentliche Müchte durch sich selbst sind, was die Menschen erstreben müssen (vergl. Eméric David Introduction zum Jupiter p. CXCIX).

— Aber zu jenen mehr Römischen Vorstellungen hatte früher schon Prodikos durch seine Personification der Tugend (ἀρετή) und späterhin die mehr und mehr reflectirende Religion der Griechen selbst Anlass gegeben. Man denke nur, um beim vorliegenden Begriffe stehen zu bleiben, an das berühmte Skolion des Aristoteles an Hermizs, und an die bildliche Darstellung Ἑλλάς καὶ ᾿Αρετή (Graecia et Virtus) des Euphranor (Plin. H. N. XXXV. 8. 19, wo jedech jetzt Siflig aus Codd. berichtigt hat et Virtutem egregiam, statt Virtutem et Graeciam).

Vase, ') welche uns die im Kreise gegrangten Köpfe der Zwölf-Götter und ihre Attribute, als Monatszeichen mit Zodiakalgestirnen combinirt, vor Augen stellt. Auch war ja der Sinn der Römer, so lange sie ihrer alten Sitte getreu eifrige Landwirthe waren, der lebendigen Haushaltung der Natur und den von den Naturmächten, den Göttern, abhängigen Bedingungen des Landbaus und der Viehzucht zugewendet. In einem Jahrescyclus von Opfern und Gebräuchen aller Art, in einer Menge von Formeln, Gebeten und Liedern der Salier und der Arval-Brüder waren Hirtenleben und Ackerbau in religiösen Sanctionen dem ganzen Römervolke eingeprägt. Das alte Mondenjahr in seinem Verlaufe war in der wunderbaren, jugendlichen Wassernymphe wie in der alten Brod spendenden Anna Perenna verkörpert, der man an den Iden des März im Freien am Flusse ein geniales (festum geniale) Lauberhüttensest seierte. Noch im gebildeten Zeitalter war ja beobachtenden Griechischen Philosophen der einfache rustike Charakter Römischen Volkslebens und Volkscultus achtungswerth. 2) Auch war jener fromme Geist Latinischer Hausreligion in jener bedeutsamen Verehrung von Laren, Penaten 3)

<sup>1)</sup> Jetzt im Louvre. s. Mon. Gab. nr. 16 und 17. vergl. Description des Antiques du Musée Royal par Visconti et Mr. le comte de Clarac nr. 381. p. 162 und die Abbildung in den Bilderheften des Grafen von Clarac pl. 171. Man s. auch K. O. Müllers Handb. der Archäol. d. K. S. 491. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> Posidonius ap. Athen. VI. p. 274. p. 548 sqq. Schwgh. vergl. Posidonii Rhodii Reliqq. ed. I. Bake p. 169 sqq. Es ist dort freilich von alterer Zeit die Rede, auch wird die Römische Sparsamkeit in Cultusmitteln und Opfergaben nicht verschwiegen. Aber dass noch späterhin auf dem Lande viele Spuren des alten frommen Römersinnes übrig geblieben, bezeugen die Schriftsteller vom Landbau, ingleichen Virgil, Horaz, Persius und andere Dichter.

<sup>3)</sup> Hegel Grundlinien der Philosophie des Rechts S. 163. S. 170: "Die Identificirung der Persönlichkeiten, wodurch die Familie Eine Person ist und die Glieder derselben Accidenzen, ist der sittliche Geist der (für sich abgestreift von der mannigfaltigen Acusserlichkeit, die er in seinem Daseyn, als in diesen Ladividuen und

und in Todtenfeiern und Familien - und Versöhnungefesten (Charistia) noch immer im Leben erhalten. Auch beurkundet sich der religiöse Geist Römischer Naturreligion zuweilen in einer gewissen Gressartigkeit; wie denn z. B. der Römer beim Erdbeben zu keinem bestimmten oder überhaupt bekannten Gotte, sondern zu den dunkelwaltenden Naturkräften überhaupt zu beten pflegte. 1)

Bei einer solchen Nation wird man wohl auch die politischindifferente Teleranz und Aufklärerei der Vornehmen von der
religiösen Denkart des grossen Velkes gehörig zu unterscheiden haben. Mochten auch jene Optimaten sich beeilen, die
neue Weisheit eines Euemerus sich anzueignen, die ihnen ein
mit den ersten Häusern Roms vertrauter gelehrter Poët wie
Ennius so bequem zurecht gemacht hatte: sie durften sich
solcher Entdeckungen doch nur im Stillen freuen; der gesunde
Sinn des Volks würde sie ausgestossen haben.

Da ich gerne concret zu Werke gehe, so will ich dies an einem Beispiel zeigen: Das Sternbild der Ziege war schon in den Localculten Griechenlands von Bedeutung, und Pausanias berichtet, wie die Phiasier auf ihrem Marktplatz dem vergoldeten Erzbilde derselben Ehre erwiesen, damit die Ziege im Aufgang ihren Weinstöcken nicht schaden möge. <sup>2</sup>) Die Ziege mit dem Fischschweise war im Römischen Bildercalender das tropische Zeichen des nun wieder auswärts steigen-

den in der Zeit und auf mancherley Weisen bestimmten Interessen der Erscheinung hat) — als eine Gestalt für die Vorstellung herausgeheben, als die Penaten u. s. f. verehrt worden ist, und überhaupt das ausmacht, worin der religiöse Charakter der Ehe und Familie, die Pietät liegt." — Wie in den Streitigkeiten der Plebejer, mit den sie vom Connubium ausschliessenden Patriciern der gesunde religiös sittliche Sinn der Gemeinen gegen die schroffe Abgeschlossenheit der regierenden Caste sich geltend zu machen wusste, bezeugt die charakteristische Geschichte von der Pudicitia patricia und plebeia beim Livius (X. 23).

<sup>1)</sup> Gellii N. A. II. 28.

<sup>2)</sup> Pausan, II. 13. 4.

den Sonnenlaufs. 1) Der Steinbock mit dem Fischschwanz kommt auf vielen Städtemünzen der Römischen Kaiserzeit vor. besonders auch über Wellen schwebend als Cohortenzeichen der 18. und 22. Legion. 2) Der Steinbock (capricornus) war das Geburtshoroskop des Kaisers Augustus, der es als ein glückliches Vorzeichen seines Aufsteigens zur Weltherrschaft auf Münzen prägen liess; und auf der berühmten Wiener Camee (gemma Augusta), welche den feierlichen Verein der Kaiserlichen Familie darstellt, sehen wir dieses Zeichen über dem Haupte des Kaisers schweben. 2) Auf einer Ara ist neben Mercurius mit dem in einen Fisch auslaufenden Steinbock und einem Hahne die Inschrift zu lesen: Deo sancto Mercurio August. Sacrum. 1) Aus Eratosthenes erhalten wir das Bruchstück einer Titanomachie, wonach Aegipan oder Capricornus den Titanen zuerst panischen Schrecken eingejagt, weil er Seemuscheln auf sie aus der Höhe herabgeschleudert habe. ') Auf einem neuerlich bei Wiesbaden gefundenen bronzenen Cohortenzeichen, worüber ich diese mythologische Bemerkungen zu machen veranlasst war, erscheint dieser fischgeschwänzte Steinbock mit einem grossen Pectinit (Kammmuschel) im Maule, mit drei Myrtenzweigen verziert. Die Myrte, als der Baum der Venus, weist auf die gens Iulia,

<sup>1)</sup> Mythograph. Vatic. III. 12. p. 207 Bode.

Rasche Lex. univ. rei numar. Suppl. I. p. 1635. Eckhel D.
 V. VII. p. 403. vergl. Wiener de legione Romana XXII. p. 79 sq.

<sup>3)</sup> Sueton. Octavian. cap. 94. Eckhel Choix de pierres gravées du Cabinet imperial pl. I. vergl. Mongez Mémoires de l'Acad. des Inscript. Paris 1827. Vol. VIII. p. 392.

<sup>4)</sup> Bei Doni Inscriptt. Cl. I. tab. 4. nr. 1. Ueber den Mercurius Augustus lese man nach Fr. Münter bei Orelli Inscriptt. Latin. II. p. 440.

<sup>5)</sup> ap. Hygin. P. Astronom. II. 28 in Capricornus p. 480 ed. Staver. vergl. Eratosthenica p. 162 ed. Bernhardy. — Hac etiam de causa eius (Capricorni) inferiorem partem piscis esse formationem, quod muricibus [id est marinis conchyliis] sit iaculatus pro lapidum iactatione.

auf das Geschlecht der Julier hin, welche ihre mythische Abkunft von der Venus herleiteten. — So war also ein altes calendarisches Zeichen mit seiner aus dem Volksmythus entlehnten Bedeutung zum Kriegspanier Römischer Heere geworden,
die sich denn auch das Attribut der göttlichen Stammmutter
des ersten Kaiserhauses als Anhang gefallen liessen. ¹) Aber
nimmermehr hätte das Römervolk und das Römerheer sich
dies Zeichen gefallen lassen, wenn man ihm aus Euemerus
erzählt hätte: Pan hatte die Aega zur Frau; von Juppiter
geschwängert giebt sie ihren Sohn für das Kind des Pan aus.
Daher ward er Aegipan genannt, und Juppiter: Aegiochus;
der diesen seinen Sohn, weil er ihn sehr lieb hatte, im Zeichen der Ziege zum ewigen Andenken unter die Sterne versetzte. ²)

Wer aber etwa zweiseln wollte, dass noch in später Kaiserzeit das Elementare und Physische in den religiösen Vorstellungen der Menge vorgewaltet, den darf man nur, um ihn eines Andern zu belehren, an den Eiser erinnern, womit die Römischen Heere sich den Naturculten fremder Völker ergaben, und z.B. Gallische und Germanische Berge, Haine, Quellen und Flüsse mit latinisirten Namen zu Göttern ausprägten, ihnen Gelübde darbrachten, Altäre und Bilder weihten. 3) — Es ist auch

<sup>1)</sup> Wie sie sich denn auch einen Mercurius Augustus gefallen liessen.

<sup>2)</sup> Euhemerus ap. Hygin. P. Astr. XIII. p. 449 sq. Staver. — Noch beim Nonnus (Dionyss. I. vs. 396 sqq.) leuchten im Mythus vom Kadmos und Harmonia ganz deutlich Elemente einer Samethracischen Kosmologie hervor. — Euemeros dagegen hatte im dritten Buche seiner sauberen heiligen Geschichte erzählt, vorgeblich aus dem Berieht der Sidonier, Kadmos, des Dionysos Grossvater, sey Koch ihres Königs gewesen, und habe sich mit einer Flötenspielerin Namens Harmonia nach Böotien gestüchtet (Athen. XIV. p. 658, E. F. p. 398 Schwgh.).

<sup>3)</sup> Man denke nur an den Deus Penninus in den Alpenlandern, an den D. Vogesus in den Vogesen, an die Diana Abnoba und D. Sirena in den Rheinlandern, sowie sie in Italien ihren Tiberis, ihre Albunea u. s. w. göttlich verehrten. Ich habe in der Schrift Zur

bemerkenswerth, mit welcher Zweifelsucht sich nach Cicero über den Gott der Römischen Sage Romalus-Quirinus erklärt; ') und dennoch musste er selbst erleben, wie einer seiner Zeitgenossen, dessen weitausschenden Planen er sich oft mit gleichgesianten Staatsmännern erfolgreich widersetzt, wie der grosse und glückliche Julius Cäsar nach seinem Tode unter die Götter der Nation versetzt ward. Und dies war nar der Anfang einer ganzen Reihe von Vergötterungen, worin die Schmeichelei der Senatoren in den nächstfolgenden Jahrhunderten wetteiferte, und worüber christliche Schriftsteller ihren Unwillen auslassen. <sup>2</sup>) — In diesem Falle mit vollem Recht;

Geschichte der Römischen Cultur am Oberrhein und Neckar S. 50 f. u. S. 101 einen auf Römersteinen unserer Gegend vorkommenden Dens Visucius auf ein Flüsschen Weschnitz in der Bergstrasse bezogen; welches ich zurücknehme (obschon der hochverdiente Jacob Grimm in seiner Deutschen Mythologie S. 340 sich darauf berufen), da auf mehreren im Württembergischen gefundenen Steinen ein Mercurius Visucius, eine D. Visucia und anderwärts ein Deus Visons und eine Dea Visuuna vorkommen; woraus sich ergiebt, dass diese Gettheiten Römisch-Gallische sind und den Visucii in der Gegend des heutigen Besançon angehören (s. Martin la Religion des Gaulois I. p. 376). Herr Stälin wird in den Württembergischen Jahrbüchern noch in diesem Jahrgang weitere Erläuterungen darüber geben.

- 1) De Be Publica II. 10. p. 237 ed. Moger.
- 2) Z. B. Tertullianus im Apologet. cap. 34 fin.: "Si non de mendacio erabescit adulatio einsmodi, hominem deum appellans, timeat saltem de infancto" etc. mit Heraldus and Haverkamp. Ueber die Feierlichkeiten und Gebräuche dabei ausführlich: Herodismus IV. 2. p. 806 sqq. Irmiach. Isaak Casaubon zu Szeten Cast. cap. 88: p. 226 ed. Wolf. scheint geneigt, den Ursprung dieser öffentlichen Apotheose aus den szerisprivatis der Kömer abzuteiten, wosch es Sitte gewesen, dass Kinder ihren Eltern nicht allein einen Techtendienst erwiesen, sondern auch eine Art von göttlicher Ehre; welches sodann auf die Kaiser als Väter des Vaterlandes übergetragen worden. Darauf bemerkt er aus Labeo beim Servius, diese Götter seyen Seelengötter (dii auimales) genannt worden, weil sie aus abgeschiedenen Seelen entstehen. Man vergl. hiermit Cic. de N. D. II. 24, wo der Seele oder des Geistes des vergötterten Remnius ter

und wir selbst heute noch werden solche Empfindungen theilen müssen, wenn wir anders politische Religionen und Völkerglauben, wie sich gebührt, unterscheiden wollen. Jene Religionen sind Kinder zeitlicher Zwecke, und altern vor der Zeit, sie sind Gebilde der Macht und der Staatsgewalt, und fallen mit ihr unter der Staaten Trümmern; ja sie verlieren auf mit einem blossen Regierungswechsel ihre Gültigkeit; diese sind aus der heimathlichen Erde gewachsen, an der Brust des

dacht wird. Sollen wir dem Mythographus Vatic. III. ?. p. 219 ed. Bode glauben, so war dabei eine ähnliche Vorstellung wie beim Hercules herrschend: "Haec enim simulacra etiam corum esse dicta mnt, qui per ἀποθέωσιν dii facti sunt", nämlich dass man glanbte, blos das Schattenbild solcher Menschen verweile in der Unterwelt, da der Geist Gott geworden. Indessen scheint denn doch die Verchrung der Vorfahren mehr ein Heroendienst gewesen zu seyn, wie die von Raoul-Rochette in den Monumens inédits gesammelten Beweise aus Denkmahlen vermuthen lassen, wo die abgeschiedenen Seelen häufig als  $\eta \rho \omega \epsilon \zeta$  vorkommen, und ihre Grabmähler  $\eta \rho \widetilde{\omega} \alpha$ genannt werden. Auch möchte wohl die Sucht, Römische Kaiser w vergöttern, hauptsächlich aus der Vergötterung Griechischer Könige seit Alexander des Gr. Zeit abzuleiten seyn; worin besonders die Aegyptier ausschweisend waren, welche z. B. einerseits dem Someongott Phre Namen und Attribute ihres Pharao Rhamses beilegten, und andrerseits den König Ptolemans Epiphanes bei seinen Lebzeiten einen Gott wie Horus nannten, und Göttliches und Menschliches auf diese Weise untereinander mischten. Mit solchen Apotheosen verband sich der Gebrauch des unter die Sterne Versetzens; womit die Alexandriner auch vorausgegangen waren. Denn nachdem der Astronom Konon das Haar der Berenice, Ptolemaus des Euergeten Gemahlin, an den Himmel versetzt und Kallimachos das neue Stérabild poetisch verherrlicht hatte (Hygin. P. A. II. 24. p. 476 Staver. Valckenaer ad Callimachi Elegiar. Fragg. p. 36 sq.), durfte man sich nicht wundern, dass man in Rom bei den Leichenspielen des Julius Cäsar ein Iulium sidus am Himmel glänzen sah (Heyne ad Virgil. George I. 32 sqq.), ja man darfte sich nicht wundern, wenn späterhin Kaiser, wie Caius Domitianus, Aurelianus und Carinas (Spanheim de U. et Pr. Num. p. 418 sq.), bei ihren Liebzeiten auf den Namen von Göttern Anspruch machten.

Mutterlands gesäugt und haben daher oft eine über das Leben der Völker weithinausreichende Dauer. Jene Divi Iulii, Claudii, Flavii u. s. w. existiren nur noch in Stein und in Metall, in Außschriften und in Kaisermünzen; das Iulium sidus hat seinen Namen verloren, und der Calender bewahrt noch die Erinnerung an Julius und Augustus, sewie die Haarlocken der Berenice nur durch die Wissenschaft der Astronomie ihre siderische Existenz behaupten; während die Stämme Nubiens und Aegyptens nach Jahrtausenden, durch mannigfachen Wechsel von Religionen und Regierungen hindurch, mit religiöser Ehrfurcht von ihrem Osiris-Nilus sprachen, und selbst in Bildern und Sprüchen der Koptischen Christen der Nilkrug und das frische Wasser des Landesstromes ein geistliches Simbild von den Erquickungen der Seele im andern Leben geblieben.

Und dennoch bietet keine Religion dem Euemerismus mehr Blössen dar als gerade die Aegyptische. Ein Cultus, der, bei allen provinciellen Vorschiedenheiten und neben mehreren heiteren Seiten, sich doch am Ende in einen grossen Todtendienst, als das letzte Geheimniss, und in eine allgemeine Landestrauer auflöste, musste zum Exanthropiziren auffordern. d. h. es musste die Bepbachter der verschiedenen Glaubensund Cultusformen auf den Gedanken bringen, als beruhe die Religion Accyptens auf der Vergötterung von Pharaonen. Schon frühe nahmen die heiteren und an heitere Götterdienste gewöhnten Griechen an diesem lugubren Charakter des Aegyptischen Cultus Anstoss, und äusserten sich darüber unverholen; ) und ein Platonischer Redner der Kaiserzeit stellt eine Vergleichung der Hellenischen und Aegyptischen Culte an, und bemerkt von letzteren: «Bei den Aegyptiern aber empfängt die Gottheit gleiche Huldigung durch Ehrenbezeigung wie durch Thränen. » 2) War es daher zu verwunden, dass

<sup>1)</sup> Solche Acusserungen legt man dem Philosophen Xenophanes aber auch andern in den Mund (Plutarch. Amator. p. 768. Clemess Alex. Protrept. p. 21 Potter. mit den Auslegern).

<sup>2)</sup> Παρά δε Αίγυπτίοις ισοτιμίαν έχει το θείον τιμής και

die enemerisirenden Kirchenväter, um die Nichtigkeit des gannen Heidenthums zu zeigen, mit Triumph hauptsächlich meh
auf jenen Dienst im Lande des Fleisches hinwiesen, zumal da
sie die Autorität berühmter Römer für diese Meinung anführen
konnten? ) — Es gelang aber erst der gründlichen Kenntniss der alten Literatur und insbesendere des Aegyptischen
Alterthums eines Zoëga, einem solchen Systeme einen hohen
Grad von Schein zu geben, und andere Alterthumsferscher
dadurch zu blenden.

Da ganz neuerlich wieder ein Deutscher Kritiker mit der trocknen Behauptung hervorgetreten, dass eben dies das Wahre, und die Sache durch Zoega ein- für allemal abgethan sey, so wird es, denk' ich, niemand überflüssig finden, wenn ich hier nochmals in mäglichster Kürze Thesis und Antithesis einander gegenüberstelle. Zoega glaubt nämlich 2) in einer Stelle des Herodotus, wo er von den Pyramiden des Hirten Philition (ποιμένος Φελιτίωνος), der dorten einst seine Heerden geweidet, erzählt, den Grund des ganzen Osiris-Mythus gefunden zu haben. Hiernach wäre dieser Mythus nichts weiter als ein historisches Ereigniss in der Geschichte Aegyptens, und Osiris ein um Aegypten hochverdienter und darum nach seinem Tode vergötterter König des Landes. Aegypten nämlich empfing, nach Zoega's Annahme, seine Be-

Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

δακούων Maxim. Tyr. Diss. VIII. 5. p. 137 sq. Reisk. — Den düstern Cultus bezeichnet der Römische Dichter Lucanus treffend in den zwei Versen IX. 158 sq.:

Evolvam busto iam numen gentibus Isin Et tectum lino spargam per volgus Osirin.

<sup>1)</sup> So führt Augustinus (de Civ. Dei XVIII. 5) eine boshafte Aeusserung des Varro an, Harpokrates werde mit dem Finger an der Lippe deswegen vorgestellt, um die Aegyptier zu erinnern, dass sie verschweigen sollten, Isis und Serapis seyen Menschen gewesen (vergl. Chr. Saxe de Dea Angerona). Stellen der Griechischen Kirchenväter hat Jer. Markland zum Maximus a. a. O. ausgezogen. Den Satz selbst schreibt auch Arnobius IV. 29 fin. nach.

<sup>2)</sup> De obeliscis p. 577 sqq. vergl. p. 389. — Die Stelle des Herodotus steht II. 128.

woliner theils aus Arabien und Syrien, Hirten- und Nomaden-Stämme, roh und uncultivirt, theils aus Acthiopien oder Merce. wo schon vorher ein vollkommen ausgebildeter Priesterstaat blühte. Letztere, ackerbauende gesittete Stämme, verbreiteten sich von der Thebais aus immer weiter nach Norden kinunter längs dem Nilthal, und so mussten sie mit den von Norden hereindringenden Hirtenvölkern in Kampf gerathen. in langwierige Kriege, die mit abwechselndem Glücke geführt wurden. Osiris nun, nachdem er von Aethiopien aus in Oberägypten Cultur verbreitet, und als Vater seiner Völker schon bei Lebzeiten sich allgemeine Liebe erworben, fällt endlich im Kampfe fürs Vaterland, von dem Hirtenkönig Baby-Typhon erschlagen. Sein Tod verbreitet über den ganzen hierokratischen Staat eine grosse Trauer. Man bestattete diesen edlen Pharae, balsamirte seinen Leichnam, baute ihm Todtenstädte, und seierte sein Andenken durch Bilder, Lieder und Feste. Auf diese Weise ward der gute König Osiris zum Später als es den Ackervölkern gelang, die gaten Gotte. Hirten aus Mittel- und Unterägypten wieder zu vertreiben, und ganz Aegypten in Besitz zu nehmen, errichteten sie dem guten in Vertheidigung des Vaterlandes gefallenen König Obelisken und Pyramiden, und jene Pyramiden des Hirten Philition sind nichts anders als die Todten - und Ehrensäulen des Pharao Osiris von Philä, einer oberägyptischen Insel, der wie ein Hirte der Völker (ποιμήν λαών) im Leben seine Aegyptier milde regierte, und nun im Todtenreiche als ein guter König über ihre Seelen herrscht.

Dies sind die wesentlichen Sätze des Zoëga'schen Systems. Ich übergehe hier die philologischen Schwierigkeiten, die es drücken, ') und will hier die Antithese auf einen allgemeinen

<sup>1)</sup> Z. B. dass Φιλιτίων nicht einen aus Phila bezeichnen kann, dass es Aegyptisch unerhört war, einen Pharao als Hirten zu bezeichnen u. s. w.; worüber man meine Commentationes Herodeteae p. 192 sqq. oder den Auszug daraus im Excurs Vel. III. p. 800—802 des Bährschen Herodot, oder die Symbolik I. S. 300 ff. nachlesen möge.

Standpunkt stellen, und zugleich die Anlässe zeigen, welche eine solche Ansicht haben begünstigen können.

Ursprünglich wurzelt der Aegyptische Religionsdienst in einem Fetischismus, der zum Theil noch heute über einen Theil von Afrika verbreitet ist, im Alterthum aber noch weit verbreiteter war, von den heiligen Schlangen auf der Küste von Guinea bis zu den Hundes-Kolossen (so zu sagen petrificirten Hundssternen) Nubiens und bis zu angebeteten Ibissen und Lotusblumen von Aegypten. Dieses Landes Religion war alter als der Pharaonstaat. Viele Menschengeschlechter hatten zur Sonne und Mond und zu den Sternen gebetet, ehe Priester den Himmel beobachteten und den Calender ordneten: wie der Canadische Gefährte des Carver im Wasserfall des Niegara den grossen Geist verehrte, so hatten die Anwohner des Nil in seinen brausenden Katarrakten eines Gottes Stimme m hören geglaubt, ehe Pharaonen und Arpedonapten (Könige und Priester) kamen, die den Nil als Landesgott heiligten. -Aus den Elementen physischer Stammculte ward Aegyptens Götterwelt geschaffen; auf dem Grunde natürlicher Anschauungen, Bedürfnisse und Befriedigungen erhob sich das systematische Gebäude des Pharaonischen Völkerglaubens. Aegyptens Könige und Priester wurden die Verwalter der grossen Haushaltung der Natur auf Erden, wie am Himmel. Auf Erden: sie leiteten, sie dämmten den Landesstrom; sie bauten Dämme, Schleussen und Kanäle, sie brachten Saatkorn, lehrten es pflanzen, ernten und verarbeiten; sie vertilgten schädliche Thiere, zähmten und gebrauchten die nützlichen, schusen ein grosses Ackergesetz und Ackersystem; sammelten die Heilkräuter, bereiteten die Arzneien; schrieben den Einwohnern des heissen Tropenlandes eine nationale Diät als Religionssatzung vor. - Am Himmel: sie beobachteten gewisse Sterne, den Lauf des Mondes und der Sonne, ordneten die Zeiten; auf dass der Hirte wusste, wann er seine Heerden in die Felsenhöhlen oder in die auf Dämmen gebauten Dörfer bergen, und wann er sie herausführen, - der Nilschiffer, zu welchen Zeiten er auf- oder abwärts fahren, - der Ackermann, wann er säen und pflanzen sollte. Sie verfassten den Calender. Die Calender der Vorwelt waren ein Cultusjahr, ein Cärimo-

nienkreis. Bilder waren solcher Calender Buchstaben: der Hund, die Gazelle, Schlange, Krokodil, Lotus, der Nilkrug u. s. w. Alle sind Götter. - Ja Tage, Wochen, Monate, das Jahr, Jahreszeiten, Wind und Wetter, physische Erscheinungen und Wechselbeziehungen sind Götter und göttliche Dinge. Tage werden lang und kurz; die Sonne steigt, culminirt und sinkt; der Nil wächst, fällt; d. h. sie leben auf, sie sterben - lauter Anlässe zu Freudensesten, Jubelscenen, Leidens - und Sterbensgeschichten von Gottheiten. - In einem Kreise von Festen, von des Junius Ende bis zum nächsten Eintritt der Sonne in das Zeichen des Löwen, wird das Alles begangen und geseiert; Prozessionen, Opserhandlungen füllen diese Feiertage aus; Götterhochzeiten, Göttergeburten und Götterbeerdigungen reichen in jenem Cyklus einander die Hand; damit der Mensch solcher Wunder gedenke, damit er in der Ordnung der Natur verharre, und sie verehre. Verrichtet er den heiligen Dienst, so thut er was die Natur thut. Der Nil ist der Mimus der Sonne; die Erde schmückt sich mit Lotusblumen, wenn ihr Gemahl der Nilus kommt, und sie befruchtet. An solchen Festtagen stellen in Cultusscenen die Könige und die Priester die Gottheiten vor. In solchem religiösen Drama ist der Pharao jetzt der Nil, ein andermal die Sonne; ') die Königin, Erde (Aegyptenland) und Mond; der Priester ietzt Sirius - oder Hermes der Ministrant, der jetzt die kosmische Laterne - ein andermal den Nilkrug trägt, und das erquickende Wasser ausgiesst. - So muss es kommen, dass in der Anschauung der Nation und in der Erinnerung, die in den Landes-Königen und Priestern die Stifter dieser ganzen Satzung und die Urheber seiner Sittigung erblickt - Priester und Könige zu Göttern werden.

<sup>1)</sup> Von der hieratischen Weihe der Pharaonen sagt Plato (Politic. p. 290. p. 319 Bekker.): "So dass in Aegypten kein König ohne Priesterweihe (χωρίς ἰερατικής) regieren darf; sondern, wenn auch etwa einer aus einem andern Geschlecht die Herrschaft gewaltsam an sich gerissen, muss er doch nothwendig nachher noch aufgenommen werden (εἰςτελεῖσθαι)."

Das Ergebniss der Antithese ist: Osiris, Isis, Anubis-Hermes u. s. w. sind ursprünglich elementare physische Potenzen; 1) d. h. nicht sterbliche Könige und Priester sind zu Göttern gemacht worden; sondern die natürlichen Dinge sind die Gottheiten gewesen; die Völker aber haben ihre Könige und Priester, von welchen sie zur Kenntniss der Natur und zur Cultur erzogen worden, und welche bei den Festgebräuchen als Stellvertreter der Götter ihnen wirklich vor Augen traten, mit Ehrennamen belegt, ihnen Attribute beigegeben, ihnen Handlungen zugeschrieben, die aus der physischen Theologie entlehnt waren. Es ist nicht eine ersonnene, gemachte, sondern eine natürliche, aus der hieratischen Repräsentation erwachsene Vergötterung, deren Sinn niemand verborgen blieb. - Damit soll nicht geleugnet werden, dass vielleicht mehr als ein Pharao in den Kriegen mit den Hirtenvölkern den Tod gefunden, dass er von Mit- und Nachwelt als ein zweiter Landesheiland dankbar verehrt worden; aber das wird geleugnet, dass es jemals einem Aegyptier in den Sinn gekommen den Sonnengott Phre, den Nilusgott Osiris mit einem solchen gestorbenen Pharao zu verwechseln.

Wenn ich auf diese Weise dem Euemerismus entgegentrete, und geradezu behaupte, dass es dem Geiste des Alterthums widerspricht anzunehmen, die Völker der Vorwelt hätten sich von Priestern und Herrschern in politischem Einverständniss gemachte Gottheiten aufdringen lassen, so besorge ich jetzt im Ganzen nicht so viel Einrede, — als von andern Seiten wegen meiner Zustimmung zu dem Satze, dass das Religionssystem der Aegyptier nicht nur, sondern fast aller alten Völker (die Ebräer, versteht sich, vorweg ausgenommen)

<sup>1)</sup> Das haben schon unbefangene Forscher unter den Alten gesehen. Plutarch (Symposiaca VIII. procem. p. 960 Wyttenb.) bemerkt: "Die Aegyptier setzen das Wesen der Götter in Luft, Winde, in gewisse fenchte und warme Qualitäten (τὰς οὐσίας τῶν θεῶν ἐν ἀξρι καὶ πνεύμασι καὶ τισὶ θερμότησι καὶ ὑγρότησι τίθεσθαι)." Derselbe (de Isid. et Osiride p. 503 Wyttenb.): "Isis sey die Substanz der Erde und des Wassers (\*Iσις, ούσία γῆς καὶ ιδατος)."

seinem Wesen nach Naturreligien sey oder ganz und gar auf physisch-elementarem Grunde beruhe. Diese letztere Einrede erwarte ich besonders von einigen Französischen Gelehrten, die sich neuerlich in einem recht edlen Geiste mit den Religionen des Alterthums beschäftigt haben. Ich stelle einige Hauptsätze von zweien derselben, die auch im Vorhergehenden mehrmals genannt worden sind, in der untergesetzten Anmerkung ') zusammen, und theile sodann meine Epikrise im Texte mit.

Emérie David Introduction zum Jupiter (p. CCXXVII und CCXXXIX): "Le dieu suprême des Grecs étoit une substance materielle; et il ne sauroit par consequence être confondu avec un dieu par esprit; mais il n'étoit pas moins, dans les croyances religieuses de la Grèce, le créateur, le moteur, le maitre de toute chose. C'étoit là le premier dogme de la religion." — "Malgré l'expression d'immortels, tous les dieux, hors Jupiter, sa pensée (namlich Pallas - Athene) l'Ame du monde et la Mutière, sont des

<sup>1)</sup> Consin im Journal des Savans, Mars 1835. p. 136 sq.: "Le principe avoué du système mythologique des Alexandrins est le symbolisme. Or, le symbolisme répose sur cette supposition, que dans toute croyance religieuse il y a deux sens, l'un matériel et apparent, l'autre superieur et caché, qui est le Mai. Ce double sens de toute croyance religieuse est le fondement du système d'interpretation physique des Joniens et des Stoiciens, qui fait des divinités populaires autant des phénomènes de la nature, et du système d'interpretation historique d'Evhémère, qui concevoit ces mêmes divinités comme des symboles d'êtres humains divinisés. Et il est très évident en effet que la plupart des divinités antiques sont explicables par la nature et par l'histoire. Mais plus d'une divinité échappe à ce deux modes d'interpretation. On ne voit pas par exemple, de quel phénomène naturelle la Pallas Athenienne est la représentation, ou à quel fait historique elle se rapporte. - Il y a telle qualité, telle vertu de l'ame qui considerée abstractivement et en elle même, parait si utile et si admirable, qu'on la rapporte à une origine divine, qu'on la divinise; et la sagesse est de ce nombre. De là peut-être la Pallas Athenienne. — Ce symbolisme moral et metaphysique et historique, et, reuni aux deux autres, il forme avec eux un système complet d'interpretation mythologique."

Was don cirsten Satz Cousin's betrifft, so waren nicht altein die Ionischen und die Stoischen Philosophen der physikalischen Erklärung der Hellenischen Götterlehre zugethan, sondern viele andere, selbst solche, die sehr oft gegen die Stoiker Parthei nahmen. z. B. Plutarchus, wie wir kurz zuvor gesehen haben; ja das war keine blosse Erklärungsweise der Philosophen, sendern es war vielmehr die Ansicht der Völker selbst, namentlich der Griechen und Römer, welche, obschon nicht aus Reflexion und mit consequenter Dialektik, doch im adlgemein religiösen Gefühl und Glauben in ihren Göttern im Grunde die Mächte der Natur verehrten, nur mit dem Unterschied, dass die orientalischen Völker, wie z. B. die Indier in ihrem Brahma, Siwa oder Vischnu die Natur ihres Landes im Ganzen verehrten, wie die Aegyptier in ihrem Osiris und ihrer Isis; die Griechen und Italier, nachdem ihre Culte ausgebildet waren, mehr die einzelnen Theile und Erscheinungen ihrer Landesnatur. Hierin ist ein organischer Zusammenhang, und es wird daraus klar, wie selbst der höchste Gott der Griechen in den Religionen der Griechisehen Stämme aus ganz örtlichen Bedingungen erklärt, und so zu sagen aus den Bergen, Wäldern. Flüssen von Dodona, Kreta, Arkadien 1) u. s. w. hervorgezogen ward. - Die zweite

êtres crées et par consequent périsables, suivant la theologie d'Hesiode."

<sup>1)</sup> Hier ein Beisprel: Herr v. Stackelberg in seinem Werke (der Apollotompel zu Bassae in Arkadien, S. 9) sagt in der Ortsbeschreibung: "Die Nymphe dieses ansehnlichsten unter den Bergströmen der Gegend (der Neda am Berge Elaios), die geehrteste von allen Nymphen, war der Sage nach die Sängamme des Zeus (nämlich nach dem verbesserten Texte des Cicero de N. D. III. 21: "Iam Musae primae quattuor, natae Iove altero et Neda, Thelxinoe, Acode, Arche, Melete" und Pausanias VIII. 33. 2. VIII. 47. 2) und in Bezug auf den melodischen Fall der Gewässer (Isidor. Origg. 3), auf das verborgene Wirken und Leben der Quellen und die ihnen beigelegte Kraft der Begeisterung scheint es, dass man sie auch als die Mutter der Arkadischen Musen kannte, der ersten Musen oder Nymphen des Gesangs und Töchter dieses Gottes."

Annahme, dass einige Gettheiten, d. i. wishliche Volksgettheiten, auf historische Weise, im Sinne des Euemerus erkkärt werden könnten, leugne ich gänzlich, und es ist überflüssig nach allem Bisherigen darüber etwas weiter zu sagen. In der Ansicht von der Pallas-Athene verrathen beide achtangswerthe Gelehrte ihre Französische Nationalität; d. h. sie können sich nicht ganz in das naive Wesen der antiken Religionen finden. Was zuvörderst Cousin's Satz über diese Göttin hetrifft; welcher Grieche hat sie denn rein als Soelenwesen genommen, und welcher Aegyptier seine Neith? Heisst es denn nicht schon in der vollständigen Inschrift auf die Neith-Isis zu Saïs: 1) «Und die Frucht, die ich geboren, ist Sonne geworden. (ον έγω καρπον έτεκον ήλιος έγένετο)? und haben denn nicht die Athener ihre Pallas-Athene einmal als Olympische Nacht und ätherisches Licht, sodann als Mond genommen, welche den Apollon Patroos geboren? Kann denn die Seele Mutter der Sonne, des Horos-Apollon seyn? 1) - Richtiger also Eméric David in der ersten Stelle; aber er bleibt sich nicht gleich, wenn er in der zweiten die Pallas-Athene als den Gedanken des Zeus (la pensée de Jupiter) bezeichnet, und sie, wie ihn, ewig nennt. Ewig freilich war der Aether-Zeus und sein Lichtkern Pallas; ewig auch die Weltseele, nämlich für diejenigen, welche, wie die Stoiker, einen unzerstörbaren Feueräther und eine in ihm sich immer

<sup>1)</sup> Wie sie Proclus giebt im Commentar zu Platons Timaus pag. 30. vergl. Wyttenb. zum Plutarch. de Isid. et Osir. pag. 453.

<sup>2)</sup> Ich muss hier einige Worte aus der Symbolik II. S. 802 wiederholen: "Cudworth hätte das Aergerniss verhindern können, wenn er den einfachen und ewig wahren Satz vorausgeschiekt hätte, dass die Körper- und die Geisterwelt an der grossen Minerva gleichen Autheil haben. Die Idee von der Minerva ist freilich ein Beweis, dass in den Priesterlehren der Vorwelt ein Spiritualismus im Keime lag; aber auch nur im Keime. Mit andern Worten, Minerva ist ihrem Wesen aach bestimmt, ein allwirksamer, selbstständiger Vernunftbegriff zu werden, aber der gewaltige Naturgeist des Mergenlandes liess sie nicht los. Sie ist und bleibt im Gebiete der Beligionen eine grosse Anschauung orientalischer Priester."

wiedererzeugende ewige Wekt statuirten. Wenn ferner die Materie ewig genannt wird, so wären auch Rhea und Demeter ewig. Der religiöse Volksglaube machte solche Bestimmungen und Unterschiede unter den Göttern nicht. Der Grieche war kein Metaphysiker als Anbeter seiner Götter, und seine Religion war nicht Philosophie. — Es ist auch in einem früheren Abschnitt schon bemerkt worden, dass die Alexandrinisch-Platonischen Philosophen bei aller religiösen Tiefe ihrer Ideen, dennoch darin fehiten, dass sie die Griechische Götterlehre und die Volksreligion nicht naiv genug, sondern zu spirituell ausststen.

## VIII.

## Nekrolatrie, Metensomatose.

Wie der Todtendienst bei allen Völkern von den Vorstellangen abhängig ist, die sie sich über die menschliche Seele, besonders der Abgeschiedenen gebildet, so hängt auch die auffallende Erscheinung, dass das ganze grosse Volk der Aegyptier sich jenem Cultus so sehr hingegeben hatte, mit ihrem Glauben an die Seelemoanderung (oder an das wechselnde Einwohnen der Seele in verschiedenen Körpern) zusammen. Ich will hier eine neue Uebersicht der verschiedenen Stufen, die diese Lehre durchlaufen, in möglichster Kürze versuchen, theils um des Vorhergehenden willen, nämlich um wiederum an einem concreten Beispiele zu zeigen, wie man allenthalben Volksglauben von der Religion der Gebildeten wohl zu unterscheiden habe, theils wegen des Nächstfolgenden, weil die Geheimlehre und der Geheimdienst der Griechen auf dem Glauben an chthonische Gottheiten und an die Fortdauer der menschlichen Seelen beruht.

Treten wir zuerst auf die niedrigste Stufe, so ersehen wir schon aus der Homerischen Seelenlehre die grosse Schwierigkeit für den sinnlichen oder rohen Menschen, sich den Geist vom Leibe unabhängig zu denken, und jenen von körperlichen Eigenschaften zu entkleiden. ¹) Unter den unteren Casten der

<sup>1)</sup> Zusammenstellungen ans den Homerischen Gedichten bei

Aegyptier haben nun folgende Ursachen das Aufbewahren der Leichname und alle jene Cärimonien eines geheiligten Todtendienstes veranlasst: zuvörderst die herrschende Furcht, die Seele möchte nach Verwesung des Körpers sich sofort einen andern zur Wohnung suchen; das Bewusstseyn der im irdischen Leben geschehenen Verunreinigung der Seele durch den Körper, der selbstverschuldeten Sündhaftigkeit, und der darauf zu erwartenden Busse und Strafe; die Vergleichung der verschiedenen Erniedrigungen und Beseckungen der Seele mit analogen Eigenschaften der Thiere (z. B. der Unmässigkeit und Unreinlichkeit mit dem Schweine, der Raubsacht mit dem Schakal u. s. w.). Daher die bange Erwartung, das Schicksal solcher Thiere zu erleiden, wenn die Seele mit ihren Makeln in das ihrem Wesen homogene Thier fahre, z. B. als das den Aegyptiern für unrein geltende Schwein behandelt, geopfert, und als Thierseele in dem langen Kreislauf einer ganzen Sothisperiode (χυνικός κύκλος) von dreitausend Jahren 1) umgetrieben zu werden. Bei solchen Vorstellungen musste die von den Priestern getroffene Vorsorge der Erhaltung des Leichnams von dem Volke als eine grosse Wohlthat anerkannt, und die Mumie als ein dauerhaftes hermetisch versiegeltes Haus der abgeschiedenen Seele betrachtet werden. 2) - Auf diese Anstalt gründete sich nämlich die

Halbkart de psychologia Homerica und bei Heyne Observy. in Iliad. XXIII. vs. 65 und 104 sqq. Tom. VIII. p. 368 — 378 sqq.

<sup>1)</sup> Herodot. II. 123 mit den Anmerkk. p. 766 ed. Baehr.

<sup>2)</sup> Servius in Virgil. Aeneid. III. 68: Unde Aegyptii, periti sapientia, condita diutius reservant cadavera; scilicet ut anima multo tempore perduret, et corpori sit obnoxia, nec cito ad alios (al. alias, alia) transeat. Romani contra faciebant, comburentes cadavera, ut statim anima in generalitatem, id est, in suam naturam rediret. Dicit ergo (Virgilius) nunc sacrificiis quibusdam elicitam animam et sepulchro conditam obnoxiamque factam corpori: quod ante horrebat, quasi per vim extorta. Ideo autem Stoicos medium sequi diximus, quia Plato perpetuam dicit animam, et ad diversa corpora transitum facere statim, pro meritis vitae prioris. Pythagoras vero non μετεμψύχωσου, sed παλιγγενεσίαν esse dicit, hoc est, redire, sed post tempus. — Ich habe gleich die ganze Stelle hierhergesetzt, weil ich im

Hafnung, dass die Seele in ihrem menschlichen Leibe, durch die Büssungen und Reinigungen, die man im Todtenreiche (Amenthes) erwartete, sich fähig machen könne, nach Ablauf jener Bussezeit, ohne in den fatalistischen Kreislauf (χύκλος ἀνάγκης) hereingezogen zu werden, dem Vater der Götter und der Seelen von ihrem Thun und Lassen im Leben Rechenschaft abzulegen. 1)

Nun aber giebt es hohe Geister, starke Seelen, die von der Gottheit, wenn sie ganz rein und makellos im irdischen, wie im unterirdischen Leben sich erhalten haben, als Vorbilder für Andere, als Lehrer und Retter der Völker, drei- und mehrmals auf Erden ins Fleisch zurückgesendet werden, um nachher denn auch zu höherer Würde und Herrlichkeit erhoben zu werden. <sup>2</sup>)

Doch welche dreimal bestanden, Sich in den beiden Heimathen im Gemüthe vor dem Frevelganz

Verfolg einigemal darauf zurückkommen muss. Von den Stoikern hatte er im Vorhergehenden gemeldet, sie behaupteten: tamdiu durare animam quamdiu durat et corpus. Was Servius μετεμψύχωσις nennt, bezeichneten Andere richtiger durch μετενσωμάτωσις, nämlich die Seelenwanderung oder das periodische Umwandern der Seele in verschiedenen Leibern.

- 1) Tertullianus de anima cap. 33. p. 288 ed. Rigalt. Quod et Mercurius Aegyptius novit, dicens, animam digressam a corpore non refundi in animam mundi, sed manere determinatam, uti rationem, inquit, patri reddat eorum, quae in corpore gesserit.
- 2) Pindar. Olymp. II. vs. (123 sqq.) 68 sqq. nach Thiersch. Dass Pherecydes von Syros oder Pythagoras diese Lehre von den Aegyptiern entlehnt, hat Herodotas II. 123 mit schonender Zurückhaltung angedeutet, wie schon Wesseling gesehen, und wie ich in den Commentt. Herodott. p. 168 weiter erwiesen (man vergl. jetzt die Anmerkk. zu jener Stelle Vol. I. p. 762, 767 ed. Baehr.). Dass ferner Pindarus aus Orphischen Gedichten und Pythagorischen Lehren diese Vorstellungen entlehut, ist schon von den Auslegern, namentlich neuerlich von Böckh, Tafel und Dissen bemerkt worden; welcher letztere wohl mit Recht auch epische Gedichte der Orphiker als Pindars Quelle annimmt.

Zu wahren, die wandelten den Weg des Zeus nach Kronos Burg, ') wo von dem Meer

Um der Seligen Gefild

Sanft athmet das Gesäusel, Blumen wie von Gold leuchten, hier

Am Strand nieder von erhabener Gezweige Höh, Der Quell andre weidet,

Mit deren Kränzen sie die Händ' umflechten samt dem Gelock, » u. s. w.

Solche edle Geister sind Vorbilder für die übrigen Menschen, eben weil sie Abbilder von Göttern sind, wie Hermes der dreimalgrösste (τρὶς μέγιστος), wie Pythagoras-Apollon. ) — Im Hermes musste also der Geist, als das Salz

<sup>1)</sup> Der Weg des Zeus, Kronos Burg, die Inseln der Seligen ebenfalls Orphische Vorstellungen (s. Böckh und Dissen). Thiersch erinnert gut an die poëtische Inschrift auf dem Denkmahl der Regilla, wo Kronos auch in die Inseln der Seligen versetzt wird, ingleichen, nach Visconti, an das 8. Gemälde im Grabmahl der Nasonen, wo vom Mercurius eine Seele vor den sitzenden Kronos gebracht wird. Man vergl. besonders Böttigers Kunst-Mythologie S. 243. — Ein Aegyptier würde statt des Kronos den Phthas-Hephastos (Jablonski Panth. Aegypt. I. p. 140 sq. 203) oder auch den Kneph-Agathodämon und später den Serapis genannt haben; denn im Gebete des Taricheuten, das uns der Pythagoreer Euphantos (ap. Porphyr. de Abstin. IV. 10. p. 330 Rhoer.) aufbehalten, wird im Namen der abgeschiedenen Seele der Wunsch ausgesprochen, zu den ewigen Göttern (αϊδίοις θεοίς) zurückkehren zu dürfen. - Die Zahl der Wanderungs- und Prüfungsjahre wird verschieden angegeben, selbst vom Pindar (s. Dissen p. 36).

<sup>2)</sup> Welcher in mehreren Personalitäten auf Erden erschienen war (s. Pherecyd. LXXIII. p. 222 sq. Sturz. vergl. die Note zu G. Ios. Bekkeri Specim. Philostrat. p. 2 sqq.). Hermes sollte nach einer Ansicht deswegen Trismegistus heissen, weil er in irdischer Gestalt dreimal untadelhaft auf Erden gewandelt (Hermias in Platonis Phaedr. cap. 29. p. 152). In dieser letztern Vorstellung wird wohl Niemand Euemerismus finden wollen; vielleicht aber im Pythagoras-Apollon. Er ist weder hier noch dort zu suchen und zu finden. Den wahren Aufschluss geben die Indischen Religionen in

der Erde, die Seelenwesen ins Irdische durch die Körper bis zur Unterwelt hinabgeleiten. — Osiris aber als Aussluss ewiger Götter und ewiger Gott selbst musste, um die in Gottes Geist gedachte Welt zu verwirklichen, aus den höchsten Sphären in die Sonnen- und Mondsbahn und auf Erden in die Nilbahn herab, und als Lebensprincip aller Körper (als anima animans) musste er in unzähligen Formen sich bewegen, und, in die Materie aufgenommen, auch selbst das Loos der Materie auf sich nehmen, und jährlichen Tod in der Zeit erleiden. 1)—

dem Verhältniss des Brahma zum Vischnu; von welchen Gottheiten der erstere in gewissen Wanderungen ganz menschlich, selbst sündhaft erscheint, der letztere dagegen in den Avataras als reiner, rettender Gottesgeist. Mehr kann hier nicht gesagt werden. Andeutungen liegen in den obigen Bemerkungen über den Janus. Nur soviel noch, dass ähnliche Vorstellungen auch den Aegyptiern nicht ganz fremd gewesen. — Aber auch von dem zunächst hier Folgenden kann Mehreres erst in dem Abschnitt von der Aegyptischen Religion seine befriedigende Lösung finden.

1) Es ware im Widerspruch gegen das bisher, besonders am Schluss des nächstvorhergehenden Abschnitts Vorgetragene, wenn man diesen Gegensatz von Hermes als Geist und Osiris, als Leib and Leibesseele so verstehen wollte, als ob ich ihn peremtorisch oder absolut statuirte. Wenn Osiris so eben der höchste Gott selber genannt wurde, so muss er auch Geist seyn, wenn er ferner gleich im Verfolg als Erzieher der Seelen im Hades, als Richter ihrer Handlungen vorgestellt wird, so muss er doch auch wohl ein denkender, prüfender und leitender Geist seyn, wie er denn in Aegyptischer Religion dies Alles wirklich war und hiess. Hinwiederum Hermes erscheint ja in Aegyptischen und selbst in Griechischen Mythen, Bildern und Lehrsätzen leiblich genug, z. B. als Befruchter, als Erzeuger. Ich beziehe mich in der Kürze auf Cicero de N. D. III. 22 und was ich dort ausführlich in den Anmerkungen (p. 603 bis 608) auseinandergesetzt habe. Das Meiste muss sich jedoch im besonderen Theil über die Aegyptische und über die Griechische Religion ergeben. - Hier muss ich nur den Hauptsatz wieder in Erinnerung bringen, dass der Götterlehre des Alterthums die scharfe Sonderung von Ideell und Reell, von Materie und Geist unbekannt ist, und dass, wer solche Distinctionen hier geltend machen will, auf dem geraden Wege ist - jene Lehre gänzlich misszuverstehen.

Jedoch ist und bleibt er der edle und gute, wie er unter den Göttern vorzugsweise genannt wird, 1) der trotz alles Wechsels und Wandels das Gesetz und die Ordnung der Götter selbst im Fleische bewahrt, und das Leben durch Tod und Verderbniss erhält. Darum ist er Vorbild der Pharaonen auf Erden, der gesegnete und segenbringende König Aegyptens, und, im Tode, indem er als Busiris alles Fleisch zu sich nimmt, waltet er im Amenthes über den Lebensfunken der Seele, damit diese nicht in die Irrbahn gerathe. Er ist König, Richter und Erzieher derer, die in der Unterwelt weilen. Er bewahrt und beherrscht Leiber und Seelen, und erhält das naturgemässe Gleichgewicht zwischen leiblichem Wesen und Seelenwesen. Er bestimmt das Verbleiben in Menschenkörpern, das Verweilen im Amenthes, und das ein- oder mehrmalige Umwandern in Thierleibern. Die Menschenseele ist ein bestimmtes zurechnungsfähiges Wesen, und muss von ihrem Thun und Lassen dem Vater der Seelen Rechenschaft geben. 2)

Hier tritt die Lehre auf die höhere Stuse mit solgenden Sätzen: Es sind die einzelnen Menschenseelen Partikeln der allgemeinen Seele, die im Osiris gegeben ist, und alle Leiber Theile von Osiris Leib. In den Menschen wie in den Thieren und Psianzen lebt und stirbt Osiris, und lebt wieder aus. Und wie in Osiris gegeben ist die Totalität aller Leiber in der Zeit, so ist in demselben gegeben die Totalität aller Seelen in der Zeit; und im Hermes, als dem Rathgeber und Führer von Osiris und Isis, ist gegeben das personisieirte Gesetz für Leiber und Seelen. Hermes leitet die belebende Seele, den Osiris, die Sonnen- und die Wasserkraft durch die Sternen- und Mondssphäre auf Erden herab und setzt sie in gesetzmässige Wirksamkeit. Er begleitet den Osiris im Leben, er bestattet ihn als Tarieheute (örraquaori/s); er führt ihn

<sup>1)</sup> Aegyptisch πίρωμις, welches dem Herodot (H. 143) als καλός κάγαθός erklärt ward, und ein Ehrentitel derjenigen Pharacenen war, die im Todtengericht bewährt befunden worden.

<sup>2)</sup> Tertullian. de anima cap. 33: — animam manere determinatam, ut patri rationem reddat corum, quae in corpore gesserit.

(als Seelenbegleiter, ψυχοπομπός, νεποοπομπός) in den Amenthes hinab, er führt in ihm die beseelende allgemeine Seele wieder in die höheren Sphären zurück. — Auf diesem Standpunkt ist nun die Erkenntniss der Palingenesie (παλιγγενεσίας) erreicht; deren Unterschied von der groben Umkörperung (μετενσωμάτωσις) darin besteht, dass letztere alle einzelnen Seelen (animae individuae) von Körpern zu Körpern herumwandern lässt, während erstere nur annimmt, dass die allgemeine oder die Weltseele, zufolge eines unaufhörlichen Wechsels in allen Erscheinungen der Körperwelt wirksam, und eben deswegen das allgemeine Lebensprincip (anima animans) sey, ohne welches die ganze Reihenfolge zerreissen, und die Kraft, immer neue Körper hervorzubringen, erlöschen würde.

Jene Metensomatose musste bei Gebildeten frühe Anstoss geben, und eine, wenn auch scherzhafte Aeusserung des Sokrates ') giebt schon zu erkennen, wie nahe hier der Anlass zu einer allegorischen Auffassung jener Lehre lag. Sie ward späterhin ziemlich allgemein beliebt, in dem Sinne, dass man, mit Beseltigung der wirklichen Seelenumkörperung, annahm, die Charaktere der Menschen seven in ihren sinnlichen und leidenschaftlichen Aeusserungen Abbilder von Thiercharakteren. und dass man, bei der gleichmässigen Annahme, dass die freien Handlungen des Menschen zurechnungsfähig seven, behauptete, solche sinnliche und sündhafte Seelen hätten, ohne wirklich durch Thierleiber zu wandern, im Hades gleichwohl Büssungen und Reinigungen zu erwarten, die sie durch die Herabwürdigung ihres unsterblichen und gottverwandten Geistes verdient. - Wenn in der oben angeführten Stelle des Servius<sup>2</sup>) Plato's Lehre als die der Metempsychose von der des Pythagoras als einer Lehre der Palingenesie unterschieden wird, so kann, was auch der Sinn solcher Unterscheidung

<sup>1)</sup> Beim Xenophon Memorabb. I. 3. 7; nämlich dass des Odysseus Gefährten von der Kirke in Schweine verwandelt worden seyn sollten, weil sie sich im viehischen Genuss köstlicher Speisen und Getranke übersättigt.

<sup>2)</sup> Ad Aeneid, III. 68.

sey, dies doch unmöglich die Bedeutung haben, als ob Plato gröbere Vorstellungen von der Natur und dem Schicksal der Seele gehabt hätte. Wenn ferner angenommen wird, Platon und die älteren Platoniker, Plotinus inbegriffen, hätten eine wirkliche Metensomatose oder Umwanderung der Menschenseelen durch verschiedene Körper gelehrt, 1) so hat Plotinus in seinen späteren Jahren sich sehr skeptisch und mit grosser Zurückhaltung darüber geäussert, 2) d. h. zu einer Zeit, wo er in den Geist von Plato's Werken am tiefsten eingedrungen. Eben deswegen, und wegen der Incongruenz einer solchen Lehre mit einem Geiste, wie Plato war, möchte ich auch bezweifeln, dass er wenigstens als gereifter Philosoph im Ernste so etwas behauptet habe.

Obschon nun aber in der Lehre von der Seelenwanderung die Aegyptier mit den Indiern übereinstimmten, so mussten sich diese Völker dennoch in den Vorstellungen des Seelenzustandes nach dem Tode wesentlich von einander trennen. Das zeigt die ganz verschiedene Todtenbestattung. Die Aegyptier, bemüht durch alle mögliche Mittel den Leichnam in seiner Hauptgestaltung zu erhalten, hatten dabei, wie bemerkt, die Ueberzeugung, dass die Individualität der Seele perennirend sey, und dass sie als moralische Person von ihrem sittlichen Zustande Rechenschaft zu geben habe. Wenn hingegen die Indier ihre Todten verbrannten, so hängt dies mit einer pantheistischen Ansicht zusammen, der zufolge sie, neben einer sicherlich auch verschiedenen Seelenwanderungslehre, eine Zurücknahme (Resorbtion) und Decomposition der Menschenseele in die allgemeine Weltseele statuirten. 3) In anderer Hinsicht, nämlich in Bezug auf den kosmischen Ursprung der

<sup>1)</sup> S. Wyttenbach ad Platonis Phaedon. p. 210 sqq.

<sup>2)</sup> S. meine Anmerkk. zu Plotinus I. 11. pag. 5 ed. Oxon. vergl. p. 162.

<sup>3)</sup> Tertullian. I. l. bezeichnet diese Verschiedenheit gut durch das animam digressam a corpore refundi in animam universi und dessen Gegensatz: animam manere determinatam, uti rationem patri reddat eorum quae in corpore gesserit.

Natur aus verschiedenen Urelementen, Wasser oder Feuer, trennten sich auch Philosophen; wenigstens wollten die beiden Stifter der altionischen und der neuionischen Schule, Thales und Herakleitos, ausschliessend nur eine von beiden Bestattungsarten für religiös anerkennen. 1) - Davon abgesehen und abgesehen von der oben besprochenen eigenthümlichen Aegyptersitte, stellt das Begraben oder das Verbrennen der Leichname zwei ganz verschiedene religiöse Volksansichten dar; und in dieser Differenz liegt ein Hauptkriterium der Völkerabkunft und der Verschiedenheit der Stämme bei grösseren Nationen. Nach einer von den Alten selbst angenommenen Meinung war das Beerdigen der ältere Gebrauch gewesen. 2) Wenn Griechen und Römer von der Sitte des Beerdigens zu der des Verbrennens übergingen, so hatte dies in Veränderungen religiöser Verstellungen seinen Grund, und musste binwiederum manche Modificationen in dem Todtendienste hervorbringen. Doch musste die Sitte des Verbrennens der Leichname schon früh in Gebrauch gekommen seyn, wie die hieroglyphische Sage vom Vogel Phönix vermuthen lässt, besonders wenn sie aus Phönizischen Verbrennungs - Cärimonien entstanden seyn sollte. Wie gesagt, die zwei Bestattungsarten mochten im Alterthum oft an verschiedenen Orten neben enander bestehen. Man denke nur an die Homerischen Leichenfeiern und andererseits an die Sage von den in einem

Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

10

<sup>1)</sup> Servius in Aeneid. XI. 186. Quia apud varias gentes diversa fuerunt genera sepulturae, inde est, quod alii obruuntur: alii exuruntur. — Et perite has varietates Virgilius posuit; namque Heraclius, qui omnia vult ex igne constare, dicit, debere corpora in ignem resolvi. Thales vero, qui confirmat omnia ex humore procreari, dicit, obruenda corpora, ut possint in humorem resolvi.

<sup>2)</sup> Cic. de Legg. II. 22. p. 326 sq. ed. Moser. Die sacra privata zeigen Spuren dieser alteren Sitte; z. B. dass die Mitglieder der gens Cornelia noch bis gegen das Ende des Freistaats sich beerdigen liessen (ibid. p. 328 sqq. — wo man überhaupt bis cap. 27. p. 368, mit dem was die Ausleger beigebracht haben, über die Todtenbestattungen, Gräber und Todtenculte der Griechen und Römer das Nöthige beisammen findet).

Sarge gefundenen und von Tegea nach Sparta gebrachten und ihrer Grösse wegen bewunderten Gebeinen des Orestes. 1) Nachdem bei den Griechischen und Italischen Völkern das Verbrennen der Todten allgemeiner Gebrauch geworden, behielt die Architektur derselben sowohl in der Wirklichkeit als in Abbildungen die Heroenmahle nach Homerischem Typus in der Regel getreulich bei, und die erhöhte Brandstätte  $(\pi\nu\rho\dot{\alpha}$ , bustum) ward die Grundform für Mausoleen bis zu Römischen Grabmählern herab; wie dies die Ueberreste und die Abbildungen, namentlich auf Vasengemälden vor Augen stellen. 2) Für unsere Erörterung ist die Hauptsache die Idee, welche die Alten mit der Todtenverbrennung verbanden, nämlich dass die Seele alsobald in das Universum, 3) d. h. in ihre Natur zurückkehren könne. Was dieses ursprüngliche Wesen

<sup>1)</sup> Herodot. I. 68. Ich wiederhole nicht was dorten von Andern und von mir (p. 174 sqq. ed. Baehr.) über ähnliche Sagen von Riesenkörpern bemerkt worden; und will hier nur auf die Unterschiede in den Grabesstätten der Griechen aufmerksam machen. An die allgemeinen Benennungen νεκροδοχεία und σωματοφυλάκια reihen sich an die Namen ήρία, τύμβοι, τάφοι für gemeine Graber, woneben dann χώματα, στύλαι, πυραμίδες genannt werden. Das gewöhnliche Grab oder der niedrige Grabhügel (ήρίον) wurde von dem Heroom (ήρφον) oder dem stattlichen heben Grabdeskmahl (αίπτ σάμα Τheocrit. Hyll. I. 125 mit Valckenaer) unterschieden; welches letztere auch manchmal ein Grabgebäude mit einer oder mehreren Kammern war (Apollonii Lexic. Homer. p. 335 Toll. Pausan. II. 16. 5 und besonders Lucian. in der Hauptstelle, Charon. 22. p. 518 ed. Wetsten.).

<sup>2)</sup> S. Raoul-Rochette Monumens inédits (Orestéide) pag. 152 sq. Ueber die Structur der antiken Grabmähler s. Zoega de obelisce. p. 338 sq. Minutoli Nachtrag zu seiner Reise p. 193 und meinen Excurs zu Herodot. I. 93. p. 924 sq. ed. Bachr. Die Verbrennungsscene mit dem ausgelöschten Scheiterhaufen und der Rettung des Lydischen Königs Krösos (Herodot. I. 87) stellt uns jetzt ein merkwürdiges Vasenbild von Vulci lebhaft vor Augen (s. Monumenti inediti del Instituto Archeologico di Roma).

<sup>3)</sup> Servius ad Aeneid. III. 68: — ut statim anima in generalitatem, id est, in suam naturam rediret.

der Seele sey, und dass die Alten dabei an kein reingeistiges himmlisches Daseyn im Sinne der Christen gedacht, beweist der treffende Ausdruck eines andern Schriftstellers: «damit die Körper samt der Seele in Aether verflüchtigt werden können»; ') dahingegen christliche Väter die alte ehrwürdige Sitte des Begrabens empfahlen, 2) ohne Zweifel in der Absicht, um jene pantheistischen Vorstellungen von der Auflösung der Menschenseele in die Weltseele zu beseitigen, und den Gedanken an die personelle Fortdauer der Menschenseele und ihre Verantwortlichkeit vor Gott, dem Weltrichter, sestzustellen. — Jedoch hatten die Griechen und Römer die Vorstellung von Reinigung und Läuterung der Seele bei dieser Bestattungsart; ja die Nachgelassenen hegten wohl auch die Hoffnung oder doch den Wunsch einer Art von Apotheose; wie es denn eine Sage gab, dass diese Sitte von der Verbrennung des Nationalheros Herakles auf dem Oeta herstamme. 3)

Von beiden Bestattungsarten hat die Griechische, besonders die Athenische Mysterienlehre Bilder, Gebräuche, Mythen und Dogmen entlehnt. Zum Beschluss dieser allgemeinen

<sup>1)</sup> Io. Laur. Lydus de menss. III. 27. p. 124 Roether.: "Οτι τὰ τῶν νεκρῶν σώματα ἐκαιον οἱ παλαιοὶ, συνεξαιθεροῦντες αὐτὰ τῷ ψυχῷ. So sagt Plutarch (de fac. in luna p. 922) von der Luft: ὑπὸ τοῦ πυρὸς ἐξαιθερωθείς. Das Verbranen war sehon zu Macrobius Zeit ausser Gewohnheit gekommen (Satural. VII. 7).

<sup>2)</sup> Minucius Felix Octav. XXXIV. 11. Nec, ut creditis, ullum dampum sepulturae timemus, aed et veterem et meliorem consuctudinem humandi frequentamus.

<sup>3)</sup> Namlich nach einer geistigen Deutung glaubte man, das Göttliche im Menschen steige im Feuer als seinem Vehikel (οχή-ματι) aufwärts. — Vorstellungen von Reinigung der unreinem Todten bei Eastath. in Hiad. I. p. 32. Auf dem Römischen Denkmahle von Igel bei Trier bildet die Vorstellung von der Auffahrt des Hercules durch die Sommenbahn die Schlussseene. Daher auch die Granate (bahaustium), ein Sinabild der Sonne, zugleich ein auf Grabauhen vorkemmendes Trosteszeichen war (Spanhem. d. U. et Pr. Nunismm. I. p. 318. Raoul-Rochette a. a. O. pag. 153).

Uebersicht der heidnischen Religionen muss ich noch einen Blick auf diese Seite der Griechischen Götterlehre und Cultusformen werfen; mich aber auf eine Andeutung von Grundlehren der Attischen Thesmophorien beschränken.

## IX.

## Telestik, Grundzüge der Thesmophorien-Lehre.

Mit jenen Ahnungen und Vorstellungen von Seelenfortdauer, mit jenen Gewissensregungen über begangene Fehler stellte sich frühe das Bedürfniss von Sühnmitteln ein. Andererseits mussten die wechselnden Scenen von Geburt, Tod und Grab, der Wechsel der Jahreszeiten u. s. w. bei den Geschäften des Landbaus und der Schifffahrt, selbst dem gemeinen Manne seine Abhängigkeit von der Natur fühlbar machen, ihn zu Fragen nach den Wundern veranlassen, die er täglich vor Augen sah, ihn aber auch mit Gefühlen des Dankes gegen die grossen Wohlthaten erfüllen, die er den Herrn der Natur und den Stiftern des Ackerbaus und des gesicherten häuslichen Lebens schuldete. So entstanden Sühnopfer (piacula) und Incunabel- oder Stiftungsfeste (initia) in Samothrake und an andern Orten Griechenlands und Italiens. Mysterien in diesem weitern Sinn knüpften sich bei Griechischen und Italischen Stämmen an die Culte fast aller Landesgottheiten und Stamm' heroen; in Attika zunächst und in Athen selbst hauptsächlich an die Verehrung des Zeus Herkeios, der Athene, des Hephästos, Hermes und Apollon, der Heroen: Kekrops, Erechtheus, Erichthonios, der Kekropiden, Erechthiden, des Butes und der Eteobutaden u. s. w. 1) Diese gehören zu den ein-

<sup>1).</sup> Iliad. II. 549 sqq. Odyss. VII. 81. Plato Euthydem. p. 302. D. ('Απόλλων πατοφός, Ζεὺς ἐρκειος καὶ φράτριος, 'Αθηνά ('Αθηναίη) φρατρία) mit Heindf. p. 404 sq. und meinen Commentatt. Herodott. p. 232. Apolledor. III. 14. 6 mit Heyne. Pausan. I. 26 und Stuarts und Revetts Alterthümer von Athen I. p. 471 ff. der Deutschen Uebersetzung mit den Erläuterungen der Englischen u. Deutschen u. De

heimischen Gottheiten und Heroen, deren altherkömmliche Verchrung sehen vor Solon durch ausdrückliche Satzung bestätigt ward. 1) Aber das grosse hieratische Drama der Hellenischen Sittigung und Heilsordnung bewegte sich, neben der Pallas-Athene, hauptsächlich um die drei Gottheiten Demeter, Persephone und Dionysos. In diesen Culten wurde, so weit sie im Heidenthum möglich war, eine Verschmelzung und Vergeistigung aller Griechischen Religionselemente zu Stande gebracht. Von jenen drei Gottheiten wurden Demeter und Persephone vorzugsweise die zwei grossen Göttinnen genannt. 2) — Obschon ich nun den Eleusinischen Mythus vom

schen Bearbeiter, und jetzt die neuern Abbildungen und Erklärungen der hierher gehörigen bildlichen Denkmähler, z. B. des Basreließ, den Kekrops und seine Töchter darstellend, im Museum Worsleyanum I. 9, der Metopenbilder vom Parthenon mit Bröndsteds Deutungen in Reisen und Untersuchungen in Griechenland II. (der Geburt des Erichthonios und der Weihe des Butes pag. 301; der Terracotta mit Pallas-Athena, Hephästos und Eris oder Eros p. 302, 318 sq.). — Denn ich bin allerdings der Meinung der gelehrten Forscher Gerhard und Panofka (s. Annali del Instit. archeol. Vol. II. p. 184), dass die religiösen und selbst mysteriösen Lehren auf die Erklärung der Kunstdenkmahle augewendet werden sollen, sowie jene von diesen hinwieder Licht erhalten.

- 1) Drago ap. Porphyr. de Abstin. sub fin. p. 380 Rhoer. Θεσμός αἰωνιος τοἰς Ατθίδα νεμομένοις, κύριος τὸν ἀπαντα χρόνον Θεοὺς τιμᾶν καὶ ἡρωας ἐγχωρίονς ἐν κοινῷ ἐπομένωνς (vel ἐπομένως) νόμρις πατρίοις, ἰδία τε κατὰ δύναμιν (vergl. Wesseling ad Petit. Legg. Atticc. p. 69. Wyttenbach ad Plutarchi Moral. p. 760). Θεσμός eigentlich altes Herkommen und Strung, νόμος geschriebenes Gesetz (Wyttenb. p. 874). Ueber die alteren, mit dem Dienste der Pallas-Athene verbundenen agrafischen Culte wiederhole ich nicht, was ich neulich in den Annali del Institut. archeolog. VII. p. 102 sqq. bemerkt habe.
- 2) Pausan. VIII. 31. 4. vergl. IV. 1. 4 und 5. Einige alte Schriftsteller wollten bei den Worten des Sophokles Oedip. Colon. vs. 679 (683) μεγάλαιν θεαίν an die Furien gedacht, und der Scholast deswegen μεγαλάν θεᾶν gelesen wissen. Allein der Dualis stellt fest, und zeigt, ausser dem ausdrücklichen Zeugnist des

Raube der Proserpina hier füglich übergehen könnte, so will ich doch aus zwei neugewonnenen Urkunden, weil sie einiges Charakteristische haben, das Wesentliche hier beifügen:

Pausanias, hinlanglich, dass die zwei Göttinnen Ceres und Proserpina diesen Namen führten (s. Musgrave und Hermann zum Sophock. a. a. O.). Auch kommt Demeter allein unter dem Namen μεγάλη θεά vor, nach Kuhns und Lenneps Verbesserung des Dichters in der zweiten Stelle des Pausanias (s. Jacobs Paralipomm, ad Antholog. Gr. p. 774 sq. und Antholog. Palatin. II. p. 818). Dagegen wurden die Furien in der Cultussprache der Athener die ehrwürdigen Göttinnen (σεμναί θεαί) genannt, in der der Sikyonier: Eumeniden (Εύμενιδες s. Siebelis ad Pausan. II. 11. 4. p. 190). In dem Briefe des Menander an die Glykera beim Alciphron II. 3 init. kommen die Worte vor: Έγω μα τας Έλευσινίας (Έλευσίνας Cod. Heidelb. nr. 132, wovon im Verfolg) θεάς, μά τά μυστήρια αύτων, und weiterhin (p. 299. lin. 62 ed. Wagner.): τός σεμνάς θεάς, τὰ μυστήρια (welche Worte unsere bessere Handschrift nr. 155 auch hat, wie sie aus einer andern schon Dorville zum Chariton p. 473 Lips. richtig ausgefüllt). In solchem Zusammenhang war es erklarbar, wie Wagner die σεμναί θεαί für die Mysterien-Göttinnen Demeter und Persephone nehmen konnte. Auch war ihm Jacobs (Attisch. Museum III. 2. p. 251) gefolgt. aber (Lettre Critique p. 68) hatte widersprochen; wogegen ich (Symbolik IV. S. 327-330) mit guten Gründen, wie ich meinte, aufgetreten war. Jetzt haben mich aber Meineke's Bemerkungen (ad Menandr. p. 346 und 579) eines Bessern belehrt, und ich trage eben so wenig Bedenken dies offen zu bekennen, als der ehrwürdige Jacobs es seinerseits gethan hat (man s. Dessen Vermischte Schriften IV. S. 507). Ich freue mich im Stande zu seyn, durch einige Beiträge meinen ungegründeten Widerspruch wieder gut zu machen. In dieser officiell-religiösen Benennung war die Wortstellung unabauderlich. Grammaticus mscr. cod. Darmstad.: Οίον, εί τις τὰς σεμνάς θεάς, θεάς σεμνάς λέγει και το θείον άπυρον, άπυρον θείον. ή γάρ καθωμιλημένη συνήθεια έν έκείνω μέν τό σεμνάς προτάττει· έν δε τούτοις (f. τούτω) το θείον. Hiernach sind die Lexica zu ändern, welche aus der Materia medica des Dioskorides (υλ. ίατρ. V. 124) anführen: άπυρον θείον (gediegenen Schwefel), da der Autor doch sagt: Θείου δε άριστου ηγητέου το άπυρου. - Clemens Alex. Protrept. p. 41 Potter.:

·Ceres quum raptam a Plutone Proserpinam diu quaesisset, tandem aliquande cam esse apud inferos comperit. Pro qua re quum Iovis implorasset auxilium, ille respondit, posse cam re-

Μη αμφιβάλλετε, εί των Σεμνών 'Αθήνησιν καλουμένων θεών τάς μέν δύο Σποπας έποίησεν έχ του καλουμένου λυγνέως λίθου, Κάλως δέ, ην μέσην αύταιν Ιστορούνται έχουσαι, Πολέμωνα δειχνύναι έν τη τετάρτη των πρός Τίμαιον. Nicht Calus, wie Sylburg meinte, kommt beim Plinius (XXXIV, 8. 19) and beim Quintilian (XII. 10. 7. p. 608 Spalding.) vor, sondern Callon (so, und nicht Calon, hat auch der unvergleichlich schöne Codex Hug's; s. Dessen Bemerkungen über die Aeginetischen Bildwerke. Freiburg 1835. S. 7), und Sillig (im Catalog. Artiff. p. 134) ragt mit Recht, Calus komme allein in dieser Stelle des Clemens vor, aber weder er noch Siebelis (zum Pausan. I. 26. 6) wissen von emer Variante. Aus Anlass der Redner führen die Lexikographen and Grammatiker die σεμιαί θεαί zu Athen an (Hesychius, Suidas, Harpocration p. 162 ed. Lips. Photius p. 437 ed. Dobr. Lips. das Lexicon rhetoricum bei Bekker Anecd. p. 303). Aber keiner hat tie Notiz, die uns ein Scholiast zu den Worten des Aeschines adv. Timarch. (p. 178 ed. Reisk. — εύχὰς ὑπὲρ τῆς πόλεως ταὶς Σεμναζς θεαίς) giebt (ibid. p. 747): τρείς ήσαν αὐται αί λεγύμεναι σεμναί θεαί, η Εύμενίδες, η Έριννύες. ών τάς μέν δύο (τὰς ἐκατέρωθεν supplirt gut der Pariser Codex, dessen Apographum ror mir liegt) Σχοπᾶς ὁ Πάριος πεποίηχεν (ἐποίησεν Αροgr. Paris.) έχ τοῦ λυχνίτου λίθου, την δὲ μέσην Κάλαμις. Statt dessen hat das Apogr. Paris. ἐχ τῆς λίχνιτου λ. fehlerhaft. Besser der Scholiast. Mead. έχ της λυχνίτιδος λ. aber darum nicht ganz richtig. Der Lychnit, woraus Skopas die Furien gemacht hatte, war Parischer Marmor, woraus er gewöhnlich arbeitete (Photii Lex. Gr. p. 207 Dobr. Lips. u. Fischer im Index zum Aeschines Socrat. unter λυγνίτης λίθος), also kein edler Stein, richtiger ist also hier das Masculin, wie auch Clemens hat: ὁ λεχνεύς. Hieraus ergiebt sich 1) dass in der Stelle des Clemens Kahauts gelesen werden mass; auch deswegen, weil Pausanias (I. 28. 6) von jenen Bildstulen der Furien zu Athen sagt, sie hatten nichte Furchtbares oder was den anthonischen Gettheiten Eigenthümliches, was auf den Meise des Kalamis-und nicht auf den des älteren Aegineten Kallon schliesson lasst; 2) dass mithin joner Κάλως (Calus) aus dem Verzeichin der Griechischen Künstler zu tilgen ist. - Hierhei gelegentlich verti, si nihil apud inferos gustasset. Hila autem punici mali in Elysio grana gustaverat. Quam rem Ascalaphus, Stygis filius, prodidit. Ideo Proserpina ad superos remeare non potuit. Sane Ceres postea meruisse dicitur, ut Proserpina sex esset cum matre mensibus, sex cum marito.»——

\*Eleusis civitas est Atticae provinciae, haud longe ab Athenis. In qua quum regnaret Celeus, et Cererem, quaerentem filiam, liberalissime suscepisset hospitio, illa pro remuneratione ostendit ei omne genus agriculturae; filium etiam eius Triptolemum, recens natum, per noctem igne fovit, per diem divino lacte nutrivit; et eum, alatis serpentibus superpositim, per totum orbem misit ad usum frumentorum hominibus indicandum.» 1) — «Proserpinam autem, id est Persephonem, raptam a Dite patre, quum Ceres, incensis facibus, per orbem terrarum requireret, per trivia perque quadrivia vocabat cla-

noch einige Worte über den Maler Kalates oder Kalakes. Der Scholiast zu den Gedichten des Gregorius Naz. (im Cod. Bodlei. p. 38 ed. Gaisford.), der die Beschreibung des Lucianus in Zeux. cap. 3. p. 840 sq. mit den Worten dieses Autors excerpirt, nämlich von des Zeuxis Gemälde, eine Zwillinge säugende Centaurin darstellend, hat da wo die Worte Lucians stehen: πλην άλλὰ την είχονα τῆς είχονος είδον Folgendes: μόλις δὲ γράφονοι Καλλίμαχος καὶ Καλαισης (sic) την είχονα τῆς είχονος οὐτως. Aus ΚΑΛΑΙCHC lässt sich Teicht ΚΑΛΑΚΗC bilden, und dies ist die Schreibung dieses Malernamens beim Plinius XXXV. 10. 37 (s. Sillig Catalog. Artiff. p. 120). Schreibe man nun aber Calaces oder Calates, so ist vielleicht doch eine Lücke im Texte des Lucian aus jenem Schelion zu ergänzen.

<sup>1)</sup> Mythographus Vaticanus primus cap. 7 et 8. vergl. Mythograph. II. 100 et cf. II. 97 und Mythograph. IIE 7. 2 mit den Not. critt. von Bode. In den Observatt. in Mythogr. I. p. 173 sq. hat Bode die Hauptquellen des Mythus angezeigt, und wegen der Verschisdenheiten in dieser Erzählung auf die Ausleger des Homerischen Hymnus auf Demeter, auf Welckers Zeitschrift für die alte Kunst I. 1. p. 1—95 und auf die Symbolik IV. S. 169. 198 hingewiesen; womit man noch Bröndsteds Reisen und Untersuchungen in Griechenland II. pag. 211 ff. verbinde.

meribus. Unde permansit in eins saeria, ut cunctis diebus per compita a matronis clamor exerceatur. 1) — Wir sehen hier, wie der Festgebrauch des Klagerufs der Frauen aus dem Mythus seine Erklärung erhält; wie denn bei allen Festen der alten Völker Cultus und Mythus in gegenseitiger Beziehung erscheinen, ohne dass man oft bestimmen kann, was als Ursache und was als Wirkung zu nehmen ist. Die Feste der Demeter waren aber Demetrien, Thesmophorien, Eleusinien; die der Persephane-Kora, namentlich in Sicilien Theogamien und Anthesphorien. 2) — Wir handeln hier, wie gesagt, nur

<sup>1)</sup> Mythographus Vatic. II. cap. 94 mit den Not. Critt. von Bode peg. 92 sq.

<sup>2)</sup> Pollux I. 37. p. 25 Hemsterh. Δήμητρος, Δημήτρια, καὶ Θεσμοφόρια, και Έλευσίνια. Κύρης δε παρά Σικελιώταις, Θεογάμια και Ανθεσφόρια. Nach Brondsted (a brief Description of ancient Greek painted vases p. 88 sqq.) waren auch Thallophorien mit den Thesmopherien verbunden gewesen. Dafür fehlen aber die Beweise, ja θαλλοφόρια als Bezeichnung einer eiguen Hundlang scheint gar nicht vorzukemmen. Schöne alte Manner, vielleicht sich Frauen, scheinen an den Panathensen Oelzweige zu Ehren der Pallas - Athene getragen su habeu (Xenoph. Sympos. IV. 17. Dicasarch. ap. Schol. Aristoph. Vesp. 542. vergl. Philochori Fragg. p. 25 mit Siebelis). In dem Spruch des Epicharmos von den alten Mannern beim Aelian. (V. H. II. 34) 'Ωστε ώρα πάσιν ήμιν την ταχίστην ανάγεσθαι, πρό τοῦ τινος και απολαύσαι κακοῦ πρεσβυτιδίου hat sich Koray begnügt πρεσβυτιχού zu schreiben, and ausserdem πρεσβυτιαίου zu vermuthen (Σημειωσ. p. 296). In der Darmst. Schulzeitung (1830 p. 431) wird gar ἀπολαῦσαι in αποκλείσαι verändert. Unsere Pfälzer Handschrift bleibt beim Alten, und mit Rocht. Der Ton liegt auf dem avayeodat, und der Spruch will besagen: Es ist Zeit für uns Alte, saintlich baldmöglichst abzusegeln (nämlich um in die Inseln der Seligen zu gelangen), bevor wir auch noch ein Uebel (oder eine Schwäcke) des Alters an uns zu erfahren habeu. - Dies gelegentlich. Dieselben Feste acunt mit Beifügung des Mythus der neulich erst bekannt gemachte Scholiast zu den Gedichten des Gregor von Nazianz (p. 48 ed. Gaisf.). Ich theile die ganze Stelle mit, weil sie einiges Eigene hat: Tehercu είσι χρυπταί Έλευοϊνος αύται αί κατά τον Κελεον καί Τριπτόλεμον· ή γάρ. Δήμητρα είχε θυγατέρα την Ηερσεφόνην·

von dem zweiten dieser Feste, dessen Feier ein auferer Scholiast 1) uns kürzlich so beschreibt: «Ra hatten die Atho-

ταύτην ήρπασεν ο Πλούτων ζητούσα δέ αυτήν ή μήτης ήλθε είς την Αττικήν χώραν έν κώμη Έλευσίνη (Mythograph. Vatic. II. 96. p. 107 Bod. "Ceres quum Proserpinam raptam quaerere non desisteret, venit ad Eleusinam civitatem ad Celeum" etc. vergl. Heyne ad Virg. Georg. I. 163. Davies, Heindf. und Moser ad Cic. de N. D. I. 42. p. 192, we aus Handschriften Eleusinam hergestellt ist. Antimachus ap. Strabon. VIII. p. 186 Tsech. vergl. Antimachi reliqq. LV. p. 94: Δήμητρος Έλευσίνης ίδρη όψ: - So welke Salmasius ad Spartian. Hadrian. p. 118 verbessert wissen, welches weder die Herausgeber des Strabo noch Schellenberg bemerkt haben. Die Lateiner zumal, bemerkt Saumaise, hatten die Stadt oft Eleusinum und Eleusina, die Gottin Eleusina Ceres, und die Weihen Eleusina statt Eleusinia genannt - s. ed Scriptorr. Hist. August. p. 907. vergl. die Ausleger des Arnebius Tam. III. p. 354. Orell. u. Muncker ad Hygin. p. 256 od. Stor. Hiernach ist down auch die oben augeführte Lesart des Heidelb. Codex Alcipheon. II. 3. 44 rd; Ehengivas deas en werdigen.) Aupa Tomanhémm tivi, os ai την έστησε της πλάνης, άγγειλας αφτή του Πλούτωνα ταύτην ήρπακέναι, ύπερ ταύτης ούν της εύεργεσίας δίδωσι τώ Τριπτολέμω τὰ σπέρματα, σίτου και λοικά, εντειλαμένη παρελθείν και σκορπίσαι τὰ επέρματα πανταγού: οὐ γάρ πρίν ίσθιον (leg. ήσθιον) πλήν βαλάνων οι άνθρωποι, καρπόν φήγου, όθεν και φαγείν προσηγορείθη, συμπαραλαβών οδυ του Κελεον έπι όχημα των δρακόντων πτερωτών ο Τριπτόλεμος τα σπέρματα δίδωσι πανταχού, και γεωργείν εκδιδάσκει, καί Αεσμον δε μαθών παρά της Δήμητρος άθεσμον έξεδίδαξεν, ον τελούνται αλλη (fort. άλλως, wie Philostratus de Vit. Apollon. V. 26. p. 208. σλλως γραίνοιτο μέν τὰ ίερά, s. G. Ios. Bekkeri Specim. Philostrat. pag. 105, temere; so dass der christliche Erklitrer des christlichen Dichters sagte: Und nachdem Triptolemos die gesetzlose (frevelhafte) Satzung von der Demeter gelerut, lehrte er sie Andern, worin sie sich unüberlegt einweihen lassen), Δημήτρια λέγουτες και Έλευσίνια την έσρτην. (Aus der obigen Stelle des Pollux und daraus dass der Scholiast so eben von der Satzung (98 σμός) gesprechen, wird man sich leicht überzeugen, dass nach λέγοντες die Worte: καὶ Θεσμοφόρια ausgefallen sind.)

1) Schol. ad Theocrit. IV. vs. 25, nach der erganzten und ver-

mer die Sitte alljährlich die Thesmophorien zu feiern. Es bestehen aber die Thesmophorien in Folgendem: jungfräuliche und in ihrem Lebenswandel ehrwürdige Frauen legten am Tage der Weihe die gesetzlichen und heiligen Bücher auf ihre Häupter, und gleichwie Flehende gingen sie nach Eleusis.»

Also ein Frauensest, zu Ehren der Satzungbringerin Demeter begangen. Diese Göttin hatte als solche die Namen Θεσμοφόρος und Θεσμία.¹) Von der Beziehung dieser Satzungen auf die Demeter und auf die neben ihr verehrten agrarischen Gottheiten geben uns mehrere neuerlich bekannt gemachte Bildwerke anschauliche Vorstellungen; namentlich das Bild auf der zwanzigsten Metope an der südlichen Seite des Parthenon. «Das Bild zeigt uns zwei weihliche, wie Hierophanten ganz bekleidete Figuren, von welchen die eine von dem Tische oder dem, wie eine Console aus der Wand hervortretenden Vorsprung, auf welchem einige Schriftrollen liegen, eine derselben emporhebt, aufrollt und genau betrachtet, während die andere Figur, die ihr den Rücken zukehrt, eine ähnliche Schriftrolle schon empfangen hat, und sich langsam damit hinwegzubegeben scheint.» °)

besserten Legart des cod. Laurent. (s. Warton ad Scholia Theocrit. p. 79 ed. Gaisford. und Kiessling zu denselben Scholien p. 876). — Bekanntlich enthalten die Thesmophoriazusen des Aristophanes eine Meuge, aber komisch aufgefasste, Züge dieser Festfeier. — Dass nach dieser die Thesmophoriazusen mit den Gesetzrollen nach Eleusis ziehen, deutet schon auf das Zeitalter hin, da die Athenischen und die Eleusinischen Culte mit einander verschmolzen wasen, wordber ich in den Anneli del Instituto Ascheolog. VII. pag. 192 sqq. Nachweisungen gegeben habe.

<sup>1)</sup> Dieser zweite Name ist seit Wyttenhachs (zu Plutarch. Moral. VI. 2. p. 877), von Porson, Clavies, und Siehelis (zum Pausan. VIII. 15. 1) gehilligter Verbesserung keinem Zweifel unterworfen.

<sup>2)</sup> Bröndsted Reisen und Unters, in Griechenland zu Taf. LI. nt. 20, wo dieses Bild nach Carrey's Zeichnung gegeben ist, S. 240. Ueber die andern bildlichen Vorstellungen bemerkt derselbe in einer Aumerkung: "Map s. oben S. 212 f. Ausser den dert erwähnten Denkmälern vergleiche man die Vase in der Tischbein'schen Samm-

Hiermit treten wir auf den Standpunkt dieses Theils der Griechischen Religionen. Es ist der Ackerbau mit seinen, den Menschen unbegreiflichen, jedoch natürlichen Bedingungen, mit seinen Wohlthaten, mit seinen Bürgschaften für gesichertes Leben, und mit seinen linden Erziehungsmitteln. Die uralten mythologischen Elemente liegen in hieratischer Ueberlieferung und Dichtung, ') in den Sätzen von der finsteren, wüsten, ungesegneten Erde (X30via), von der unter dem Himmel ausgebreiteten, und seiner bedürfenden Erde ( $\Gamma aia$ ), von der nach des Zeus, des Himmels, der Sonne, des befruchtenden Regens Kräften lechzenden Erde, <sup>2</sup>) von der Erdmutter ( $\Gamma \tilde{\eta} M \tilde{\eta} \tau \eta \varrho$ ), wie schon die Alten die Demeter ( $\Delta \eta \mu \tilde{\eta} \tau \eta \varrho$ )

lung (Peintures de vases antiques IV. pl. 36), we Bakches vor der sitzenden Demeter steht, welche ihm mit der rechten Hand eine Schriffrolle zeigt (als Thesmophoros), während sie auch (als Sito, Rharias oder Aktaea) in ihrem Gewande das Saatkern halt. Dass das in ihrem Schoose Aufgehobene, andere ähnliche Schriftrollen (Gesetzbücher, Satzungarollen; vergl. Creuzer Symbolik IV. S. 444) seyn sollte, glaube ich deswegen nicht, weil beide Symbole, der Süerin und der Gesetzgeberin gewöhnlich vereint erscheinen, sowohl auf Monumenten der Kunst als in den historischen Nachrichten von den der Demeter gefeierten Festen. So hat auch auf bekannten Münzen des Demetrios Soter (s. Visconti Iconogr. Gr. pl. XLVI. nr. 25. 26, im Texte p. 323 sq.) die sitzende Demeter ein Füllhorn im linken Arme, während sie einen Stylos in der rechten Dieses Zeichen . (das Werkzeug um Gesetze einzugraben) mit der Schriftrolle ganz gleichbedeutend, bezieht sich auf ihre Eigenschaft als Gesetzgeberin (Θεσποφόρος)." Da ich mir hatte angelegen seyn lassen, die Identität der agrarischen Demeter mit der gesetzgebenden ins Licht zu setzen, so ware mir das Saatkern im Gewande der Demeter gewiss um so leichter bemerklich gewesen, wenn es in der verkleinerten Abbildung bei Millin (Gal. mythol. pl. XLEX. nr. 276) überhaupt zu erblicken wäre. Diese hatte ich aber allein vor mir.

1

<sup>1)</sup> S. oben den Abschnett von der hieratischen Poësie, besonders gegen des Ende.

<sup>2)</sup> Pausanias I. 24. 3. Γης άγαλμα ίκετευούσης ὖσαί οἱ τὸν Δία. Hieraus erklart Lenormant eine Statuette der Gaa (Erd-

nahmen, d. h. von der Ceres, die mit der Seele die mütterliche Liebe gewonnen, die Mutterliebe zu ihrer Leibesfrucht Proserpina, und zu den sterblichen Menschen, die sich mit der Frucht der Ceres ernähren; ') endlich von der sich der Jahresordnung fügenden, ') ja der Ordnung und Satzung überhaupt sich unterwerfenden Erde.

Die organische Verbindung der Vorstellungen von Erde, Ackerland und Ackerbau, Nahrung, Gesetz und Ordnung begenet uns in den Urkunden mehrerer Völker des Alterthums. Ich erinnere nur an das gesetzesdurstige Land Arieme der Zendbücher, 3) an Stellen der Samaritanischen Fragmente, 3) wie folgende: «Die Brosamen der verborgenen Welt sind die Taseln des Gesetzes; die Nahrung unseres Lebens, die in Ewigkeit nicht gebricht, sind die Taseln des Gesetzes (Bundes); ingleichen an Aussprüche Jüdischer Schriftsteller, wie z. B. folgenden: «Da sie fragten, was es sey, das die Seele nähret, so wussten sie es nicht. Sie fanden aber, da sie belehret wurden, es sey das Wort Gottes und die göttliche Rede. Diese ist die himmlische Nahrung. — Siehe ich Iasse euch Brode aus dem Himmel regnen. Denn in Wahrheit, die äthe-

tottin) in den Annali del Instituto Archeolog. Tosa. IV. p. 60 sqq. regli die Monuments inédits dazu, pl. XIIV., a., b.

<sup>1)</sup> Hiad: XIII. 322. Oς θυητός τ είη και έδοι Δημήτεent ακτήν. vergl. XI. 630. XXI. 76. d. i. des gemahlenen Kerns der Cerealign. Qdyss. H. 355 — μυληφάτου άλφίτου άκτῆς, vergl. die Scholien dazu pag. 76 ed. Buttmann.

<sup>2)</sup> So kemmt die Gaa (Erde) auf einer Gemme (bei Lippert Supplea, nr. 66) als eine an einen Globus gelehnte Figur wor; sie hat des Füllhorn und die vier Horen des Jahres (Jahresseiten) sies ben vorüber.

<sup>3)</sup> Oder des Meder- und Persergesetzes, wie es im Buch Esther (I. 19) genannt wird. S. v. Hammer in den Wiener Jahrbüchern der Int. Band IX. S. 82.

<sup>4)</sup> S. Gerenius de Samaritanorum Theologia ex fontibus ineditis Commentatio, Hafae 1822.

rische Weisheit lässet Gott in wehlgeartete und der Betrathe tung ergebene Seelen aus der Höhe herniederthauen.

Hieraus ergiebt sich von selbst, wie die Verbindung der Vorstellungen von Ackerbau und Nahrung, Lehre und Satzung bei mehreren alten Völkern eine organische und ganz natürliche war, und noch Xenophon bezeichnet die Erde und Bebaumg derselben als willige und menschenfreundliche Lehrerinnen der Gerechtigkeit.<sup>2</sup>)

Aber nicht blos Ueberfluss und Wohlfahrt für dieses Leben, sondern auch frohe Hoffnungen für das andere leiteten die Alten von diesen Attischen Weihen im Culte der Ceres her. «Als Demeter, sagt ein Attischer Redner, in unser Land gekommen, 3) da sie umherirrte, weil Kore geraubt worden,

<sup>1)</sup> Philo de Profagis p. 566 Mang. Vol. IV. p. 284 Pfeisser. vergl. dis Bibelstellen Exotl. XVI. 4 und 17; vergl. auch de Munsi opisicio pag. 103 und die von Hugo Gretius angesührte Stelle desselben Philo Leg. Allegour. Τὸ γὰρ φαγείν ούμβολόν ἐστι τροφῆς φυσιχῆς (s. Gretii Annott, in Evang. Matth. XXVI. 26 und in Ioann. VI. 27, we dergleichen Philonische Stellen mit Aussprüchen Christi verglichen werden).

<sup>2)</sup> Occonom. V. 12. vergl. XIX. 17-19.

<sup>3)</sup> Isocrates in Panegyr. cap. VI. Ich vermuthe nämlich. dass than mit Koray (Σημείωσ. p. 34) άφικσμένης, statt άφικνουμένης, zu lesen berechtigt ist. Ich bin diesmal von der umschreibenden Uebersetzung Wielends im Attischen Museum abgegangen, und habe mich an den grossartig einfacheren Text gehalten. Bekanntlich hat Cicero (de Legg. II. 14. 36) die Isokratische Stelle vor Angen gehabt, sowie der Athenische Redner vielleicht die Stellen des Homerischen Hymnus auf Demeter vs. 485 ff. und des Sophokles (ap. Plutarck. de audiend. poett. p. 21, F. p. 81 Wyttenb.). Die in Lucianisch-frivolem Geiste geschriebene Anmerkung Wielands (Att. Mus. 1. S. 78) übergehe ich auch diesmal mit verdientem Stillschweigen; bedaure aber die Mühe und den Fleiss, den der Verfasser des Aglacphamus pag, 70 aufgewendet, am so sonnenklare Aussprüche ins Zwielicht zu stellen. Nur dies Bine will ich bemetken: Jeder Unbefangene muss einsehen, dass von diesen Attischen Mysterien leibliche und geistliche Wohlthwien hergeleitet werden, welche die übrigen Culte und die frommete Verehrung der übrigen Gottheiten nicht

und gegen unstre Voceltern wahlwellend gesimmt war, in Kolge der Wohlthaten [die sie von ihnen empfangen], welche Andern als den Eingeweiheten zu hören unmöglich ist, und da sie ihnen doppelte Gaben geschenkt, welche die grössten sind, einimal die Früchte, welche Ursache geworden sind, dass wir nicht ein thierisches Leben führen, sedann die Weihe, welcher theilhaftig Gewordene sowohl über den Ausgang des Lebens, als auch tiber die ganze Ewigkeit die froheren Hoffnungen haben. In diesen Sätzen sind die zwei Grundlehren der Thesmophorien enthalten. Das waren die Anfänge des gesitteten und sittlichen Zustandes der Attischen Menschheit gewesen, oder jene Initia, von denen Cicero (a. a. 0.) treffend sagt: "Initiaque ut appellantur, ita re vera principia wiae cognovimus: neque solum cum lactitia vivendi rationem accepintus, sed etiam sum spe metiore moriendi. Diese Incunabel-Geschichte der Griechischen und Italischen Menschheit war aber eine Geschichte in Bildern, in Liedern, Formeln, Gebräuchen und in Mythen. Die Personen des Athenisch-Eleusinischen Mythus sind hauptsächlich Deo-Demeter ( Anw. Δημήτης L. die ihre Tochter (Kora - Proserpina) liebende, verlicrende und suchende Erdmutter; Hades-Pluton (Alons, 'Ai: δωνεύς, Πολυδόγμων, Πολυδέκτης ). 1) der König des Schattenreichs oder des unterirdischen Raumes, der Altempfänger,

gewähren können. Auf einem neuerlich bekannt gemachten Basrelief (w. Annahr des Instituto archeolog. I. tav. C. nr. 1. vergt. E. Gerbard desselbst p. 132—134) sehen wir auf einer Anhöhe neben einem Baume eine Göttin ohne Namen (Hokate-Artemis); därunter eine weibliche Figur mit einer Schale in den Händen, darunter Eisypia (Segen, Vebersluss); gegenüber eine andere auf einem Armsessel (wetan das Bild einer Sphinx erscheint) sitzende matronenartige Figur, und daneben der Name Teketh (Weihe); auf dem Hintertheil des Sessels, worauf ihr Arm ruht, liest man das Wort Enixtyots (neuer Erwert, Zuwachs an Besitzthum); womit ganz deutlich zu erkennen gegeben wird, dass wer der Weihe theilhaftig wird, nicht allein Veberstusz gewinnt, sondern auch einen Zuwachs an allerlei, auch geistigen Götern.

<sup>1)</sup> Nach Homers Hymnus in Cerer. und Apollodor. I. 5.

der alle Saamenkörner und lalle Seelen aus der Oberweit zu sich hinahnimmt; Persephone (Περσεφόνεια, Περσεφάνη), die in die Finsterniss der Erde hinabgesenkte Saatsrucht, das der Verwesung anheimfallende Saatkorn, das dem Tede zum Raubfallende Leben, aber auch die aus den Verwesung hervorgehende neue grünende Saat. Sedann die menschlichen Personen: Keleus (Κελεός), in dessen Hause Demeter unerkannt aufgenommen wird; dessen Gattin Metanira (Μετάνειρα, die Unmännliche); und deren, von der Demeter genährter, aber auch im Feuer geläuterter Sohn Demophon (Δημοφάν).

Demeter muss ihre liebliche aber zu einem wunderharen. Geschiekswechsel bestimmte Tochter Persephone an den König der Unterwelt Hades verlieren. Er hatte sie geraubt in der Frühlingszeit, und sie muss seine Glattin werden. Aber

<sup>1)</sup> Scholia in Hesiodi Theogon. vs. 913 sq. p. 442 ed. Gaisl: Το ζωτικόν έν τοις σπέρμασι καταβάλλει ή Δημήτηρ. Περσεφόνειαν δὲ λέγει τοὺς καρποὺς, διὰ τὸ περισσῶς φονεύεσθαι, οῖ καλυπτόμενοι τῷ γῷ διὰ τοῦ ἡλίου ἀνάβλαστάνουσιν. — Τοῦτο περὶ τῆς σήψεως τῶν σπερμάτων λέγει ὅτι ἐὰν οὐ (wo mach 1 Corinth. XIII. 35 besser ἐὰν μὴ geschrieben wurse, s. die Anmerk:) κώτω ἀποθάνη, ἀνω σὸ ζωογονείτὰι. — Zu vs. 914 ῆρπασεν] Τοῦτο δὲ λέγει ὅτι οὐχ ἐκοῦσα ἡ γῆ δέχεται τὰ σπέρματα. vergl. Bode Observait. in Mythogr. Vat. I. 7. png. 175.

<sup>2)</sup> König, zu Eleusis; sey es nun, dass in diesem Namen die Bedeutung Befahlshaber, Herrscher, oder Opferer liegt (Schmencklund Welcker in den etymologisch-mythologischen Andentungen S. 114 und S. 305). — Auf Eitymologien lasse ich mich jetzt nicht ein, und übergehe daher auch vorjetzt, die von mir selbst vorgetragenen.

<sup>3)</sup> Von Jõuas und gaw nach Schwenck a. a. O. S. 115; else der im Volke hervorleuchtende, wenn ich recht verstehe. Dess im Homerischen Hymnus und hei Apollodorne, statt des Triptolomes, Demophon hervorgehoben wird, darin vermuthet Bröndsted (Reisen II. S. 211) eine ziemlich früh entstandene Atherische Version des Mythus, weil die Sage den einen von den zwei Söhnen den Theseus Demophon uenne.

<sup>4)</sup> Homer. h. in Cerer. vs. 8. Pausan. IX. 31. Das war die

durch die Verfügung des Zeus wird endlich bestimmt, dass Persephone nur einen Theil des Jahres bei ihrem Gemahl in der Unterwelt verbleiben, zwei Theile aber bei der Mutter auf der Oberwelt und im Olymp zubringen soll; und nun führt Demeter ihre Tochter selber dem Gemahle wieder zu. 1)

Diese Natur- und Heilsordnung ward nun in den Thesmophorien gefeiert, und war der Inhalt von Gebräuchen, Gesängen und Lehren: Ein solches Saatkorn ist des Menschen Leib, der mit der Frucht der Erde sich nährt; was Persephone erlitten, was dem Saatkorne widerfährt, das erfahren im Tode auch wir. Die Erde hat den Leib, die Szele der Mond, die Sonne den Geist dem Menschen bei der Geburt gegeben, wie dem Monde das Licht. — Von dem (doppelten) Tode, den wir sterben, macht der eine den Menschen aus dreien zu zwei; <sup>2</sup>)

Blumenlese (ἀνθολογία). Daher das Fest der Anthesphoria ('Ανθεοφόρια), aber auch das der Götterhochzeit (Θεογάμια) der Persephone bei den Siciliern. — Daher die Frühlings-Hore mit Blumen
auf dem Vasenbilde Poniatowski (s. das Bilderheft zur Symbolik
tab. XIII) und Rosen oder andere Blumen auf dem wunderschönen
Vasenbilde Hope (in Millingens ancient unedited Monuments. London
1822. Ser. I. pl. XVI).

<sup>1)</sup> Im Apollodor. I. 5. 3 hatte Toussaint auf dem Rande meines Exemplars der Commelinischen Ausgabe in den Worten: ἴνα μὴ πολὖν χρόνον παρὰ τῷ μητρὶ καταμείνη, corrigirt πάντα χρ. wofür jetzt der 373. Vers des Homer. Hymnus ἴνα μὴ μένη ἡματα πάντα spricht. — Daher die hinabführende Demeter (Δ. κατάγουσα) in einer Gruppe des Praxiteles und iu einem Gemälde des Nikomachos; nach Millingens Vermuthung (a. a. O. pag. 44) Vorbilder des Hopeschen Vasengemäldes; welches nicht, wie alle andere Denkmähler, den gewaltsamen Raub der Proserpina, sondern die willige Rückkehr zum Pluto und den zärtlichen Abschied von der Mutter Ceres darstellt.

<sup>2)</sup> Plutarch. de fac. in orbe lunae p. 943, A. B. p. 818 Wyttenbach. nach dessen Erganzung: Καὶ ὁ μέν ἐστι ἐν τῷ τῆς Δήμητρος μοίρα· ὅθεν τὸ μνεἰσθαι, παρωνύμως τῷ τελευτᾶν ἐν αὐτῷ, τέλειν, καὶ τοὺς νεκροὺς Αθηναὶοι Δημητρείους ωνόμαζον τὸ παλαιόν. Es folgen die Sätze vom Tode im Gebiete der Persephone, welche den Geist langsam und sanft von der Creuzer's deutsche Schriften. I. 1.

und dieses ist der Tod in dem Gebiete der Demeter; daher geweihet werden und sterben verwandte Benennungen sind. und die Todten nannten die Athener vor Alters Demetreer. Also die Todten sind Unterthanen im Reiche der Demeter, dem Leibe nach; der Leib ist von der Erde gegeben, und muss wieder Erde werden; - der Seele nach; die Menschenseele, da sie sich mit der Materie verbunden, muss durch Wandlungen und Reinigungen der irdischen Stoffe und Triebe ledig werden. Das Wiedererscheinen des Saatkorns aus dem dunkelen Schoose der Erde, als neue grüne Pflanzung, ist den Menschen ein Vorbild, dass auch ihre Seelen nicht im Reiche des Hades bleiben, sondern in einem anderen Körper zu den unsterblichen Göttern zurückkehren sollen. Die Gabe der Ceres, die Frucht der Erde, giebt uns Belehrung und Hoffnung. Darum sollen die Menschen nicht verzagen, sondern männlichen Muth fassen; selbst heroischen Muth sollen sie fassen, dass sie nicht wie Metanira am sinnlichen Augenschein und am Leibesleben hasten, und dadurch der Unsterblichkeit verlustig werden, sondern, wie die Heroen Perseus, Herakles, Theseus und andere, thun, die, unbekümmert um ihr leibliches Leben, im Kampfe gegen das Unlautere und Böse ein Olympisches und göttliches Ziel erreicht haben. 1) - Auch scheinen

Seele löset, und aus dem Menschen Eins (den Geist) macht. — Auf einem ebenfalls neuerlich publicirten Vasenbilde (in Raoul-Rochette's Monumens inédits II. pl. XLV. 2) erscheinen der Genius der Weihe und der Genius des Todes.

<sup>1)</sup> In den Weihescenen wurden solche Gegensätze vorgestellt: die Heroen, Herakles u. s. w. andrerseits Narkissos, der in der Anschauung seiner Leibesschönheit untergegangene Jüngling. Daher auch im Hymnus des alten Sängers Pamphos die Narcisse beim Raube der Kora so bedeutend hervorgehoben worden (Ruhnken. ad Homeri h. in Cer. vs. 8. Ein Mehreres in der Praeparat. ad Plotin. de pulcrit. p. XLV sqq.). Ein anderes Warnungsbild in solchen Scenen war der vergeblich arbeitende Oknos, eine Aegyptische Vorstellung (nach Diodor. I. 97. p. 109 Wesseling.). In des Polygnotos Gemälde der Unterwelt war Oknos dargestellt worden (Pausanias X, 29. 2 mit Siebelis). Endlich waren auch die Danatden zur War-

die Wanderungen der ihre Tochter suchenden Ceres als Vorbilder der Wanderungen der Menschenseelen in den Weihescenen dargestellt worden zu seyn; und folgende Gedanken scheinen solche Darstellungen motivirt zu haben: Die Seelen der Menschen sind Abbilder der Erdseele (der Demeter); sie sind auch Seelen in einem irdischen Leibe, und in sofern sie vom Irdischen geblendet und in der Sinnenwelt berauscht werden, verlieren sie den Richtweg aus dem Hades zurück auf die Oberwelt; sie müssen manche Umwege und Körper durchwandern, bis sie wieder zum oberen Lichte und zum Schauen der Olympischen Herrlichkeit gelangen. Pindarus spielt darauf an:

«Selig, wer jenes erblickend durch des Erdgrunds Klüfte hinunter gelangt. Er kennt das Ziel des Lebens Und kennet den göttlichen Ursprung.» ¹) und Plato giebt an mehreren Orten und besonders im Phädon über solche Lehren und Darstellungen Winke. ²)

nung dargestellt worden. Sie sind neben Oknos auf einem Basrelief einer Ara der Vaticanischen Sammlung zu sehen (im Museo Pio-Clem. Tom. IV. tav. XXXVI; wozu E. Q. Visconti p. 264 sqq. ed. de Milan.). Ein Vasenbild zeigt uns einen jungen Eingeweiheten, welcher die Danalden betrachtet, wie sie mit ihren Krügen Wasser in ein grosses Gefäss tragen. Auf einem andern Vasenbilde zeigt ein alter Pädagog einem jungen Initiirten die merkwürdigen Scenen der Unterwelt, wobei die Gottheiten der Samothrakischen Weihen dargestellt sind (s. Musée Blacas I. pl. VII—IX mit den Erläuterungen des Herausgebers Th. Panofka pag. 23 sqq.).

<sup>1)</sup> Pindari Fragg. CXVI. 128 nach Thiersch. Lobeck Aglaoph. pag. 69 hat mit Recht die Aenderung αίγλαν, statt ἀρχάν, verworfen, und bemerkt, dass Pindar auf die Seelenwanderung anspiele.

<sup>2)</sup> Platen. Phaedo p. 108. p. 107 Bekk., zu welcher Stelle unter Anderm Olympiodorus (in Wyttenbachs Annet. p. 294) anmerkt: ἀς τέλη ποιούνται αἱ ὁδοιπορούσαι ψυχαί — ἢ διὰ τὰς Δήμητρος πλάνας τὰς γὰρ διαφόρων οὐσῶν των ὁδῶν ἐπλανήθη. Aus einem zweiten Commentar desselben Erklärers zum Phädon hat neulich Cousin (im Journal des Savans Mars 1835. p. 139 sqq. u. s. w.) Auszüge gegeben; woraus ich hier nur, auch zur Bestäti-

#### X.

#### Gebrechen und Verfall der Naturreligion; der Christianismus.

Es lagen also in diesen agrarisch-religiösen Weihen unstreitig zwei Grundlehren: die der Sündhaftigkeit des Menschen und die der Unsterblichkeit seiner Seele, und die Vorstellung, dass die grossen Göttinnen (s. oben) Demeter und Persephone, oder vielmehr die guten Götter den Willen und die Kraft besitzen, die ursprüngliche Reinheit der Seelen wieder herzustellen. — Aber eben hierin zeigt sich schon die Beschränktheit der Volksreligion und dieses mysteriösen Cultus, und der Grund, warum die edelsten unter den Griechischen Philosophen auf jene Mysterien nicht viel hielten, und es nöthig fanden, durch andere Mittel und Wege die sittliche Besserung ihrer Zeitgenossen und Nachkommen zu bewerkstelligen. "Alles Göttliche, sagt im entgegengesetzten Sinn ein Philosoph, ist seiner Substanz nach gut" und: «Kein Gott

gung der mit Unrecht angefochtenen Lesart im Pindar a. a. O., folgende Stelle über den Zweck der Mysterien aushebe (pag. 144): Ότι σχοπός τῶν τελετῶν ἐστὶν είς τέλος ἀναγαγεῖν τὰς ψυχὰς ἐκεῖνο, ἀφο οὖ τὴν πρώτην ἐποιήσαντο κάθοδον ὡς ἀπο ἀρχῆς κ. τ. λ.

<sup>1)</sup> Die Boni Dii, Θεοὶ χρηστοί, waren jene beiden Göttinnen nebst Dionysos Chthonios oder Hades-Pluton. Dass sie vorzugsweise als gute Gottheiten, nicht nur wegen der agrarischen Wohlthaten, die man ihnen zuschrieb, sondern auch wegen ihrer Leitung und Reinigung der abgeschiedenen Seelen bezeichnet waren, geht nicht nur aus Platon's Phädon p. 40 hervor, wo ᾿λιδης ein ἀγαθὸς und φρόνιμος θεός genannt wird, sondern auch daraus, dass die Dii Boni mit den Dii Manes im Italischen Cult oft identisch vorkommen; endlich daraus, dass die Verstorbenen χρηστοί genannt wurden (s. Plutarch. Quaest. Romm. p. 277, A; Wyttenbach ad Quaest. Graecc. p. 292, B; vergl. meine Anmerk. zu Cic. de N. D. III. 35. p. 673 und Inghirami Monumenti Etruschi, zu den Spechi mistici tab. II. p. 31).

ist übelwollend gegen die Menschen; ') und die Reinigungskraft unter den Göttern gewährt aus Güte (δι' άγαθότητα) dem Unvollkommenen die Reinigung (την κάθαρσιν).» — Und in der That waren die Mysterien mehrentheils nicht geeignet den moralischen Zustand der Griechischen und Italischen Völker gründlich zu verbessern; vielmehr mussten sie oftmals Sittenverfall und Aberglauben zur Folge haben. Man denke nur an die Mängel, womit sie behaftet waren, z. B. an die Bildersprache und Mythen, worein die hier vorkommenden Lehren eingekleidet waren; an das Ritual, an die grossentheils nächtliche Feier; an die zum Theil sehr sinnlichen Scenen, worin hier die agrarischen Gottheiten als handelnde Personen dargestellt wurden; so dass was auch über den Sinn solcher Bilder. Mythen und Scenen vorgetragen wurde gegen das, was die Sinne und die Einbildungskraft so mächtig erregte, in den Hintergrund zurücktreten musste. Ueberhaupt ging diesen classischen Völkern des Alterthums ein über alle Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft sich erstreckender klarer und gründlicher Unterricht in dem Sinne ab, wie wir neuere Europäer und wir Deutsche zumal dieses Wort zu verstehen gewohnt sind. Dieser Satz liesse sich durch alle Artikel des Griechischen Volksglaubens im Gegensatze mit der Religionslehre der religiösgesinnten Philosophen beweisen. Einiges; und um gleich bei der Einsicht in das Bedürfniss einer richtigen Gotteserkenntniss stehen zu bleiben: wie viele Bürger einer Griechischen oder Italischen Volksgemeinde hatten eine solche? - Erst Philosophen mussten es den Frauen oder andern Personen von religiöser Stimmung einprägen,

<sup>1)</sup> Proclus in Alcib. prior. p. 228 sq. ed. Francos. ὅτι οὐδεἰς θεὸς δύςνους ἀνθρωίποις, Anspielung auf die Aeusserung des Sokrates in Platon's Theaet. (p. 151, C. p. 312 Hnds.), womit er wegen der Schmerzen, die er durch seine geistliche Hebammenkunst den Seelen verursachen müsse, sich auf die durchaus und ohne Ausnahme guten Götter berief, die den Menschen zu ihrem eignen Heil auch Unangenehmes erwiesen. Proklos hat dies nun naher auf den Reinigungsprozess bezogen; vergl. denselben in Platon. Alcib. pr. pag. 318.

dass den Göttern Opfer und andere Huldigungen nicht angenehmer seyen als eine richtige Erkenntniss von ihrem Wesen. 1) — Fast in allen einzelnen Religionslehren offenbaren

d

ţ

<sup>1)</sup> Plutarch. de Isid. et Osiride XI. p. 355, C. p. 457, wo er die Klea anredet: — τοῦ δὲ ἀληθη δόξαν ἔχειν περί θεῶν μηδεν οιομένη μαλλον μήτε θύσειν μήτε ποιήσειν αυτοίς κεχαρισμένον, ούδεν έλαττον άποφεύξοιο κακόν άθεότητος δεισιδαιμονίαν. - Also Aberglaube ist ein eben so grosses Uebel als Unglaube. Wyttenbach im Commentar (p. 184) hat mehrere Stellen der Philosophen über diese ihre erste Forderung einer richtigen Gotteserkenntniss zusammengestellt. Geistreich vergleicht Plutarch an einem andern Orte desselben Buchs den Aberglauben mit einem Sumpf, den Unglauben mit einem jähen Abgrund (pag. 378); werüber man denselben Ausleger zu Plutarchs Schrift vom Aberglauben nachlesen kann (nämlich de superstitione p. 164, E und p. 171, E). Und dennoch kleiden die Philosophen ihre Aussprüche über die höhere Erkenntniss der menschlichen und der göttlichen Natur, wegen des grossen Ansehns, worin die Mysterien beim Volke standen, in deren Sprache ein. Bemerkenswerth ist in diesem Betracht die Anrede eines Epikureers Metrodoros, welche Philosophenschule sonst in den Mysterien nicht wohl gelitten war, weswegen auch der Berichterstatter (Clemens Alex. Stromm. V. p. 732 Potter.) seine Worte mit Folgendem einführt: Μητροδώρου τε, καίτοι Έπικουοείου γενομένου (obschon er ein Epikureer war), ταῦτά γε είοημότος. (Es ist aber diese Stelle vom Clemens mit Aussprüchen des Plato wunderlich durchwebt, s. Wyttenbach Philomath. III. pag-106, und alles Folgende gehört nicht diesem Epikureer, sondern dem Plato an.) Έπόμενοι μετά μέν Διὸς ήμεζς (daraus hatte ich im Olympiodor in Platon. Alcib. pr. IX. p. 87 die Worte μετά μέν δη Διός είμι verbessern sollen und so weiter die ans den Mysterien entlehnten Worte im Phadros (p. 250, B. C. p. 262 Hndf.); woraus sich auch ergiebt, dass in den folgenden Worten zwei Vermuthungen Sylburgs durchaus unzulässig sind: ολόκληρα δὲ καί άτρεμη (Sylburg άτρεκη, - keinesweges. Jenes haben die Platoniker haufig, s. ad Plotin. I. 6. 5. p. 47 ed. Oxon.) φάσματα μυούμενοί τε καὶ έποπτεύοντες έν αύγη καθαρά, καθαροί καὶ ασήμαντοι τούτου (Sylburg: απήμαντοι, eben so unzulassig), ο νῦν σῶμα περιφέροντες όνομάζομεν. Eher möchte in der Stelle des Clemens einiges aus Platons Worten zu erganzen seyn; welches

sich solehe Gegensätze und auf Seiten des Volksglaubens oft die auffaltendsten Widersprüche. Z. B. Herodotos war ein denkender Grieche, ein Mann, der mit eben so grosser Anhänglichkeit an den Glauben seiner Väter als mit einem gewissen Prüfungsgeiste dessen Inhalt zu erforschen suchte; und doch konnte er bei Betrachtung des Weltlaufs sich von der Vorstellung eines Neides der Gottheit nicht ganz frei machen. Vielleicht wollte Platon mit seinem herrlichen Satze: 1) «Der Neid stehet ausgeschlossen vom Chore der Götter» solche durch das Ansehn dieses populären Geschichtschreibers noch mehr verbreitete Irrthümer bekämpfen. - So lesen wir auch Manches bei den Alten vom Zorne der Götter und von ihrer schwierigen Versöhnlichkeit; wohingegen die philosophische Lehre den Satz behauptete, dass die Menschen durch ihre eigene Schuld und Sündhaftigkeit sich von der Gottheit entfremdeten. 2) Hinwiederum werden dieselben Götter als durch Opfer, Gelübde und Gebete leicht umwendbar geschildert; wogegen

Heindorf vielleicht versucht haben würde, wäre ihm die Stelle des Kirchenvaters bekannt gewesen. Ast im neuen Commentar (p. 443) hat sie gekannt, bemerkt aber nichts über das verwerfliche  $\alpha\pi\eta$ - $\mu\alpha\nu\tau\sigma\iota$ .). — Ueber jene mysteriöse Ausdrücke habe ich Einiges zum Proclus in Alcib. pr. p. 61 bemerkt. Man vergleiche jetzt noch Baguets Anmerk. zum Die Chrysostomus pag. 143.

<sup>1)</sup> Plato in Phaedr. p. 247, A. — (Auffallend ist es, dass Plato, so viele Anlässe er dazu hatte, doch des Herodotus niemals Erwähnung thut.) Dieser Satz wurde von den Platonikern aufgenommen und bis auf die späteren fortgepflanzt (s. Plotin. p. 216, B und vergl. meine Anmerk. zu Herodot. I. 32 und Bähr's Commentat. de vita et scriptis Herodoti Vol. IV. p. 408 sqq.).

<sup>2)</sup> Odyss. III. 145. Spanheim ad Callimach. h. in Cerer. vs. 32 hat mehrere Stellen der Dichter und der Philosophen gegeneinander gestellt. Iamblichus de myster. I. 13 bemerkt, solche Volksmeinungen bestreitend: αῦτη τοίνυν οὐχ, ὡς δοκεῖ τισι, παλαιά τις ἐστι καὶ ἔμμονος ἀργὴ, ἀλλὰ τῆς ἀγαθοεργοῦ κηδεμονίας [περί] θεῶν ἀποστροφὴ, ἢν αὐτοὶ ἐαυτοὶς (vielmehr ἐαυτοὺς nach meinen Handschriften) ἀποστρέψοντες, ώσπερ ἐν μεσημβρία φωτὸς κατακαλυψάμενοι, σκότος ἐαυτοὶς ἐπηγάγομεν, καὶ ἀπεστηρήσαμεν ἐαυτοὺς τῆς τῶν θεῶν ἀγαθῆς δόσεως.

die Philosophen lehrten, die Götter würden nicht durch Gebete u. dergl. bestimmt dem Menschen Gutes zu erweisen; ') sondern sie ermuntern uns aus eigener Bewegung zum Guten, und wenn wir in dieser durch die Gottheit bewirkten Richtung unserer Gedanken sie anrufen, so geben sie uns das Gute aus freier Güte ihres Wesens.

Endlich, um zu den chthonischen Gottheiten, von denen wir ausgegangen waren, zurückzukehren, so zeigt sich das Schwanken der alten Volksreligionen gerade bei diesen am aussallendsten, indem es unter Griechen und Italiern eine herrschende, durch Dichter und selbst durch Gesetzgeber begünstigte Volksmeinung war, jene Götter, die man, wie bemerkt, vorzugsweise die guten nannte, seyen unheimlich, ja zuweilen surchtbar und schrecklich. ') So kam Demeter in einer alten Arkadischen Sage unter dem Namen Erinnys ') vor, und ward als solche zu Thelpusa verehrt. So lässt es sich auch erklären, warum Römische Grammatiker die Cerriti, die mit Irrwahn Behasteten, von dem Zorne der Ceres Getroffene nannten. ') — Hier wird Ceres mit Hekate verwandt, ja oft

<sup>1)</sup> Iliad. IX. 493; wordber Plato sich missbilligend aussert (Republ. II. p. 364) und in jenem religiösen Sinne aussert sich Iamblichos de myster. I. 13, dessen Theorie vom Gebet Eustathius ad Odyss. l. l. p. 118 ed. Lips. vor Augen hat: ως τοῦ βασιλέως μακρόθυμον τὸ θεἰον ἡγησαμένου καὶ ἐαδίως παλίντο οπον, ὁπερ οὐδὲ Ἰάμβλιχος παραδέχεται ὅπου περὶ εὐχῆς φιλοσοφεί.

<sup>2)</sup> Plutarch. de Iside et Osir. p. 370, C und dazu Wyttenbach p. 237. — Ich bemerke noch, dass die Vorstellung des Dämonischen mit diesen Gottheiten verbunden wurde. In dem der Lex sacrata bei Errichtung des Tribunats beigefügten Gebet, oder Bekräftigungsformel, heisst es (beim Dionysius Halic. VI. 89. p. 1248 Reisk.) τοις μὲν ἐμπεδοῦσι τοὺς θεοὺς τοὺς ούρανίους ελεως εἶναι, καὶ δαίμονας τοὺς καταχθονίους.

<sup>3)</sup> Δημήτης Έριννύς, die sornige, vom Arkadischen έρινύειν d. i. ὀργίζεσθαι. Etymol. M. p. 374 (338). Unter diesem Namen führen sie auch Antimachos und Kallimachos an (s. Pausan. VIII. 25. 3 und 5 mit Siebelis p. 276 sq.).

<sup>4)</sup> Nonius I. 213: "Cerriti et larvati, male sani aut Cereris

zar Hekate selber. Ceres, Proserpina und Hekate kommen schon im Homerischen Hymnus auf Demeter in Verbindung vor, und auf dem Vasenbilde Hope sehen wir die Fackelträgerin Hekate den Rossen des Hades-Pluto vorleuchten, um die Persephone wieder in die Unterwelt hinabzuführen. — Auf diesem düsteren Boden des Cultus der Hekate erwuchsen denn auch jene magischen Künste, womit die Alten, nachdem die Griechischen Religionen sich aufs neue mit ausländischen vermischt hatten, die Götter herbeizuziehen und zu ihrem Willen zu lenken hofften. 1) «Ja ich höre sagen, berichtet Synesios,

ira aut larvarum incursatione animo vexati." Vergl. Lobeck Aglaoph. p. 241. Wenn Heindorf zu Horat. Satir. II. 3. 278 sagt: "Ob der Ausdruck von der Ceres hergeleitet sey (eigentlich cereritus), etwa durch eine Verwechselung der Δημήτηρ mit der Phrygischen Cybele, deren sacra enthusiastica bekannt sind, lassen wir dahingestellt seyn. 44 - so ist dies ganz verfehlt, und dient zum Beweise, wie selbst geschickte Philologen ohne gehörige Kenntniss der Mythologie und Religionen fehlgreifen. Es muss diese ganze Italische Volksmeinung aus der Verwandtschaft, ja in gewisser Beziehung Identitat der Ceres mit der Luna-Hekate oder demjenigen Wesen erklart worden, welches Leibes- und Geisteskrankheiten verursachen kann. Die Certiti kommen auch beim Arzte Serenus Samonicus VII. vs. 97 vor. wo man den Keuchen p. 24 ed. Ackermann. nachlese. — Selbst wenn die andere Meinung geltend gemacht wird, dass die Cerriti durch Gespenster (larvae) geisteskrank gewordene sind, haben Ceres - Hekate daran Antheil, weil sie die Gespenster aus der Unterwelt sendeten, wie der Aberglaube der Alten wähnte.

1) Synesius im Encomium Calvitii X. 73, C. p. 15 ed. Krabinger. — Dieser Zauberkreisel wurde Έκατικός, auch Έκατινός στρόφος und στρόφαλος genannt. Man s. Krabinger su obiger Stelle p. 163. Wenn U. Kopp in der Palaeographia crit. III. p. 404 die Fertigung der Amulete damit in Verbindung brachte, so wird dies dadurch wahrscheinlicher, weil jene Operation mit dem Zauberkreisel auf geschnittenen Steinen vorzukommen scheint; wenigstens hat Lippert (in der Daktyliothek Mill. I. sect. V. nr. 283) eine sonderbare Vorstellung auf einer antiken Gemme sehr befriedigend so erklärt. Jene Gemme wurde ohne Zweifel als magisches Amulet getragen.

der Aegyptier habe ein Mittel gegen die Götter und gewisse Zauberkreisel, so dass er, so oft er will, einige halbbarbarische Worte murmelnd, alles Göttliche, welches geeignet ist gewissen Zügen zu folgen, an sich zieht.

Obschon nun in der allgemeinen Volksmeinung hauptsächlich nur die chthonischen Götter etwas Finsteres und Schreckhaftes hatten, so gab es doch auch unter den Olympischen Götterwesen nicht leicht eines, von dem der Griechische und Italische Mythus nicht Aeusserungen von Zorn und andern Leidenschaften und schädliches Verfahren gegen die Menschen zu berichten gehabt hätte. - Alle Gottheiten waren umschlagend (παλίντροποι). Aber das störte den alten Griechen nicht; er feierte gleichwohl ihnen zu Ehren Jahr aus Jahr ein heitere Feste. - Solche Inconsequenzen hatten etwas Naives, Unschuldiges, ja Liebenswürdiges, so lange sie mit dem Volke selbst so zu sagen aus seinem vaterländischen Boden, neben dem gesunden tüchtigen Volkssinn, als Wucherpflanzen aufgeschossen waren. Als aber jene Religionen, in fremdes Land versetzt, in Weltstädten wie Alexandria, Antiochien, Rom künstlich fortgeübt wurden; als Römische Cäsaren zu allen Orakeln wallfahrteten, sich in alle Mysterien einweihen liessen; als die lüsternen Augen der Römer sich an der Griechengötter Schönheit weideten ohne Gefühl der religiösen Begeisterung, welche solche Gebilde aus der Seele der Künstler hervorgerufen; als die sittliche Kraft in den abgelebten Halbrömern erstorben war, da war die Religion zur Medusa umgewandelt, in deren veredelter Form der Contrast der verführerisch-üppigen Leibesschöne mit der Verzweiflung des zerrütteten Geistes verkörpert erscheint, da erfüllte Gewitterschwüle den Griechischen Olymp, das Römische Pantheon - wie später das Skandinavische Asgard, und der Mund der Götter verstummte. 1) In dem allgemeinen Elende der Welt musste die Sehnsucht endlich sieh wo anders hinwenden-

<sup>1)</sup> Von diesem allgemeinen Gefähl des absterbenden Heidenthums enthält der von Kirchenvätern u. A. erzählte, freilich von Christen selbst später gedichtete Delphische Orakelspruch au den

Es kann meine Absicht nicht seyn, das Christenthum mit dem ganzen Reichthume seiner geistigen Güter dem Heidenthume gegenüberzustellen; aber da wir doch, nach meiner Ansicht, die Griechische und Italische Götterschaar als vergötterte Natur betrachten müssen, so mögen zum Schluss einige Sätze folgen über das ganz verschiedene Verhältniss, worin sich der Heide und der Christ der Gottheit gegenüber befindet. Selbst der heiterste Grieche musste vor jedem seiner Götter eine geheime Furcht empfinden; in ihrem Wesen lag etwas Dämonisches. Jede Epiphanie einer ethnischen Gottheit hatte etwas Unheimliches, und die empfundene Götternähe, selbst an den fröhlichsten Festen, etwas Schreckhaftes. Immer fühlte sich der Mensch einer dunkelen unberechenbaren Naturmacht gegenüber. - Wer will sagen, was der Gott gegen die ihm unterworfenen schwachen Sterblichen verhängen kann? Wie der Quell und der Fluss die Luft erfrischt, Pflanzen, Thiere und Menschen erquickt, aber auch als reissender Strom brausend über seine Ufer tritt, Saaten verwüstet, Menschen und Thiere mit sich fortreisst, so kann sich die ungemessene Göttermacht jeden Augenblick in ihren schrecklichsten Ausbrüchen äussern. — Selbst wenn der Grieche seinen Zeus, der Italier seinen Janus Vater nannte, war mehr die Vorstellung eines physischen Erzeugers dabei; mit andern Worten: es drückte dieser Name bei Griechen und Römern mehr einen genealogischen Begriff aus, indem man diese Gottheiten als den letzten Ring einer Kette von Göttergeschlechtern dachte; und der so schöne Begriff von

Kaiser Augustus den richtigen Ausdruck (s. Suidas I. p. 377 Kust. P. 650 Gaisford. vergl. Is. Casaubon. Exercitt. in Baronii Annall. I. 12. p. 84):

Έβραῖος κέλεται με Θεὸς μακάρεσσιν ἀνάσσων Τόνδε δόμον προλιπείν, και όδὸν πάλιν αὐθις ίκέσθαι.

Weissagung aber und mantische Befragung der Götter waren neben den Opfern die wesentlichen Theile der Griechischen Religion (Platon, Sympos. pag. 188. vergl. Wachsmath Hellenische Alterthumskunde II. 2. S. 222). Wenn also die Orakel schwiegen, war ein Haupttheil des religiösen Lebens vernichtet.

Mütterlichkeit, mit dem Namen und Mythus der Ceres verbunden, schloss doch selbst in den Eleusinischen Sagen die Gefühle des Fremdartigen, Verborgenen, Nächtlichschreckhaften und Zornigen nicht aus.

Wenn der Christ seinen Gott Vater nennt, so ist es ungetheiltes Vertrauen, was ihm dieses Wort eingiebt. Der Christ kennt seinen Gott. Was er als Mensch von ihm wissen kann. und zu wissen nöthig hat, das weiss er. Der Christen Gott hat Sonne, Mond und Sterne gemacht, hat die alten Berge in ihren Festen gegründet, hat die Ströme ausgegossen. Sturm, Donner und Blitz verkündigen seine Allmacht. - Wie furchtbar und zerstörend diese Naturkräfte auch wirken, und uns selbst betreffen mögen; - Gott ist bei uns; und wir sind ihm, wenn wir nicht gottlos seyn wollen, mit unserm Wissen und Wünschen nahe; und selbst als gewaltiger Gott will er unser Geistesleben nicht bewältigen oder zernichten, sondern es Freundlich ist der Christen Gett. erwecken und stärken. Auf die Natur und auf die Naturmächte kann sich der Mensch nicht verlassen, aber auf den Einen Schöpfer und Herrn der Natur kann er sich verlassen.

Blicken wir nun auf unsere Uebersicht der Religionen zurück, und erwägen wir, was sich einem Jeden darstellt, dass unter den Künsten die Architektur der in grössten Massen wirkende und daher sprechendste Ausdruck der Culte und Glaubensformen ist, so möchte es nicht unpassend seyn diese ganze Erörterung mit folgenden Gedanken über die religiöse Baukunst zu beschliessen. 1) — Die hieratische Architektur, oder die Tempelbaukunst, in ihrer Vollendung betrachtet, möchte überhaupt drei wesentlich verschiedene Charaktere darstellen, von drei verschiedenen Principien ausgehend, die ich kürzlich hier im Umrisse andeuten will. Der Orientalismus, wenn ich diese Art so nennen darf, oder auch Hylozoismus und Pantheismus der hieratischen Baukunst hat die Materie zum

<sup>1)</sup> Aus meiner Kritik von Thiersch Epochen der bildenden Kunst unter den Griechen zweiter Ausgabe in den Wiener Jahrbüchern der Literatur Band LH. S. 58 f.

Princip. — So wie der Cultus des alten Morgenlandes die Natur im Ganzen verkörpert, und, so zu sagen, zu einem Götterleibe umgestaltet, so ist auch die Architektur schrankenlos und doch beschränkt, und mithin wunderlich in ihrem Bestreben; auf nichts Anderes gerichtet, als die materielle Welt räumlich und zeitlich zu verkörpern. In diesem Sinne wurden jene Indischen Grottentempel ausgehöhlt und ausgemeiselt. Am deutlichsten zeigt dies aber die Bauart der Aegyptier in ihren Nekropolen und Tempeln: unter der Erde die Wohnungen der Todten und der sie beherrschenden Gottheiten; oberhalb das Firmament mit allen heiligen Sternthieren; den Säulenfuss umspielen in Zickzacklinien die Fluthen des göttlichen Landesstroms, den Kopf der Säule verziert eine Lotus- oder eine Palmen-Krone; und der seltsam ausgedehnte Körper der Isis längs den oberen Tempelwänden bezeichnet in ganz materieller Weise die, alle Dinge am Himmel und auf Erden umfassende Natur. Diesem Hylozoismus mit seinem blinden, ungenügsamen Triebe und mit seinem überladenen Wesen steht die besonnene Selbstbeschränkung des Hellenismus entgegen. Wie dorten die Materie, so ist hier die Form vorherrschend. Wie die Religion der Griechen in ihrer volksthümlichen Gestalt ganz vermenschlicht geworden; die wichtigsten Wahrheiten, die den Geist beschäftigen und befriedigen, in ein mysteriöses Dunkel zurückgetreten waren, und wie der Gebrauch die Volksgemeinde an den Opferfesten vom Innern der Tempel in die Vorhöfe und Haine verwies, so waren auch die Griechischen Tempel klein, eng., gedrückt und dunkelnd im Innern. Desto mehr ward auf die äusserliche Herrlichkeit verwendet, und die Architektur, würdigen und reinen Formen nachstrebend, ward von der Sculptur unterstützt, um durch Bildwerke aller Art in Thon, Marmor und Erz eine Wohnung hinzustellen, die den Hinzutretenden würdig schien, den menschlich gedachten Göttern zum Aufenthalte zu dienen. Die Griechische Tempelbaukunst auf ihrer Höhe hatte sich in dem edelsten Formalismus entfaltet. - Als endlich die Form der zu heidnischen Zwecken eingerichteten Basiliken verlassen war, da vollendete sich das christliche Princip heiliger Baukunst im Dome oder Münster, und dieser Christianismus der Architektur

verkündigte sich als ein ganz neues, höheres Streben des menschlichen Geistes und als eine andere Sehnsucht der von neuen Empfindungen bewegten Seele. Sie erhob sich mit den strebenden Säulen und hohen Spitzgewölben himmelwärts; und die ganze christliche Gemeine, hell und klar in neugewonnener Erkenntniss und Zuversicht, versammelte sich in den weiten Räumen des Tempels, der in seiner ganzen Architektur von innen und von aussen, in Bildwerken und Malereien, an Säulen, Fenstern und Altären das grosse Werk der Vorsehung in der ganzen Menschengeschichte, von der Schöpfung und vom Sündenfalle bis zum jüngsten Gericht, vor Augen stellte.

# Inhalt des allgemeinen Theils.

| lingar | ag                                                   | 8   |
|--------|------------------------------------------------------|-----|
| Ï.     | Religion des Magismus; psychisches Heidenthum        | 8   |
| IL.    | Hieratische Poësie                                   | 21  |
| Ш.     | Hieratische Bildnerei                                | 29  |
| IV.    | Physiogonie; Orphische und Hesiodeische Theogonie.   | 68  |
| V.     | Vollendeter Anthropismus; episch-Homerische Götter.  | 73  |
| VI.    | Vermischung des Anthropismus und der Apotheose, des  |     |
|        | Götter - und Heroenwesens                            | 90  |
| VII.   | Exanthropismus, Euemerismus                          | 105 |
| VIII.  | Nekrolatrie, Metensomatose                           | 137 |
|        | Telestik, Grundzüge der Thesmophorien-Lehre          |     |
|        | Gebrechen und Verfall des Heidenthums; der Christia- |     |
|        | nismus                                               | 164 |

#### Friedrich Creuzer's

# Deutsche Schriften,

## neue und verbesserte.

Erste Abtheilung.

Erster Band

Leipzig und Parmstadt.

Druck und Verlag von Carl Wilhelm Leske.

1837.

# Symbolik und Mythologie

der

alten Völker

besonders

#### der Griechen

von

#### Friedrich Creuzer,

Doctor der Theologie und Philosophie, Grosherzoglich Badischem Geheimerath und Comthur des Grosherzoglich Badischen Ordens vom Zähringer Löwen, ordentlichem Professor der alten Literatur zu Heidelberg und mehrerer Akademien und anderer gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Ersten Theiles zweites Heft.

Dritte verbesserte Ausgabe.

Leipzig und Barmstadt.

Druck und Verlag von Carl Wilhelm Leske.

1837.

## Besonderer Theil.

## Ethnographische Betrachtung

der

alten heidnischen Religionen.

12

#### Erstes Capitel

Arienische Religion,

oder

Baktrisch - Medisch - Persische Lehre und Cultus.

#### Ş. 1. Einleitung.

Wenn wir hier von Persien reden, so verstehen wir darunter nicht blos die alte Landschaft Persis oder das heutige
Farsistan, das Stammland der Kajaniden und einiger späteren
Beherrscher Asiens, sondern es schliesst dieser Name die
ganze grosse Masse der Kaukasischen und Nordindischen
Länder ein, welche auch durch den Namen Iran (womit zugleich der Gegensatz Turan gegeben ist) bezeichnet wird,
und deren Religion auch wohl den Namen der Iranischen trägt.
Es hat diese Iranische oder alt-Persische Religion vielleicht
ihren Sitz in einem Urstaate genommen, den Manche für den
Mutterstaat der nachherigen Indischen und Persischen Reiche
halten, der die Provinzen Balk 1) oder Baktrien, Ariana, Su-

<sup>1)</sup> v. Hammer in der Geschichte der schönen Redekünste Persiens, Wien 1818, lässt aus Bamian, als einem frühen Cultursitze, Indische Weisheit und Kunst ins benachbarte Balk (Balch) übergehen, und berührt die Vorstellungsart, wonach einigen Zendbüchern (Sendbüchern) Indische Quellen zum Grunde liegen. — S. hierüber die Nachträge zu dieser dritten Ausgabe und zwar Nachtrag I zu diesem Capitel.

siana, Aderbidschan, Mazanderan und andere in sich begriffen, und dessen Herrscher, die Pischdadier, auch Indien, Medien, Baktrien, Assyrien und Mesopotamien unter ihrem Scepter vereinigt haben sollen. - Zunächst aber ist es jene Gebirgskette, die dieses Reich im Norden begränzt und von Westen nach Osten an demselben sich hinzieht, wo der Ursprung einer zweifachen Religion zu suchen ist, die sich von hier aus nach Osten und Westen verbreitete, die eine, die Indische, die andere, deren Vaterland die nach Westen sich hinziehenden Verzweigungen jenes Gebirges sind, die Iranische oder alt-Persische, welche uns nunmehr beschäftigen wird. Diese Religion der Parsen, entstanden auf jenen Gebirgen, ist in ihrem Grunde eine einfache, naive Anschauung der Natur - daher auch von mehreren Alten eine Hirtenreligion genannt, wiewohl sie sich von der materielleren Hirtenreligion Aegyptens, die mehr fetischistisch war, merklich unterscheidet. Sie besteht in der einfachen Verehrung der Naturelemente, des Feuers, Wassers, der Erde, Luft, der Winde und des Sternenhimmels, vorzüglich der zwei grössten Lichter desselben, Sonne und Mond (s. Herodot L 181. Brissonius de reg. Princip. Pers. p. 357). Auch die Flüsse waren ihnen heilig (s. Brisson. a. a. O. p. 366). Tempel hatten sie nicht, sondern auf Bergen dienten sie ihren Göttern, und opferten hier denselben blos des Leben der Thiere (s. Brisson. a. a. O. p. 369). Mit dieser einfachen Naturreligion der Persisehen Stämme erscheinen nun aber ein Religionssystem und eine Gesetzgebung in der engsten Verbindung, welche den Charakter eines mehr metaphysischen Denkens an sich tragen, von einem andern Stamme aus Mcdien oder Baktrien her den edleren Casten des Persischen Volkes mitgetheilt worden, und somit herrschende Religion des Reiches geworden sind. Jenes naive Urelement, amalgamirt mit diesen höheren Erkenntnissen einer gebildeteren Menschheit, bildet demnach das Medisch-Persische Religionssystem oder den Magismus, den wir jetzt zu betrachten haben.

#### \$. 2. vallen und Lit

#### Quellen und Literatur.

Die Quellen zerfallen in zwei Classen, zuvörderst schriftliche, die Nachrichten der inländischen und der fremden Schriftsteller, namentlich der Griechischen, über Persiens Religion, von den älteren Zeiten bis auf die späteren — sodann Denkmale der bildenden Kunst an den Ueberresten der Paläste und Tempel zu Persepolis und anderwärts, deren Trümmer sich, trotz der wiederholten Verwüstungen und Zerstörungen der Araber, Mogolen, Türken und anderer Völker, erhalten haben.

Was die schriftlichen Quellen betrifft, so müssen hier vorerst die biblischen Urkunden in Anschlag gebracht werden, namentlich die Bücher, deren Verfasser in irgend einer näheren
Beziehung und Berührung mit Persien standen, und welche
eben darum zum Theil für die Religion Persiens Hauptquellen
sind. Dies sind besonders die Schriften der Propheten, eines
Daniel, der, wie es scheint, mit dem Persischen Lichtdienste
nicht unbekannt war, eines Ezechiel, dessen Visionen äusserst
viel Persisches aus der Lehre der Magier enthalten; ferner die
Bücher Esra, Nehemia und andere, worunter das Buch Esther
in so weit besonders merkwürdig ist, als es uns in das Innere
des Persischen Hofes blicken lässt und ein getreues Bild der
Persischen Sitten liefert.

Unter den Griechen giebt uns über Persien (so wie über Indien) Herodotus die ersten Nachrichten, welche mit ziemlich vieler Kenntniss dieser Länder niedergeschrieben sind. Wichtiger jedoch wäre Ktesias, ein Zeitgenosse Kenophons (dessen Anabasis und Cyropädie hier auch in Betracht kommen), der als Leibarzt des Königs Artaxerxes Mnemon sich lange in Persien an dessen Hofe aufhielt, und die Reichsarchive benutzen durfte, dessen Schriften aber, einige Excerpte bei Pho-

tius, Athenaus und Andern ausgenommen, untergegangen sind. Ihm ist auch Diodorus in seinen Nachrichten über Persien, Medien, Baktrien und andere Asiatische Länder hauptsächlich gefolgt, und theils ganze Abschnitte, theils einzelne Capitel sind offenbar aus jenem entnommen. Ausserdem enthalten Strabo, Arrianus, Philostratus (im Leben des Apollonius), der ebenfalls den Ktesias, wenn er ihn gleich nicht anführt, sehr benutzt zu haben scheint, Diogenes Laertius, Clemens von Alexandrien, Eusebius in der Praeparatio Evangelica, Damascius de principiis, manche schätzenswerthe Nachrichten. Am wichtigsten für unsern Zweck ist aber Plutarchus, eben dadurch, dass er nicht, wie die meisten übrigen Griechen, uns über das Exoterische der Persischen Religion belehrt, sondern uns auch in den Stand setzt, in das Innere oder Esoterische der Religion der Magier wenigstens einige tiefe Blicke zu thun, und durch Hülfe einiger Hauptstellen, die er aus Aelteren mittheilt, uns dem Mittelpunkte des Magiersystems mehr zu nähern.

Auch bei den Römern findet sich Manches, namentlich bei Plinius in der Historia naturalis, bei Curtius und den scriptores historiae August.

Alle Nachrichten der Alten über Persische Einrichtungen, Sitten und dergl., die in den genannten Schriftstellern zum Theil zerstreut sind, hat mit einem lobenswerthen Fleiss ziemlich vollständig gesammelt Barnabas Brissonius in dem sehr brauchbaren Werke de regio Persarum principatu libri III, am besten mit Sylburg's Anmerkungen und vollständigen Registern herausgegeben von Lederlin, Strasburg (Argentorati) 1710. Auch das Werk des Engländer Hyde de religione vett.

<sup>1)</sup> Eine Sammlung und Erklärung dessen, was Griechen und Römer über Magismus, Persische Religionslehren u. s. w. berichten, hat unter dem Titel Ilegomá Kleuker geliefert im Anh. z. Zendavesta, in des zweiten Bandes drittem Theil. Diese Sammlung des gelehrten Mannes liesse sich jedoch, wie sich dies nicht anders erwarten lässt, durch mehrere Zeugnisse vervollständigen.

Persarum, Oxoniae 1700. 4. ist sehr schätzbar, wiewohl nicht immer zuverlässig. Andere Hülfsmittel sind von Beck in der Anleit. zur allg. Weltgesch. I. 1. p. 634 ff., von Heeren in den Ideen I. 1. dritte Ausg. und von C. F. C. Hoeck Veteris Mediae et Persiae Monumenta, Gotting. 1818 nachgewiesen. Ich bemerke nur noch, dass die morgenländischen Traditionen nach dem Schahnameh des Ferdusi (wovon unten) sowohl in Muradgea d'Oheson's Geschichte der ältesten Persischen Manarchie, übersetzt von Dr. F. Th. Rink, Danzig 1806 als in Malcolm's History of Persia, London 1815 in Auszügen zu Inden sind. Sehr belehrend und inhaltsreich ist auch: Ayeen Abbery or the institutes of the emperor Akbar, translated from the original Persian by Francis Gladwin, London 1800. Endlich mache ich meine Leser auf v. Hammer's Geschichte der schönen Redekünste, 1818. 4. aufmerksam.

Jedoch für die Religionsgeschichte und Mythologie der alten Perser muss jetzt unstreitig unter den Quellen dem Zendavesta ein vorzüglicher Rang eingeräumt werden, d. h. jener Sammlung von Religionsurkunden, welche Anguetil du Perron merst entdeckte, sammelte und aus mehreren Handschriften m Paris 1771 unter dem Titel Zendavesta - traduit en François par Anquetil du Perron herausgab. Vorzüglich empsehenswerth ist die Deutsche Bearbeitung von J. F. Kleuker (der Zandavesta, übersetzt von J. F. Kleuker, Riga 1776. drei Theile 4 und dessen Anhang dazu, zwei Bände, Riga 1783. 4.), welcher auf eine höchst verdienstvolle Weise die Zweisel. welche mehrere Gelehrte, vorzüglich Meiners, gegen die Aechtheit dieser Bücher geäussert hatten, vollkommen gelöst, und gezeigt hat, wie diese Urkunden Nichts enthalten, was mit der Bibel oder den Griechen in Widerspruch stehe, und woraus sich ihre spätere Abfassung beweisen liesse, so dass, wie auch Heeren (Ideen u. s. w. I. 1. pag. 458 der dritten Ausg.) bemerkt, die Aechtheit der Hauptschriften, vorzüglich des Vendidad und des Izeschne, als alter Persischer Religionsschrifien, gegenwärtig erwiesen ist. Auch Viscount Valencia, der

noch neulich, in den Jahren 1802 - 1806, an Ort und Stelle Erkundigungen eingezogen (siehe dessen Voyages and Travels to India etc.), zweifelt weder an der Aechtheit des Zendavesta, noch an der Treue von Anquetil's Uebersetzung. Auch bemerkt er, dass Sir William Jones noch vor seinem Tode seine früheren Ausfälle dawider als irrig zurückgenommen habe (s. Götting. Anzeig. 1812. nr. 79). Da mein Freund F. G. Welcker in den Nachträgen zu Zoega's Abhandlungen, Götting. 1817. p. 413 ff. die wichtigsten Sprecher für und gegen in dieser Sache bereits aufgeführt hat, so begnüge ich mich, den Leser dorthin zu verweisen. Gleichfalls haben die neuesten Untersuchungen von Rhode (über Alter und Werth einiger morgenländischen Urkunden u. s. w. Breslau 1817) einige nützliche Bestätigungen beigebracht, dass der Aechtheit der Zendschriften, als der Schriften, welche vor der Eroberung Persiens durch Alexander von den Persern als heilig verehrt und dem Zoroaster zugeschrieben wurden, durchaus kein innerer noch äusserer Grund entgegenstehe; s. besonders p. 17. 18. 19 a. a. 0. 1)

Ein grosser Name wird auch diesen Offenbarungen und Urkunden vorgesetzt. Er heisst Zoroaster, im Persischen auch Zeraduscht, und im Zend Zeretoschtro (s. Wahl Gesch. der morgenländischen Literatur pag. 266) genannt, d. i. Gold-Stern, Stern des Glanzes (s. Zendavesta von Kleuker Theil III. pag. 4. vergl. mit Rhode über Alter und Werth u. s. w. pag. 42). Es herrscht zwar ein Streit über seine Person, indem Einige zwei Zoroaster annehmen, wovon der erste unter Gustasp (Cyaxares I. von Medien), der zweite unter Darius Hystaspis gekommen sey; Andere dagegen nur von einem wissen wollen, der im sechsten Jahrhundert vor Christi Geburt gelebt habe. 2)

<sup>1)</sup> S. Nachtrag II.

<sup>2)</sup> Die früheren Untersuchungen über Zoroaster betreffend, verweise ich auf die Zusammenstellungen von Kleuker im dritten Bd. des Zendavesta

Vom Propheten Zoroaster, durch dessen Erscheinung Gustasp Regierung verherrlicht ward, wäre nicht wenig zu erzählen, wenn man alle Sagen von ihm zusammenstellen wollte. Hier nur einige Worte darüber: Gleich seine Geburt musste auf ihn die Aufmerksamkeit lenken. Nachher besucht er den Himmel, und empfängt dort das heilige Feuer und das

p. 3 ff. und auf Beck Anleitung zur Weltg. I. 1. pag. 647 ff. Hier mögen nur einige Nachträge folgen: Zuvörderst wird immer die Stelle im Platonischen Alcibiades I. pag. 122. pag. 341 Bekker. grosse Aufmerksamkeit verdienen, wenn auch Plato nicht selbst Verfasser dieses Dialogs sevn sollte, wo von einer Mugie Zoroasters, des Sohnes des Oromazes (uaγείαν - την Ζωροάστρου τοῦ Προμάζου), die Rede ist. Man vergleiche dort die Ausleger und Davisius zum Cicero de Divin. I. 41. Unter dem Namen Zaratas (Ζαράτας), auch wohl Zaratus (Ζάρατος vergl. Thom. Reinesii Observy, in Suidam ed. Ch. G. Müller pag. 103 sq.), scheinen andere Griechische Schriftsteller denselben Persischen Gesetzgeber zu verstehen. Er kommt z. B. bei Plutarchus de anim. gen. in Tim. pag. 1012. pag. 124 Wyttenb. vor, und man denkt dabei an Zoroaster (vergl. Zoëga's Abhandll. p. 109). Ausser der oben angegebenen Bedeutung des Namens kommen auch andere vor. Der Scholiast zur Stelle des Plato (p. 78 Ruhnken.) will einen Sterndiener (agrooding) darin finden; welche Erklärung auch etymologisch aus-dem Namen Zoroaster selbst genommen ward (s. Toup Epist. ad Suid. p. 137 Lips. und Reinesius a. a. O.). Den Gewährsmann für diese Erklärung lernen wir aus Diogenes Laërtius Procem. S. 8 kennen. Es ist Dinon im fünften Buche der Historien. Andere wollen blos einen allgemeinen Königsnamen, einen Besitzer der Herrschaft, darin sehen. Dies hängt mit der Frage nach dem Vaterlande des Zoroaster zusammen. Wenn manche Schriftsteller ihn weitschichtig einen Magier oder einen Chaldäer nennen, so kann dadurch nichts bestimmt werden. Einen Meder nennen ihn viele Schriftsteller. neigen sich mehr zu der Meinung hin, dass er aus Baktrien herstamme. So neuerlich Zoega und Norberg (s. Zoega's Abhandll. p. 108 mit Welcker's Anmerk.). Ueber sein Zeitalter herrscht nicht grössere Einstimmung. Der Scholiast zur angeführten Platonischen Stelle (p. 77) lässt ihn sechstausend Jahre vor Plato auftreten. Für sehr bedeutend muss die Angabe eines alten Griechischen Logographen, Xanthus des Lydiers, gehalten werden, wonach Zoroaster sechshundert Jahre vor Xerxes Griechischem

Wort des Lebens. Darauf fährt er selbst zur Hölle nieder. Endlich, nachdem er seine Bestimmung erfüllt, zieht er sich auf das Gebirge Elburz zurück, und widmet sich daselbst ganz der Betrachtung und Andacht. 1)

In der ältesten Zeit waren die Menschen rein und unschuldig, bewusstlos das Gesetz erfüllend; so in der Periode der Pischdadier,<sup>2</sup>) wo es keiner schriftlichen Gesetzgebung bedurfte, und glückseelig in der Fülle der Zeiten über Iran

Feldzuge zu setzen wäre (Diog. Laërt. Prooem. §. 3). Wäre freilich ein späterer Kanthus hier der Gewährsmann (vgl. meine Anmerkk. zu den Fragmm. Historr. Graecc. antiquiss. p. 225 und Marx zu Ephori Fragmm. p. 76 sq.), so würde dieses Zeugniss sehr viel an seinem Gewichte verlieren. Nicht blos jene chronologischen Abweichungen, sondern auch andere Gründe haben die Meinung von zwei oder mehreren Zoroastern erzeugt; worüber sich noch neuerlich mehrere Forscher in verschiedenem Sinne erklärt haben (s. Zoëga a. a. O. mit Welcker's Anmerkk. und p. 114 und Wait's Abhandlung über diesen Gegenstand in the classical Journal Vol. VII. p. 220 sqq.). Was meine Meinung angeht, so verweise ich die Leser auf die Bemerkungen über die mehreren Hermes der Aegyptier. In demselben Sinne glaube ich auch ein ideelles Fortleben des Namens Zoroaster mit der Fortdauer seiner Lehre annehmen zu müssen.

- 1) S. die Auszüge bei Malcolm I. p. 58. besonders p. 192 f.
- 2) E. Burnouf bemerkt im Commentaire sur le Yaçna (s. die folgende Anmerk.) p. 569: "Ce qu'il est peut-être encore permis d'en coclure, c'est que ces hommes de la premiere loi, ces Pichdadiens fameux, si célèbres dans les traditions persanes, sont les ancêtres communs des Ariens de la Bactriane et des Ariens de l'Inde. On n'a pas encore, il est vrai, trouvé de trace de Pichdadiens dans les livres brahmaniques; mais, si, d'un côté les analogies de plus en plus nombreuses que l'on remarque entre le zend et le plus ancien sanscrit, conduisent nécessairement à admettre que les Brahmanes et les Ariens appartient à la même origine, et si de l'autre le système religieux du Zend-Avesta a dû être, pendant quelque siècles et antérieurement à la chute de l'empire persan, contemporain et rival du système brahmanique, il est assez vraisemblable, que les hommes regardés par les Ariens de la Bactriane comme les ancêtres de leur propre race sont aussi ceux des Brahmanes."

der grosse Dschemschid herrschte. Unter ihm erweckte Ormuzd den grossen Propheten Hom oder Homanes ('Ωμάνης'). Dies war der grosse Baum (Hom), der Lebensbaum, als Quell alles Segens und Gedeihens (s. Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 1. p. 90. 95. 83. 88 und was wir weiter unten bemerken werden). Er ist, was der Hermes Aegyptens, der Buddha der Indier ist; er offenbart zuerst das Wort, er bringt zuerst Gesetze, er ist der Stifter des Maginnus, und seftdem hatte man Schriftgelehrte und Propheten, die Bewahrer und Verwalter des von Hom geoffenbarten Gesetzes, die Magier, welche Herodotus (I. 101), der älteste Erzähler, als einen eigenen Stamm der Medischen Nation aufführt, so wie die Leviten bei den Israeliten und die Chaldäer bei den Assyriern. 1) Sie waren eingetheilt in drei Classen nach ihrem Range und ihren Kenntnissen; die erste umfasste die Herbede oder Lehrlinge, die zweite die Mobeds oder Meister, die dritte die Destur-Mobede, die Altmeister oder die vollendeten Meister. Sie bildeten eine Priestercaste, die den ersten Stand des Reiches ausmachte, die einzige Inhaberin aller Kenntnisse und Wissen-

<sup>1)</sup> S. Clemens Alexandr. Stromat. I. p. 305. A. Jedoch werden häufig, und zwar schon frühe, Chaldäer und Magier mit einander verwechbelt, und beide Classen unter der gemeinschaftlichen Benemung der Magier begriffen; s. Tib. Hemsterhuis ad Lucian. Necyon. T. III. p. 339 Bip. und Heeren Ideen I. 2. p. 176 d. driften Ausg. Spricht ja segar Pausanias in den Messeniacis (IV) cap. 32. p. 360 Kühn. von Indischen Magiern, denen er die Lehre von der Seelen Unsterblichkeit zuschreibt. Auch heisst Mag oder Mog (woher die μάγοι der Griechen und die magi der Romer) im Pehlvi überhaupt Priester; s. Anhang zum Zendavesta, zweiten Bandes dritter Theil p. 17 nebet Muradgea d'Ohsson's Gesch, der altesten Pers. Monarch. p. 60. Uebrigens vergleiche man über die Magier überhaupt noch die Nachweisungen bei Beck Anleit, zur Kenntniss der Weitgesch. I. 1. p. 646 und Heeren Ideen I. 1. p. 479. -In einer neuerlich bekannt gemachten Inschrift heisst es: "Der gute und göttliche Ormuzd hat gegeben den vortreffliehen Homa (den Baum des Lebens)." S. Eag. Burnouf Memoire sur deux inscriptions d'Hamadan (s. den vollständigern Titel in der felgenden Ammerk.) p. 49 sqq. p. 89,

schaften war, und deren Einfluss sich nicht blos in den Privatverhältnissen aller Unterthanen zeigte, besonders in so fern sie hier als Weissager, Zeichendeuter und Traumdeuter hervortraten, sondern auch bei allen politischen und öffentlichen Unternehmungen mehr oder weniger bedeutend war. Magier erzogen den König, sie umgaben stets seinen Hof, sie waren die königlichen Richter, sie sassen im königlichen Rathe, und übten so zuweilen den entschiedensten Einfluss auf die Regierung aus, wiewohl sie die Regierung selbst keineswegs in Händen hatten, wie dies in Aegypten, bei der dort herrschenden Hierarchie, gewissermassen der Fall war, sondern ihr Antheil nur Rath gebend blieb. Aber der Monarch in Persien, freier von der Priesterherrschaft, war jedoch in Ausübung willkührlicher und despotischer Handlungen eben von Seiten der Magier durch die Macht des Gesetzes und der Religion oft gehemmt und gehindert. Sodann hatten sie ausschliesslich die ganze Besorgung des Gottesdienstes, und schränkten vermuthlich, wie dies ausser dem Judenthum im ganzen Orient gebräuchlich war, die höhere Religionserkenntniss auf den Hof und die herrschenden Stämme ein, während vom Ritual Vieles dem ganzen Volke mitgetheilt ward. hatten die Auslegung der heiligen Religionsbücher; sie beobachteten den Lauf der Sterne, lasen in ihnen die Zukunft, und bestimmten hiernach das Schicksal eines Jeden gleich nach seiner Geburt. Ein solcher Magier trat zur Zeit Cyaxares des Ersten oder des Gustasp auf, 1) der Prophet Zoroaster,

<sup>1)</sup> Malcolm Hist. of Persia I. p. 191 not. will im Neupersischen Gustasp vielmehr den Darius Hystaspis erkennen, und als Vater des Darius kommt Gochtäspa in einer Zend-Iuschrift vor. In der Zend-Sprache und Schrift heisst er eigentlich Vîstacpa, welches dem Hystaspes der Griechen näher kommt, und einen bezeichnet der Pferde erworben hat; oder dessen Beschäftigung und Erwerb Pferde sind. (S. Commentaire sur le Yaçna par Eugène Burnouf, Paris 1833. Notes p. CV sqq.; Desselben Mémoire sur deux inscriptions cunéiformes trouvès près Hamadan, Paris 1836. p. 9 sqq. und Chr. Lassen Die altpersischen Keilinschriften

das geschriebene Gesetz bringend, welchem nun Alles das beigelegt wird, was jene Priesterschaft seit Jahrtausenden gedacht hatte, so dass dieser Name die ganze Periode der Entwickelung der Persischen oder Magischen Religion durch eine Priesterschaft im Laufe von Jahrhunderten bezeichnet.

Diese Religion der Magier, welche an die Stelle der alten, einfachen Naturreligion der Perser getreten ist, oder sie vielmehr veredelt hat, 1) und über deren Lehre wir wenige Nachrichten bei Griechen und Römern finden, ist uns nun in jenen heiligen Religionsurkunden, den Zendbüchern, ziemlich vollständig mitgetheilt.

von Persepolis. Bonn 1836. p. 42 ff.) Hiernach müssen diese und ähnliche Angaben der zweiten Ausgabe dieser Symbolik berichtigt werden.

1) Ueber die Vereinigung der atter Perserreligion mit diesem gebildeteren Magismus haben wir ein merkwürdiges Zeugniss bei Xenoph. Cyrop. VIII. 1. 23, wo von Cyrus erzählt wird, dass unter ihm zuerst die Magier eingeführt worden seyen, und Cyrus von nun an den Göttern nach der Weise geopfert und gedient habe, welche ihm von den Magiern angegeben worden, und dass dieses Beispiel hierauf die übrigen Perser nachgeahmt hätten. Es kann aber diese Stelle als historisches Zeugniss gelten wegen des Zusatzes (§. 24), dass diese damals getroffene Einrichtung und dieses Gesetz noch bis jetzt bei dem jedesmaligen Könige gelte. - Jedoch scheint bei dieser Annahme der Medischen oder Magischen Religion von Seiten der Perser daneben noch die Verehrung der väterlichen Götter (Φεοί πατρώοι) beibehalten worden zu seyn, wie dies die von Brissonius de reg. princip. Pers. p. 347 angeführten Stellen beweisen; und nur der herrschende Stamm, die Pasargaden, nicht die gesammte Persernation, nahm vermuthlich die neue Religion an. Vgl. auch Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 34. nr. 71. — Zoega in seinen Abhandll. verbreitet sich besonders auch über das Verhältniss des älteren Persischen Dienstes zum eigentlichen Magismus. Eine genaue Erörterung darüber muss ich meinen Herodoteischen Abhandlungen zur Hauptstelle (Herodot. I. 131) vorbehalten. Hier beschränke ich mich auf einige Aeusserungen, worin sich die Vorstellungsart des genannten Gelehrten kund giebt: "Der älteste Cultus der Perser (sagt er p. 99 f.) war unbezweifelt, wie unter dem grössten Theile der Völker, um nicht zu sagen unter

Was nun noch die sogenannten Magischen Orakel des Zoroaster betrifft, die wir in Griechischer Sprache übrig haben (am besten in folgender Ausgabe: Sibyllina Oracula; accedunt Oracula Magica Zoroastrie etc. ed. Gallaeus, Amstelod. 1689. 4. vergl. mit Tiedemann: Quaestio, quae fuerit artium magicarum origo, Marburg. 1787. 4.), so mag man wohl früherhin, vor Entdeckung der Zendbücher, mit Recht ein Misstrauen gegen ihre Aechtheit gehegt haben, und darum auch bewogen worden seyn, sie für ein Neuplatonisches Machwerk auszugeben. Allein man muss hierbei wohl die äussere Form von dem Wesen und vom Gedanken unterscheiden. Woraus dann folgt. dass, wenn auch erstere neuer seyn sollte, doch der in diese Form eingekleidete Inhalt uralt seyn kann, und wir hieraus jetzt, durch Vergleichung der Zendbücher, sehen können, wie sich dieselben Gedanken fortgeerbt haben, und so freilich in veränderter Gestalt vor ung treten.

Sairy, 480

allen, der Amuletismus oder Fetischismus, den ich mit angemessenerem Ausdruck Adiakritolatrie nennen würde, verbunden, wie sie zu seyn pflegt, mit der Nekrodulie." Darauf erinnert er an die Heiligkeit des Hundes und einiger andern Thiere, wie auch an die künstlichen Talismane in der Religion der heutigen Parsen. Dazu fügt er im Verfolg noch die Hestielatrie oder die Verehrung des häuslichen und dann auch des städtischen Feuerheerdes, woraus nachher erst der Feuerdienst entstanden sey. In Betreff des Todtendienstes bringt Malcolm (Tom. I. p. 15 sq.) Persische und Tatarische Sagen bei, wonach dieser aus einer grossen Pest seinen Ursprung genommen, und hinwieder zur Idololatrie überhaupt Anlass gegeben baben soll. - Soll ich meine Meinung sagen, so wird der Leser schon aus dem Obigen vermuthen, dass ich den Todtendienst nicht für die alleinige Ursache der Idololatrie halten kann, so weit verbreitet er auch allerdings erscheint. - Ueberhaupt schadet, um von Malcolm nicht zu sprechen, dem würdigen Zoega allenthalben jenes atomistische Verfahren, welches, der Einheit einer tieferen Anschauung ermangelnd, überall die Beligionen des Alterthums aus einzelnen getrennten und, so zu sagen, leblosen Theilen zusammensetzen will. Diese Ansicht zeigt sich besonders in folgender Stelle (ebendaselbst p. 106): "Die Magier - ergaben sich, nach einem fehlgeschlagenen Versuche, sich des

Auch waren die Perser reich an gnomischer Weütheit. Sie latten so gut wie die Indier ihren Apolog und, dass wir so sprechen, ihre Hitopadesa; ja beide sind wahrscheinlich aus einer gemeinschaftlichen Quelle gestessen. Einen Meister in dieser Gattung nennen zwar fast alle morgenländischen Schriftsteller, einen Habaschi, d. h. Abessynier. Weil er jedech in der Poesien der Perser besonders auch gepriesen wird, so will ich kürzlich seiner in dieser literarischen Skizze gedenken. Es ist der weise Loeman, dessen Gnomen in Arabischer Sprache noch vorhanden sind, und am besten zu Amsterdam 166 in 4. mit einer Lateinischen Uebersetzung und Anmerkangen herausgekommen sind (vergl. über ihn Herbelet Biblietheme orientale Vol. II. pag. 465. ed. de la Haye 1777. 4. ). Schr viel wissen die Morgenländer von Locman zu erzählen. Er soll zur Zeit Davids geboren seyn, bis zur Zeit des Propheten Jonas gelebt, und also gegen das Jahr der Welt 2028 geblühet haben. Mit dem ersteren setzt ihn eine morgenländische Sage in Verbindung, und giebt ihm Ramah bei Jerusaka zum Aufenthaltsort und zurGrabesstätte. Auch die Perser refen von ihm und kennen ihn als einen sehwarzen Sklaven von heher Weishett, dessen Loos jedoch das eines Knechts Web, ja sie nennen ihn sogar einen Acthiopier; kurz, sie reden gua so von ihm, wie die Griechen vom Accopus, der jedoch, meh eben denselben, Zeitgenesse des Solon, Crösus und Cyrus war, and also zwischen die Jahre 3850 --- 8300 fällt.

Thrones zu bemächtigen, der sie in der össentlichen Meinung herabsetzen betabe, ehrre die jedoch des mit ihrem Dienste verkräpsten Ansehens zu berauben, um, was sie an Credit verloren haben mochten, wieder zu gewinnen, dem speculativen Leben, und bemüht, die Natur der Gottheit mit den Ursprung der Dinge zu ersorschen, fanden sie eine lange Kette vin Göttern und Dämonen auf, und endigten mit der Aufstellung von den berücktigten System der Bustismus." Eben als wenn die Idee von Liebe und Hass nicht in allem Redigienen an der Spitze stände. Man wirke zur um die Theograpie des Mesiedus. Und dachte denn der gelehrte Verhauser gehr nicht an die Versuchungsgeschichte in der Genesis?

Und offenbar haben die Griechen viele alt-morgenländische Spruchweisheit ihrem Aesopus beigelegt, wie hinwieder die Morgenländer manches Griechische (Aesopische) ihrem Locman beilegen. 1) Auch der Name Aesopus deutet darauf hin. in so fern nämlich Αἴσωπος gebildet ist von αἴθω und ωψ, der mit dem gebrannten Gesicht, der Aethiopier, oder auch von aloa und ωψ, der Seher des Schicksals, der seinen Blick vorund rückwärts, in Vergangenheit und Zukunft, hinwendet, und eines Jeden Schicksal (aloa) sieht. Man sehe nur die Hauptstelle des Herodotus II. 134. Es wird demnach nichts Anderes hier gegeben seyn, als eine neue Personification jener uralten Naturweisheit, welche sich in Indien als Wischnu-Sarma?) durch die Hitopadesa, anderwärts und auch bei den späteren Persern als Locman, in Lydien und Griechenland als Aesopus, kund that; wenn wir gleich damit keinesweges die wahrhafte Existenz mehrerer Gnomiker des Morgenlandes läugnen wellen.

Endlich müssen wir noch mit Einigem des grossen Epos der Perser, des Schahnameh, gedenken. Unter der Regierung des Mahmud Ben Sebekteghin, Stifters der Gazneviden-Dynastie, etwa 1020 nach Christi Geburt, trat in Persien ein grosser Sänger auf, Ferdusi, aus Thus im Lande Khorasan, zwar von armen, niedrigen Eltern geboren, allein mit wundersamen Geistesgaben ausgerüstet. Er kam an den Hof des Mahmud, und erhielt von ihm den Auftrag, die Geschichte und Thaten seiner Vorfahren, von der Stiftung der Monarchie an bis auf seine Zeit, in einem grossen Nationalgedichte zu sammeln. Und dies vollendete er meisterhaft in einem grossen

<sup>1)</sup> So kommt auch im Koran ein Locman al Hakim vor, von dem Mahomed Gott sagen lässt: wir haben dem Locman Weisheit verliehen.

<sup>2)</sup> Man sehe über Pilpai (Bidpai, wie v. Hammer in der Geschichte der Redekunste Persiens schreibt, wo er bemerkt, dass unter Cosra Nushirvan die Fabeln Bidpai's nebst dem Schachspiele durch den Arst Barsuje aus Indien nach Persien gebracht worden) das folgende Cap. II \$3.

Epos von sechzigtausend Strophen, Schahnameh, das Buch der Könige, überschrieben, wodurch er sich unsterblichen Ruhm erwarb, so dass noch jetzt sein Name im ganzen Orient hochgeseiert ist. Der Orient erkennt ihm einstimmig den Preis in dieser Dichtungsart zu, und die Europäer nennen ihn den Homer des Orients. Dieses Gedicht, wiewohl in späteren Zeiten abgesast, ist für die Kenntniss Persiens von grosser, auch historischer Wichtigkeit, indem es gewiss einestheils aus uralten, von Griechen und Römern unbeachtet gebliebenen Traditionen, anderntheils aus handschriftlichen alten Urkunden geschöpft ist.

### S. 8. Lehre and Cultus.

Die Grundidee der Arienischen Lehren und Culte, die wir hier festzuhalten haben, ist die eines Daalismus von Licht und Finsterniss und eines Kampfes zwischen beiden, der sich mit der Niederlage der Finsterniss endigen wird. Diese zwei obersten Principien sind nun als zwei Wesen gedacht, Ormuzd, das reinste Licht und das gute Wesen, Ahriman, die Finsterniss und das Böse, zwar ursprünglich auch gut, allein alsobald mit Neid erfüllt, und daraus seine Verdunkelung und Anseindung des Ormuzd.

Das Ewige nämlich ist seinem Wesen nach Wort; ) vom Throne des Guten ist gegeben das Wort, Honover (s. Izeschne, Ha. XIX. in Kleuker's Zendav. Th. I. pag. 107), das vortreffliche, reine, heilige, schnellwirkende, das da war, ehe der Himmel war und irgend ein Geschaffenes. Aus diesem und durch dieses Wort ist das Urlicht, das Urwasser und Urfeuer (d. h. ein unkörperliches, intellectuelles, gleichsam eine Art von Präformation der Elemente), und durch dieses dann das Licht, das Wasser und das Feuer, das wir sehen - folglich Alles geworden. Dieses gute Wort ist Ormuzd. Er ist aus dem unendlichen Saamen des Ewigen erzeugt, Erstgeborner aller Wesen, Glanzbild und Gefäss der Unendlichkeit, fort und fort Licht, unermesslich in Breite, Höhe und Tiefe, sein Wille unbegranzt heilig bis auf die Wurzel des Wesens (s. Zendavesta Th. I. pag. 4. 5). Er kam hervor aus der Mischung von Urfeuer und Urwasser (Eulma Eslam). Er heisst Ehore Mexdao, d. i. grosser König, schimmernd in Lichtherrlichkeit, allvollkommen, allrein, allmächtig, allweise, Körper der Körper, süss duftend, heilig über Alles, dessen Gedanke rein gut ist,

<sup>1)</sup> S. Zendavesta von Kleuker Th. I. p. 3.

allaährend u. s. w. (s. Izeschne I. p. 80 und XII. Ha.) Er ist Himmlischer der Himmlischen, Grund und Mitte aller Wesen, Allkraft, reiner Grandkeim, abgemessene Weisheit, Wissenschaft und Geber der Wissenschaft, Weitseher, das Wort von Allem u. s. w. (s. Jescht-Ormuzd LXXX. p. 183 im zweiten Theile bei Kleuker). Ihn hat die Zeit ohne Gränzen zum König bestellt, begränzt durch den Zeitraum von zwölftausend Jahren, und sie behauptet ihre Herrschaft über ihn. 1

Dem Ormuzd tritt gegenüber Ahriman, der Quell, Grund und die Wurzel alles Unreinen, Argen und Bösen. Sein Abfall kam jedoch nicht vom Ewigen, sondern aus ihm und durch ihn ward die Finsterniss geboren, und so weit diese reicht, reicht auch sein Beich.

Allein bei diesem Dualismus ohne anderes höheres Princip ist gewiss die Persische Lehre, wie doch Viele früherhin der Meinung waren, nicht stehen geblieben, sondern ohne Zweisel erkannte auch sie ein Urprincip jener Zweiheit an, die Zeit ohne Gränzen, Zeruane Akerene, den Schöpfer von Ormuzd und Ahriman. Durch sie ist von Ansang die Wurzel aller Dinge gegeben, sie hat gemacht, gebaut, gebildet, Zeruane, die lange Zeit, das grosse Weltjahr von zwölf Jahrtausenden bis zur Auserstehung. In dieser (in Zeruane) ist das All der übrigen Wesen, sie selbst aber ist geschaffen. Hingegen die

<sup>1)</sup> Vgl. Görres Mythengesch. I. p. 219 ff. — Bemerkenswerth ist die Stelle in dem Anhang zum Jesaias (Cap. XLV. vs. 7); wo in den Anreden an Cyrus vom Jehovah gesagt wird, er habe Licht und Finsterniss geschaffen; und worim eine missbilligende Anspielung auf diesen Persischen Bualismus zu liegen scheint. — Eine gute Uebersicht der verschiedenen neueren Auffassungen des Zoroastrischen Systems hat Herr Guigniaut zur Französischen Bearbeitung dieser Symbolik gegeben (s. Religiens de l'Antiquité I. 2. Notes et Eclaircissemens p. 693 sqq.). — Ich werde in einem der folgenden Nachträge statt dessen einige urkundliche Auszüge liefern, besonders aus der vortrefflichen Bearbeitung des Izeschne (Yaçna) des Herrn E. Burnouf, welche am besten geeignet sind einen Einblick in den Ton und Geist der Zoroastrischen Lehre zu verschaffen.

Ewigkeit hat nichts über sich, sie hat keine Wurzel, ist immer gewesen und wird immer seyn. S. den Fargard XIX. (nicht IX. wie bei Kleuker falsch gedruckt ist) des Vendidad, in Kleuker's Zendavesta Th. 2. p. 376 und Görres Mythengesch. I. p. 219. Dass diese Darstellung nicht nur alt-Persisch, sondern auch allgemein, unter Höheren und Niederen, Gebildeteren und Ungebildeteren, herrschend gewesen sey, möchte, unserer Meinung nach, wohl das Wahrscheinlichere seyn; Letzteres insbesondere, nämlich die Allgemeinheit dieser Ansicht, gegen Kleuker's Vermuthung, welcher zwar die Aechtheit dieser Lehre, als einer wahrhaft Zoroastrischen, anerkennt, jedoch glaubt, dass sie nur eine den Gebildeteren mitgetheilte Religionsidee gewesen sev. und man dem Volke in den Liturgien und dergl. nichts von dieser Einheit habe sagen können (s. Anhang zum Zendavesta Bd. 1. Th. 2. pag. 287). Allein, wenn es gleich anjetzt nicht leicht ist zu sagen, was die alten Perser insgesammt geglaubt haben oder nicht, so will mir doch scheinen, dass, nach einer inneren Forderung der menschlichen Natur, bei den nur einigermassen Nachdenkenden die Frage nach dem Verbindungsgrunde jener zwei Wesen nicht lange ausbleiben konnte. Sodann war ja jene Einheit in jenen physischen Anlässen der Perserreligion, die wir oben nach Herder angedeutet haben, schon gegeben. Im weiten Raume, der sich vor den Augen des Iraniers auf seinen Bergen ausdehnte, zog Tag und Nacht herauf, und der Gegensatz von Licht und Finsterniss ergiebt sich in der Zeit von selber. Für diese Annahme spricht auch der Umstand, dass die Magier, nach dem ausdrücklichen Bericht eines Schriftstellers, sich in ihrer intellectuellen Erörterung jener Einheit gerade dieser empirischen Ausdrücke: Ort (Raum) und Zeit bedient haben. 1) Wie dem aber auch sey, jene Einheit erkennt nicht nur der ganze Bundehesch an, sondern wir haben auch dafür mehrere Zeugnisse der Griechen. So

<sup>1)</sup> S. Nachtrag III.

sagt Aristoteles (Metaphys. XIV. 4), es hätten die Magier als oberstes Princip das Urgute, welches Alles erzeugt hat (τὸ πρώτον γεννησαν άριστον) statuirt.1) Aehnliche Angaben finden sich bei andern Schriftstellern (s. Kleuker Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. nr. 339 f. p. 173 ff.). Aus Herodotus dürfen wir über das Innere des Magismus weder für noch gegen einen Schluss machen, eben so wenig wie aus Xenophon; und so möchte es denn scheinen, dass die schreibenden Griechen erst gegen Alexanders des Grossen Zeit, nachdem lange zuvor schon ächt magische Elemente von Vorderasienher in die Religion ihrer Väter geflossen waren, eine systematische Uebersicht des Ganzen erhalten haben. Auch Pythagoras soll seine Lehre von der vollkommenen Monas, als Mutter aller Dinge, und der von jener erzeugten Duas, aus jener Zoroastrischen Idee hergenommen haben, und die Neuplatoniker bekannten sich gleichfalls zu dieser Lehre, welche sie vom Zoroaster herleiteten; vergl. Foucher im Anhang zum Zendavesta Bd. I. Th. 2. pag. 289. (vergl. p. 132.) Was den Pythagoras betrifft, so hatte Zaratas (Ζαράτας), der Meister des Magismus, oder Zoroaster, wie Viele ihn erklären -s. Fabricii Bibl. Graec. I. p. 305 Harles. 2) — den Pythagoras gelehrt, dass Zwei der Zahlen Mutter, das Eine aber deren Vater sey, und dass die besseren Zahlen der Monas gleichen. S. Plutarch. de anim. generat. in Tim. p. 1012 Fr. Vol. IX. p. 124 ed. Wyttenb. 3)

<sup>1)</sup> Vgl. Kleuker Anh. zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 46 und 48. nr. 97. 105. 106.

<sup>2)</sup> Vgl. Foucher a. a. O. p., 111. 174.

<sup>3)</sup> Zoëga (in den Abhandll. p. 113 ff.) ordnet sich die verschiedenen Vorstellungsarten so: In der Annahme zweier entgegengesetzter Götter als zwei letzter Principien seyen alle Magier einig gewesen. Aber in drei Umständen seyen ihre Secten verschieden. Einige, vermuthlich die ältesten, betrachteten die beiden Principien als absolut letzte und gleich in Macht und Dauer, und erwiesen beiden Verehrung. Andere, viel-

leicht die wahren Schüler des Zoreaster, des Zeitgenessen vom Darius Hystaspis, schrieben dem Ahriman eine der des Ormuzd sehr untergeordnete Macht zu. Die dritte und vermuthlich neueste Secte setzte vor Ahriman und Ormuzd ein gemeinschaftliches und allgemeines Princip, die Zeit, oder, nach Andern, den Raum. — So weit Zoega — und in der That war er durch die Stelle des Damasclus schon berechtigt, verschiedene magische Systeme anzunehmen. — Aber für unsere Leser brancht es wohl nicht vieler Worte, um zu zeigen, wie wenig im Seiste des Orients es gedacht ist, dass Religionssysteme so nach und nach ausgebessert werden: erst zwei absolute Verschiedenheiten, dann halb und halb vermittelt — endlich ganz Eins. — Es ist zu bedauern, dass ein so gelehrter Forscher so wenig im Stande war, sich von der Restexion loszumachen.

#### **S.** 4.

#### Höhere Ansicht des Magiersystems.

Fragen wir nun, wie die höhere Lehre der Magier das Problem der Welt (der Entäusserung Gottes) aufgefasst habe, so missen wir allerdings antworten: ) nicht geschlechtlich, durch Liebe, wie die Indier - sondern durch den Gegensatz von Licht und Finsterniss, von gut und böse. Schon das Bisherige hat das Durchgreifende dieses ethischen Gegensatzes im Persischen Systeme gezeigt. Es herrscht in den Elementen (z. B. in dem Wasser - das böse Wasser entspringt im Zeichen des Steinbocks, das Goldwasser in der Wage), in den Körpern, im Kraut und Unkraut, in den Thieren u. s. w. Daher denn die Grundlehre der Magier: Alle Dinge bestehen in der Mischung des Gegensatzes; oder: Das Endliche hat sich durch ethischen Kampf der heiden unendlichen Principien in Gott gesetzt. Zwiespalt giebt den Dingen Daseyn; wie dieser aufhört, d. h. wie die Gegensätze sieh in ihre Quelle auflösen, hören auch die endlichen Dinge auf. In diesen Theorien des Magismus haben wir wohl eine Quelle von dem bekannten Lehrsatze des Ionischen Philosophen Heraklitus: « der Krieg ist der Vater aller Dinge » (πόλεμος ἀπάντων πατήρ) und von dem Systeme des Empedokles, welcher das Entstehen und Bestehen aller Dinge in die Verbindung oder Vereinigung des Streites (velnos) und der Freundschaft (φιλία) setzte.2) Charakteristisch sind die Worte desselben Heraklitus, welche Plato im Gastmahl cap. 14. p. 30 Ast. (p. 187. a.) anführt: «denn das Eine, indem es sich von

<sup>2)</sup> Empedokles vs. 29. 136 ed. Sturz. Die angeführten Worte Heraklits giebt Lucianus de conscrib. hist. S. 2. Tom. IV. pag. 161 Bip. Man vergleiche damit Plutarch. de Isid. et Osirid. p. 370. p. 517 Wyttenb. — Ich werde im zweiten Bande auf diese Sätze zurückkommen müssen.



<sup>1)</sup> S. Görres Mythengesch. II. p. 635 ff.

sich trennt, einigt sich mit sich» (τὸ γὰρ ἐν φησι διαφερόμενον αὐτὸ αὐτῷ ξυμφέρεσθαι).

Was aber ist der Grund der Mischung des Lichtes mit dem Dunkel, und was ist Grund der Befreiung des Lichtes von der Finsterniss? Zeruane Akerene, Gott, vor den beiden Principien und Eins in sich, hat zuerst gesetzt das Licht. dem Satz ist gegeben nothwendig Gegensatz. Finsterniss, als Gegensatz des Lichtes, folgt auf dieses letztere, und zwar nicht aus Intention Gottes, sondern zufälligt, wie der Schatten der Person. Nicht gewollt hat Gott die Finsterniss, aber er hat sie zugelassen. Aber warum hat Gott dieses Letztere gethan? Aus ethischer Begeisterung. Dem Bösen, dem Finstern, ist Raum gegeben worden, damit sein Gegensatz (Licht, Gutes), von ihm beschränkt und bekämpft, die Schranke breche und entgegenkämpfe, damit die ethische Kraft sich im Kampfe verherrliche. Das Böse ist, wie ein finsteres Verhängniss, aufgenommen in das Gute, und der helle, klare Wille tritt ihm im Drama der Weltgeschichte entgegen. Endlich wird die Schranke gebrochen, oder vielmehr in das Gute selbst aufgenommen, der lange Zwist wird in Licht und Liebe ausgesöhnt, und es beginnt ein ewiges Reich des Lichtes ohne Schatten und ohne Makel. (Die weitere Ausführung s. im folgenden S.)

#### **S**. 5.

#### Dämonologie, Kosmogonie und Eschatologie.

Jeder der zwei höchsten Geister, Ormuzd und Ahriman, hat sein Reich. Ormuzd Reich ist gross und theilt sich in himmlische und irdische Wesen in verschiedenen Abstufungen. Drei Abstufungen hat das Geisterreich, zuerst die sieben Amshaspands, unsterbliche Geister, dann die acht und zwanzig Izeds und endlich unzählige Feruers. 1) Ormuzd, Herr der Welt, ist oberster der sechs Amshaspands und auch ihr Schöpfer, nach Plutarch. de Isid. et Osirid. cap. 47. p. 369. p. 514 Wyttenb. Dort heisst es: "Oromazes (Ormuzd), sagen die Perser, sey aus dem reinsten Lichte geboren, Arimanius aus der Finsterniss. Beide führten Krieg mit einander. Oromazes habe sechs Götter geschaffen, den ersten des Wohlwollens, den zweiten der Wahrheit, den dritten der Gesetzlichkeit, die übrigen die der Weisheit, des Reichthums und den Schöpfer der Freude, die aus der Tugend quillt. Hernach habe sich Oromazes verdreifacht, habe sich von der Sonne so weit entfernt, als diese von der Erde entfernt ist, habe den Himmel mit Sternen ausgeziert, und über diese zum Wächter

S. Zendavesta von Kleuker I. p. 16. vgl. Görres Mythengesch.
 I. p. 227 ff. — Beschreibung einer Sassanidischen Münze von Staatsrath Frähn in Petersburg.

Sie ist von Narses dem siebenten König aus der Dynastie der Sassaniden. Die *Inschrift* in alten Pehlewy-Charakteren lautet:

<sup>&</sup>quot;Der Diener des Ormuzd, der herrliche Narschi, der König der Könige von Iran, der Sprössling der Götter des Himmels."

Revers: Eine einfache Säule, worauf das heilige Feuer brennt. Links davon eine kleine Figur, wahrscheinlich der Feruer des Königs; rechts ein Gefäss; wahrscheinlich der Dschemschidsbecher. Randinschrift rechts: Narschi; links: der Göttliche.

Leipz. Lit. Zeit. April 1829. p. 645.

und Außeher den Sirius bestimmt, habe darauf andere vier und zwanzig (soll wohl heissen acht und zwanzig) Götter geschaffen, und sie in ein Ey niedergelegt. Aber vier und zwanzig andere, vom Arimanius geschaffen, haben das Ey durchbohrt. Daher die Mischung des Guten und Bösen in der Welt. Es nahe aber die Zeit des Schicksals, wann Arimanius Pest und Hunger bringe. Dann aber gehe Arimanius ganz und gar unter, dann werde die Erde gleich und eben. Ein Leben, Ein Staat, Eine Sprache vereinige dann die Gesammtheit der glückseeligen Menschen.»

Nach den Zendbüchern gestaltet sich dieses System von Geistern so: Ormuzd ist der erste Amshaspand, der zweite ist Bahman, der Vorsteher und Beschützer der übrigen, König des Lichtes, der dritte Ardibehescht, der Feuergeist, welcher Feuer und Leben giebt (s. Görres a. a. O. p. 228), der vierte Schahriver, König der Metalle (ib. p. 231), ferner Sapandomad, Ormuzd's Tochter, von welcher Meschia und Meschiane, die ersten Menschen, gebildet sind (ib. p. 233), dann Khordad, König der Jahre, Monate, Tage und Zeiten, welcher den Reinen reines Wasser verleiht (ib. p. 230), Amerdad, Schöpfer und Schutzgeist der Bäume, des Getreides, der Heerden (ib. p. 231). Vgl. Zendavesta von Kleuker I. p. 16.

Die acht und zwanzig Izeds oder niederen Genien sind von Ormuzd geschaffen zum Segen der Welt, zu Richtern, Schutzaugen des reinen Volkes. Alle Monate und Tage stehen unter dem Schutze der Amshaspands und Izeds, ja selbst die Tageszeiten (Gahs) stehen unter besonderen Izeds. Sie sind Wächter der Elemente. Jeder Amshaspand hat sein Gefolge von Izeds, die ihm so dienen, wie die Amshaspands dem Ormuzd. Die Izeds selber sind theils weiblich, theils männlich. 1) Unter den in den Zendbüchern genannten Izeds kommt

Hierüber, so wie über das Folgende, wgl. Zendavesta von Kleuker I. p. 16 ff.

auch Mithra (eder Meher<sup>1</sup>)) vor, welcher der Erde Licht und Sonne giebt; ausserdem Khorschid, die Sonne.

Die dritte Ordnung der Geister sind die unzählbaren Feruers.2) Unter ihnen werden gedacht die Ideen, die Prototypen, die Vorbilder aller Wesen, abgeprägt aus dem Wesen von Ormuzd, die reinsten Ausfüsse seines Wesens. Sie sind durch und durch aus dem lebendigen Worte des Schöpfers, daher unsterblich und ganz Leben, stets wirkend und belebend. Durch sie lebt Eins und Alles in der Natur. Im Himmel halten sie Wache wider Ahriman, und bringen die Gebete der Frommen zum Ormuzd, schützen sie und reinigen sie von allem Bösen. Auf der Erde an Körper gebunden, vermindern sie die Uneinigkeit, und streiten wider die bösen Geister. Sie sind den Stufen und der Zahl nach so vielfach, als die Wesen selbst. Ormuzd selbst hat einen Feruer, weil der ewig Selbstständige sich selbst denkt im allmächtigen Wort, und dieser Abdruck des unergründbaren Wesens ist Ormuzd's Feruer. Das Gesetz (Wort) hat seinen Feruer, es ist des Gesetzes Geist und Lebenskraft, das Lebendige im Worte, das Wort, wie es Gott denkt. Zerduscht's Feruer ist eins der schönsten ldeale nach Ormuzd's Würdigung, weil Zerduscht das Gesetz verbreitet hat. Mit der Classe der Ferner ist also die ideale Welt gegeben; Alles übrige ist die geschaffene Welt (s. Zendavesta I. p. 15). Hier ist also der Idealismus der Parsenlehre Aber hierbei übersehe man anch nicht die recht siehthar. ethische Wichtigkeit dieser Lehre von den Feruern. Jeder Parse hat sein Prototyp oder reines Urbild, das er im Realen ausdrücken, ein Ebenbild Gottes, dem er nachstreben soll, das ihn in allen seinen Handlungen leiten und führen, sein beständiger Leitstern auf Erden seyn soll, der ihn von jeglichem Bösen abhalte und schütze.3)

<sup>1)</sup> Ich werde weiter unten die ganze Persische Lehre vom Mithra im Zusammenhang erörtern.

<sup>2)</sup> S. Zendavesta von Kleuker I. p. 12 f.

<sup>3)</sup> S. Nachtrag IV.

Auf ähnliche Weise organisirt, wie das Reich des Ormuzd, ist das des Ahriman.1) Auch hier finden wir sieben Erzdews, Ahriman mitgerechnet, und unzählige niedere Dews (über zehntausend mal tausend, so wie im Lichtreich auch). Sie sind von Ahriman nach seinem Abfall hervorgebracht, und nach dessen Bilde gemacht zur Zerstörung des Reiches von Ormuzd. Ahriman nämlich kam, als Ormuzd seine Lichtwelt schuf, von Süden, mischte sich in die Planeten, drang durch den Fixstern hindurch, schuf den Erzdew Eschem, den Dämon des Neides und Widersacher des Serosch (des Ormuzd als irdischen Königs; vgl. Zendavesta I. p. 18. 22), ausgerüstet mit sieben Köpfen. Und nun beginnt der Kampf, und wie auf Erden Thier gegen Thier kämpfet, so kämpfet unter den Geistern Geist gegen Geist. So hat jeder von den sieben Erzdews seinen besonderen Widersacher unter den sieben Amshaspands; sie kommen von Norden, und sind an die sieben Planeten gekettet; sie sind männlichen und weiblichen Geschlechts, und jeder ist der Urheber besonderer Uebel. Sie werden von den unteren Dews, wie die Amshaspands von den Izeds, bedient. Sie nehmen Thiergestalten an von Schlange, Wolf, Fliege und dergl., ja selbst menschliche. Bei dem endlichen Siege Ormuzd's werden sie alle zernichtet, nach Einigen mit ihnen auch Ahriman, nach Andern aber lebt dieser fort, doch ohne Herrschaft. sich iener Dualismus nun auch ethisch in der Heroengeschichte fortpflanzt, davon wollen wir in der nachfolgenden Uebersicht der Persermoral noch einige Beispiele geben.

Was die Kosmogonie der Perser betrifft,<sup>2</sup>) so tritt auch hier Ormuzd als Lichtschöpfer hervor. Er regte sich zuerst, und sprach das *Wort*, *Honover*, durch welches alle Wesen

<sup>1)</sup> S. Zendavesta I. p. 21 ff.

<sup>2)</sup> S. Zendavesta I. p. 3. 5 ff. vgl. Görres Mythengesch. I. p. 224 f.

geschaffen worden, und welches noch jetzt sein Mund in aller seiner Weite fort und fort spricht. Vom unbeweglichen Himmel. Sakhter, aus, den er bewohnt, schuf er den umkreisenden Himmel. Peiraman, in fünf und vierzig Tagen; in der Weltmitte, unter der Wohnung des Ormuzd, ist die Sonne, Khorschid, gegründet, ihre Sphäre der Khorschidpai. Dann schuf er den Mond, der im eigenen Lichte glänzt, und durch den Mahpai (Mondgau) Grüne giebt, Wärme, Geist und Frieden. Ueber ihm aber ordnete sich der Fixsternhimmel, Satterpai, nach zwölf Thierzeichen. Dann schuf er die mächtigen höheren Geister, die siehen Amshaspands und die Izeds, denen aber entgegen Ahriman, der nun hereinbrach, eben so viele andere Geister, die Erzdews und die Dews, als deren Widersacher. schuf, welche mit einander einen beständigen Kampf bestehen. In fünf und siebzig Tagen war die Schöpfung des Menschen vollendet, und in dreihundert fünf und sechzig Tagen ist geschaffen von Ormuzd und Ahriman Alles, was ist; und es ist vertheilt die lange Zeit unter den lichtglänzenden Ormuzd und den lasterverschlungenen Darudj. Wie in Streit und Kampf Alles geworden, so soll auch das Leben selbst eine Fortsetzung des alten Kampfes der zwei Principien seyn. Darum soll der Mensch stets gewaffnet zum Kampfe stehen, und auf die Seite der himmlischen Izeds sich ordnen, durch Befolgung des Gesetzes u. s. w. stets kämpfen mit den Dews. sie vernichtend, wie das Ungeziefer (Zendavesta I. p. 16. vgl. Görres a. a. O. I. p. 234 f.).

Der Tod ist von Ahriman durch des ersten Menschen Sünde in die Welt gekommen; der Tod erlöset aber auch den Parsen seines Streitdienstes gegen das Böse, er verheisst dem Gerechten eine Brücke zur Ruhe (s. Zendavesta I. p. 24 f.). Das Schicksal der Seele selber nach dem Tode ist ein Mittelzustand, und zwar ein gedoppelter für den Guten und für den Bösen. Ist der Mensch nämlich gestorben, so eilen sogleich die Dews herbei und suchen sich der Seele zu bemächtigen, die ihnen auch zum Raube wird, wenn sie böse

war; war sie hingegen gerecht und rein, se sind die Izels zu ihrem Schutze bereit. Nun kommt die Seele vor die grosse Brücke Tschinevad, die Scheidewand zwischen dieser und der andern Welt. Hier wartet ihrer der grosse Richter aller Menschen und Thaten, Ormuzd, mit Bahman, und nach seinem Urtheilsspruche wird die gute Seele von den heiligen Izels über die Brücke in ein Land der Freuden geführt, und wartet der fröhlichen Auferstehung. Die Bösen aber werden nicht über die Brücke gelassen, sondern müssen an den Ort, den ihre Thaten verdienen.

Endlich, wenn in dem Streite mit dem Bösen die Zeit, welche Zeruane diesem zugemessen hat, abgelaufen ist, soll die Auferstehung beginnen. Gute und Böse sollen auferstehen, die himmlische Erde wird die Gebeine wiedergeben, und Alles wird in der Reihe, wie es zuerst bei der Schöpfung hervorgegangen, wieder hervorgehen. Die Gerechten werden zu den Guten, die Bösen zu den Bösen sich gesellen. Ahriman wird in die Finsterniss stürzen, und sliessend Erz wird ihn ausbrennen. Die ganze Natur soll so neu werden, wie der Mensch nach Leib und Seele. Die Erde wird wie krank werden, grosse und kleine Berge werden mit Metallen zersliessen; durch ihre Feuerströme muss die Seele gehen, um so durch die letzte Reinigung völlig geläutert zu werden, worauf sie dann einer endlosen Seeligkeit theilhaftig wird.

Die ganze Natur ist verjüngt, die Hölle ist nicht mehr, Ahrimans Reich ist untergegangen, und Ormuzd allein herrscht. Alles ist ein Lichtreich. Ormuzd mit seinen sieben Amshaspands und Ahriman mit seinen sieben Dews bringen zuletzt dem Ewigen, der unbegränzten Zeit, ein gemeinschaftliches Opfer, und damit ist aller Dinge Schluss. 1)

<sup>1)</sup> So nach dem Zendavesta von Kleuker Bd. I. p. 24 f. und Görres Mythengesch. I. p. 235. Vgl. auch Anhang z. Zendavesta Bd. I. Th. 1. p. 276 - 286.

Davon aber wissen auch die Griechen. Man vergleiche nur die schon oben von uns angeführte Stelle des Plutarchus de Isid. et Osirid. cap. 47. p. 369 sqq. p. 514 sqq. Wyttenb., wo es heisst: «dann gehe Ahriman ganz und gar unter, dann werde die Erde gleich und eben. Ein Leben, Ein Staat, Eine Sprache vereinige dann die Gesammtheit der glückseeligen Menschen. » Hierauf fügt er das Zeugniss des Theopompus bei, dass nach der Magier Meinung in abwechselnden Perioden von dreitausend Jahren der eine Gott siege, der andere unterliege, dann kriegten sie wieder dreitausend Jahre mit einander, und einer zerstöre des andern Werke. Endlich schwinde der Hades (ἀπολείπεσθαι του ἀδην), und alsdann würden die Menschen glücklich seyn, sie würden keine Nahrung nöthig haben, und keinen Schatten machen. vergleiche man nun die Urkunden der Parsen, z. B. Izeschne Ha XXX. p. 1181) und den Anhang zum Zendavesta Bd. I. Th. 1. p. 139 und Bd. II. Th. 3. p. 85. nr. 182 und Foucher ebendaselbst Bd. I. Th. 2. p. 838 ff.

<sup>1) &</sup>quot;Wenn der Stier, der Erstgeschaffene der Geschaffenen, zur Erde wiederkehrt, so wird die Erde nichts verlieren: und beim Einbruche des Weltendes wird selbst der Grundärgste aller Darvands rein, herrlich und bimmilisch werden." Vgl. Ma XXXI. p. 120: "Dieser Ungarechte, Unreine, der nur Dew ist in seinen Gedanken, dieser stockfinstere König der Darvands, der nur Böses fasst — am Ende — zur Auferstehung — wird er Aveste sprechen, Ormuzd's Gesetz üben, und es selbst in die Wohnungen der Darvands einführen."

#### **§**. 6.

### Ethik, Liturgie und religiöse Ansicht des Lebens.

Da Mithras, wie wir weiter unten sehen werden, gleich dem Osiris, jedes Parsen Vorbild und die Gottheit in menschlicher Anschauung ist, da sein Wesen Licht und, im höheren Sinne genommen, intelligibles, himmlisches Licht und Feuer ist, so ergiebt sich daraus für jeden Perser eine Verklärungslehre zum Licht und im Licht, und der Zweck der ganzen Religion ist Lichtwerdung, 1) Verklärung der Finsterniss in Licht, oder Sieg des Guten durch die ganze Natur, im Leibe, Daher sind Religion, Liturgik, Geiste, Hause und Staate. Ethik, Politik, Ockonomie, ein einziges organisches Ganze und durch und durch verbunden. Das Urwort, Honover, Enohe verihe, d. i. ich bin, oder fiat, es sey, es ist, der ewige reine Wille, brachte die gute Welt hervor, und besiegte das Böse, den Ahriman. Die ganze Welt, in so fern sie gut ist, ist Ormuzd's Wort.2) Dieses Wort wird von Augenblick zu Augenblick ewig gesprochen, von Ormuzd zu den Izeds des Himmels, von den Amshaspands, von den Feruern, von allen Geistern durch die ganze Natur. Das Wort ist, so zu sagen, das Geheimniss, wodurch die ganze Ideenwelt und alles Gute besteht. Es ist Quell alles Guten und alles Lebens, es ist Schutz gegen alles Böse. Also das ewige Wort (Denken, Wollen) ist Grund alles Daseyns, alles Bleibens und alles Segens, und Zoroasters Gesetz ist der Leib ienes Urwortes von Ormuzd, und jenes heisst selbst Zendavesta, lebendiges Wort (s. Zendavesta I. p. 36).

Mit dieser Idee von dem lebendigen Worte hängt aber die von der unwiderstehlichen Macht des Gebetes eng zusam-

<sup>1)</sup> S. Zendavesta von Kleuker I. p. 25 f. besonders p. 32 f.

<sup>2)</sup> Man lese nur Izeschne, Ha XIX. im Zendavesta von Kleuker I. p. 107.

men; daher das immer lebendige Wort Grundprincip dieser Litargik, und die beständige Abwechselung und Ablösung im immer unterhaltenen Gebete bei den Magiern; daher die Anordnung, dass in den Tempeln nach den verschiedenen Sonnenständen und Tagen des Monats beständige Horen angeordnet waren, welche die Magier abwechselnd lesen mussten. Es ist gleichsam das auf Erden nachgebetete Wort, welches nicht verhallen darf, und welches, unterlassen, die Vernichtung der Welt mit sich bringen würde. Somit also ist der Hauptinhalt von Zoroaster's Liturgik und Ethik: Ormuzd, den König der Welt, erkennen in Reinigkeit seines Herzens, seine Schöpfung hechachten, Zoroaster für den Propheten Gottes halten, und Ahrimans Reich zerstören (Zendavesta I. p. 39).

Hierdurch bestimmen sich die einzelnen Vorschriften. Sie gehen a) auf Ordnung im Himmel und auf Erden. 1) Wie dort ein grosses System von Abstufungen ist, wie jedes Element, jede Zeit, jeder Naturkörper seinen Vorsteher hat, Alles abgestuft und gemeinsam, Nichts allein ist, so soll es auch auf Erden seyn. Daher durfte, wie Herodotus (I. 129. 130) erzählt, kein Perser allein opfern, sondern blos in der Gesammtheit. Daher ist ferner die ganze Einrichtung und Haushaltung der Iranischen Monarchie ein Abbild jener himmlischen, und daher denn auch hier ein grosses System von Abstufungen, in welchem Nichts allein steht, sondern Alles eng verbunden erscheint; so die Casten, deren sieben gewesen zu seyn scheinen, der Resex der sieben Amshaspands, daher die sieben verschiedenfarbigen Mauern von Ekbatana, daher die von Dschemschid angeordnete Eintheilung der Nation in vier Classen nach den vier Elementen<sup>2</sup>) u. s. f. Es würde uns zu weit führen, wenn wir im Einzelnen zeigen wollten, wie diese Grundidee in allen Einrichtungen, Aemtern u. s. w. der gros-

Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.

<sup>1)</sup> S. Zendavesta I. p. 39 f. vgl. Herder's Vorwelt p. 239. 240 f.

<sup>2)</sup> S. Muradgea d'Ohsson's Gesch, der ältesten Persischen Monarchie p. 24.

sen Persischen Monarchie durchgeführt ist, und wir müssen, was diesen Punkt betrifft, auf die Zendbücher selbst und auf das schon oben angeführte Werk des Brissonius de regio Persarum principatu (ed. Lederlin, Argentorati 1710. 8.) verweisen; vgl. auch Heeren Ideen I. 1. p. 477 der dritten Ausg. und Anhang z. Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 34. Sodann b) gehen die Religionsgebote auf Reinheit, und zwar des Leibes und der Seele (des Gedankens, des Wortes-Wahrhaftigkeit), Reinheit des Leibes an sich und gegen Andere. Dazu gab es ein grosses Ritual von Verfügungen. Auch der Leib an sich soll rein gehalten werden, daher muss der Parse Reinigungen und Waschungen vornehmen. 1) Die Elemente, Wasser, Feuer, Erde, Luft, muss er gleichfalls rein halten und darf sie nicht verunreinigen; daher das Penom, der Vorhang des Mundes, damit das Feuer nicht durch den Odem verunreinigt werde (vgl. Zendavesta II. p. 202 mit dem Kupfer des Parsen, der ein gewisses Gebet, das Kosti, verrichtet; vgl. Muradgea d'Ohsson Geschichte u. s. w. p. 58), und wer mit dem Munde das Feuer ausbläst, verdient den Tod. Pars oder Pares war ja selbst das Lichtland, die helle und reine Provinz, und Parsi selbst heisst der Klare, so wie Zoroaster der Goldstrahlende. Wie sehr aber diese Idee der Reinheit als ein Hauptgedanke, der die ganze Persische Religion durchdringt, hervortritt, beweisen viele Stellen des Zendavesta, wie z. B. Izeschne, Ha V. VI. im Zendavesta von Kleuker I. p. 88. vgl. Ha IV. ebendas. p. 86. Hiermit hängt zusammen die Verehrung der Elemente, wofür uns Herodotus I. 131 ein wichtiges Zeugniss liefert: «Die Perser, sagt er, opfern der Sonne, dem Monde,

<sup>1)</sup> So hatten die Perser eine Initiationstaufe, welche zur Proselytentaufe der Juden Anlass gegeben haben kann. S. Bengel über das Alter der Jüdischen Proselytentaufe p. 32. p. 116 und die daselbst angeführten: Kleuker Anhang zum Zendavesta II. 3. p. 105 und Tychsen de relig. Zoroastr. ap. exterr. gentt. vestigia, in den Commentt. Soc. Reg. Gotting. T. XII. p. 14.

der Erde, dem Feugr, dem Wasser, den Winden, diesen allein opfern sie von Alters her. 1) Nachher haben sie auch gelernt der Urania zu onsern » u. s. w. Hier zeigt sich also Sabäismus und Elementendienst (vgl. Kleuker Περσικά nr. 19. Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 13), und darunter besonders Wasser- und Feuerdienst, bei welchem letztern gewiss der örtliche Anlass, den die Naphthaquellen in Aderbidschan gaben, wovon wir bereits oben geredet, nicht übersehen werden darf. Es unterschied aber der Perser zwischen Feuer als Materie und zwischen Urfeuer, von welchem jenes ein Bild und aus diesem geworden ist.2) Letzteres ist das Band der Einigung zwischen Ormuzd und der Zeit ohne Gränzen, und der Saame, woraus Ormuzd alle Wesen geschaffen hat. Es ist der Autrieb aller grossen Thaten der Vorwelt, der Heldenthaten des Dschemschid u. s. w. Alles Gedeihen in der Natur entspringt aus Feuer und Wasser; jenes ist männlich, dieses weiblich, und aus beiden ist das Licht entstanden (s. Zendavesta von Kleuker I. p. 143 - 157. vgl. Anhang dazu Bd. II. Th. 2. p. 51) - daher also Feuerdienst. Darum brannte Feuer zum Dienste des Urfeuers, als des Ausslusses von der Kraft des Ormuzd und als seines Symbols, in allen Hausern, auf allen Bergen; daher wurde vor dem Könige das heilige Feuer vorausgetragen; daher errichtete man heilige Feuerheerde oder Tempel zur Feuerverehrung, Dadgahs, und daher rührte jene so viel umfassende Feuerliturgik.\*) Der höhere Sinn dieses Fenerdienstes ist (s. Zendavesta I. p. 47) darum

<sup>1)</sup> Payne Knight Inq. into the symbol. lang. §. 92. p. 69 nennt die Perser in Betracht dieser Einfachheit ihres alten Religionsdienstes gut: die Puritaner des Heidenthums (The Persians, wo were the primitists or puritans of Heathenism etc.). Er redet dort von dem fanatischen Verfahren des Kambyses gegen die Aegyptischen Religionsanstalten.

<sup>2)</sup> S. Zendavesta von Kleuker I. p. 44 f. und Anhang II. 1. p. 127.

<sup>3)</sup> Hiervon giebt das Grabmal des Darius Hystaspis in seiner obersten Abtheilung eine anschauliche Vorstellung: s. unsere Tafel XXXII.

also nur symbolisch. Denn nicht das materielle Feuer wird verehrt, sondern das Princip desselben, das immaterielle, intellectuelle Feuer, das Urfeuer, Ormuzd in seiner Gotteskraft. - Endlich e) gingen jene liturgisch-politisch-ethischen Vorschriften auf Fleiss. Es liegt hier ein System der Landescultur unter Bildern von Licht und Finsterniss. Ormuzd ist der Hervorbringer alles Segens (Lichtes). Alle Nahrung und alles Gedeihen ist durch sein Wort. Sein Stellvertreter aber auf Erden ist der Ormuzddiener. Folglich sell er die Schlaugen - die Bilder des Ahriman - und andere schädliche Thiere, Ungeziefer und Unkraut, durch Fleiss ausrotten, Reinheit, wie in allem Uebrigen, so auch auf seinen Aeckern, hervorbringen und erhalten. Dechem. der erste Cultivirer von Persien, ward daher im Mythus symbolisirt als Spiegel der Some, oder als das Sonnemahr selbst, das ja eben mit dem agrarischen Systeme zusammenhängt. Dschem hat znerst mit dem Sonnendolche, mit dem goldenen Dolche, die Erde gespaltet; daher auch die Vorstellung von Iran, als dem Abbilde des Lichtreiches von Ormuzd, dem Lande des Gustasp, dem Lande des Fleisses und der Agricultur, und die von Turan, als dem Lande der schweisenden Nomaden, dem sichtbaren Bilde von Ahrimans Reiche, dem Lande des Afrasiab, wo Unordnung und Unheil herrscht. Daher auch die Paradiese der Perser, worin der Regent eine Lichtschöpfung darstellte, und gleichsam ein Abbild von dem im Gesetzbuch idealisirten Iran lieferte. Eine Hauptstelle der Zendurkunden (Vendidad I Fargard. Zendavesta Th. II. p. 299) drückt diese Ideen so aus: «Ormuzd sprach zu Sapetman Zoroaster: Ich habe, o Sapetman Zoroaster, einen Ort der Annehmlichkeiten und des Ueberflusses geschaffen; Niemand vermag einen gleichen zu machen. Käme diese Lustgegend nicht von mir, o Sapetman Zoroaster, kein Wesen hätte sie schaffen können. Sie heisst Eeriené Veedjo, und war schöner als die ganze Welt, so weit sie ist. Nichts glich der Anmuth dieser Lustgegend, die ich geschaffen habe. Die erste Wohnstatt des Segens und Ueberflusses, die ich,

der ich Ormuzd bin, ohne alle Unreinigkeit schuf, war Eeriene Veedjo. – Daher die Persischen Könige und Grossen sich auch wohl der Cultur des Bodens persönlich widmeten. Xenophon (Oeconomic. IV. 24) führt ein solches Beispiel an: Cyrus der Jüngere schwört in seinem Garten oder  $\pi\alpha\rho\acute{\alpha}\delta\epsilon\iota$ -065¹) dem über den Fleiss des Prinzen verwunderten Lysander beim Mithras, dass er nie zu Mittag speise, ohne in seinem Garten selbst gearbeitet zu haben. So ward im ganzen Magiersysteme der fleissige Landmann als die Quelle des Segens betrachtet (s. Herder's Vorwelt p. 233).

Zu diesem Cultursystem war nun das ganze Dogma beförderlich. Bestimmte Genien standen der Erde und ihren Producten ver. Wer die Erde bauete, der verehrte eben dadurch die Sapandomad (s. oben p. 202); Khordad liess ihm Wasserbäche fliessen, und Amerdad schützte seine Bäume und Pflanzen. Sodann war die Pflichtenlehre auch gebaut auf den ganzen Kalender.<sup>2</sup>) Es hatten nämlich die Perser ein Sonnenjahr oder Dschem-

<sup>1)</sup> Ueber dieses ursprünglich Persische Wort, welches auch in den späteren Schriften des alten Testaments vorkommt, und einen Baum-Thiergarten, Park, bedeutet, vergleiche man Heeren's Ideen I. 1. p. 504. Gesenius Hebräisches Wörterbuch p. 941 unter dem Worte The Parkes). Xenophon Oeconom. IV. 13. Pollux IX. 13 und was sonst noch Sturz anführt im Lexic. Xenophont. III. p. 417; ferner Biel im thesaur. philolog. V. T. III. p. 19. 20. Suidas s. v. Zonaras Lex. Graec. s. v. p. 1501 sqq. ibiq. Tittmann. Auch haben von diesem Worte, sowohl in jeher, als in seinen andern verschiedenen Bedeutungen, Wetstein, Wolf und andere Ausleger des N. T. zu Lucas XXIII. 43 (σήμερον μετ' ἐμοῦ ἐψ τῷ παραδείσφ) ausführlich gehandelt. S. Kuinoel Commentarr. in N. T. Tom. II. p. 671 sq.

Der in obiger Stelle des Vendidad so sehr hervorgehobene Begriff der Anmuth und Lust erinnert an das Ebräische Eden, welches dasselhe bedeutet; vgl. Rosenmüller altes und neues Morgenl. I. p. 7 f. (zu Genes. II. 8), der über Letzteres weitere Erörterungen gieht.

<sup>2)</sup> Ein alter *Persischer Kalender* steht bei *Hyde* Relig. vett. Perss. cap. 9—16. — Ueber *Dschemschid's Kalender* vgl. Muradgea d'Ohsson Gesch. der S. P. M. p. 27. 32 ff.

schid's Jahr von 360 Tagen und 5 Schalttagen, und die Grundidee dieses Jahres war eine fortdauernd sich entwickelnde Sehöpfung (s. Herder's Vorwelt p. 220 f.). Es wurde eingetheilt in sechs Gahanbars (Jahreszeiten) und in kleinere Abschnitte. Der Tag war gleichfalls eingetheilt in Gahs (Zeiten), und jeder Abschnitt, des Jahres wie des Tages, hatte seinen himmlischen Vorsteher unter den Amshaspands und Izeds, zu welchem man betete, dessen Fest man feierte u. s. w. In den fünf Schalttagen verehrte man die Feruers, die jenen vorstanden, ein Fest aller Seelen (s. Mur. d'Ohsson Gesch. u. s. w. p. 45 f.). Das ganze Ritual und der ganze heffige Dienst der Magier hing an diesem Kalender, und man kann alle Vorschriften des Zendavesta als nach diesem Kalender angeordnet betrachten. Mit diesem Allem hängt nun zusammen die Verschrift der Wachsamkeit und Streitfertigkeit. Gleichwie Ormuzd den Ahriman besiegt, und stets gegen alle Werke der Finsterniss wachsam und gerüstet ist, also ist auch Wochen und Wehren ein Hauptgebot der ganzen Perserreligion.1)

Wir sehen also hier ein Religionssystem und einen Cultus, welche beide, ursprünglich ausgegangen von der Vorstellung der lebendigen Haushaltung der Natur, späterhin, wiewohl schon frühe nach unserer so jungen Geschiehte, der Staatsordnung und Abstufung in einem monarchischen, orientalischen Reiche zum Vorbilde gedient haben, so dass der Ordnung der grossen Fürsten und der übrigen Staatsdiener von Iran die Ordnung der Geister als beständiges Musterbild vorschwebte.

Vergleichen wir nun noch kürzlich die Persische Religion und ihre Wirkungen mit der Indischen, so finden wir in Indien jenen Dualismus, der sich mehr oder weniger in allen Religionen zeigt, in dem ganz nationell gewordenen Glauben von der seeligen Vereinigung mit Gott diesseits und jenseits, wo nicht ganz untergegangen, doch sehr besänftigt; keinen Dua-

<sup>1)</sup> Vendidad, ein heiliges Buch, ein Theil des Zendavesta, heisst ja selbst: Kampf mit dem Ahriman.

lismus der Ansicht und des Cultus, sondern eine seelige Einigung mit Gott. Daher der ganze Cultus auf Ruhe gerichtet ist, und das Leben nur im Untergange des abgesonderten Lebens, in der Beschaulichkeit, besteht, d. h. in der Aufopferung des Individuums und seinem Versinken in die Universalität. Der Mensch soll sich contemplirend in einen solchen Zustand versetzen, dass er das Bewusstseyn dieses abgesonderten Daseyns aufgiebt, und seine Individualität durch Beschaulichkeit versenkt in den Schooss des Ewigen. anders bei den Persern; hier ein Dualismus, der diesseits keine Ruhe gestattet; hier Aufregung der Kraft, Widerstand und Thätigkeit; darum aber auch das Parsenvolk lebendig und rührig, wie die Elemente, die es anbetete; und darum musste es ihm, so lange es diesem Charakter getreu blieb, vorzüglich auch gelingen, seine Herrschaft über ganz Asien auszubreiten, und lange Zeit im alleinigen, ungestörten Besitze derselben zu verbleiben.

# S. 7. Charakter der Symbolik und Mythik.

Der Geist ihrer Mythen ergiebt sich theils aus der obigen Darstellung ihrer Religion, theils aus den Exempeln ihrer Symbolik, welche nun folgen sollen. Betrachten wir zuvörderst den Charakter ihrer Symbolik, so konnte einer eigentlichen Kunstallegorie, im reinen Sinne gefasst, die Persische Religion nicht günstig seyn. Denn sie war Natur- und reiner Elementendienst, verbunden mit Gestirndienst oder Sabäismus, wiewohl auch dieser ursprünglich, wenn wir auf den Geist der Lehre sehen, sehr rein war. Es war und blieb die Idee von Urlicht, Urfeuer, Urwasser, herrschend, deren Symbole aber hauptsächlich (denn es gab auch noch andere, wie wir unten sehen werden) das materielle Feuer und Wasser selbst waren, und nicht sowohl menschlich gedachte und gebildete Götter. Herodotus I. 131 bemerkt auch (nach Kleuker's Auslegung¹)): er glaube nicht, dass die Perser nach Art der

<sup>1)</sup> S. Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 5 und 13. Ueber das Verbot der Tempel, Altäre und Götterbilder bei den Persern vergleiche man Winckelmann's Gesch. der Kunst I. p. 156 der neuesten Ausg. mit den Einschränkungen von Fea in den Anmerkungen p. 376 f. -Gibbon (History of the decl. of Rom. emp. VIII. 1. Bd. II. S. 14 f. der Deutsch. Ausg.) führt zum Beweise der philosophischen Einfalt des Persischen Gottesdienstes die Stelle Herodot. I. 131 an, und fügt sodann bei: "Dennoch beschuldigt sie eben dieser Schriftsteller, im ächten Geist eines Anhängers der Vielgötterey, dass sie Erde, Wasser, Feuer, die Winde und Sonne und Mond anbeteten. Allein die Perser haben jederzeit dergleichen Beschuldigungen widersprochen, und sich über die zweideutigen Aeusserungen erklärt, welche denselben einen Anstrich von Wahrscheinlichkeit geben konnten. Die Elemente und besonders das Feuer, das Licht und die Sonne, welche sie Mithra nannten, waren die Gegenstände ihrer religiösen Verehrung, weil sie dieselben als die reinsten Sinnbilder, die edelsten Erzeugnisse und die mächtigsten Wirkungsmittel der göttlichen

Griechen Götter erkennen, die chemals Menschen gewosen. Ausserdem bezeugt derselbe, und mit ihm grösstentheils übereinstimmend Strabo, Xenophon und andere, dass die Perser keine Bilder, Tempel und Altere errichtet; und wird diese Stelle im Sinne der Griechen gehörig erklärt, so hat sie ihre historische Wahrheit. Alles dieses aber ist der eigentlichen Kunstsymbolik hinderlich. Allein man würde doch äusserst schlschliessen, wenn man deswegen glauben wollte, als habe es den alten Persern an Symbolen gesehlt; im Gegentheil, sie hatten, wie wir zum Theil schon gesehen haben, und noch sehen werden, deren viele, und waren in mannigsacher Rücksicht auch hierin reich (vgl. auch Kleuker im Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 2. pag. 87. not. 33). Um den anscheinenden Widerspruch zwischen den Zeugnissen von der Einfalt des alt-Persischen Klementendienstes und dem Reichthum ihrer Mythik und Symbolik nach andern Nachrichten zu verstehen und zu heben, muss man nicht ausser Acht lassen, dass die Volksmasse, die geringeren Casten von Parsis oder Farsistan im engeren Sinne, von jeher immer einer höchst einachen Naturreligion und Elementenverehrung zugethan waren und blieben, dass aber das ideen - und carimonien - auch bilderreiche Ritualgesetz der Medisch-Baktrischen Religion von Hom und Zoroaster frühzeitig von den höheren Persischen Casten und Königen mit ihrem Hofe aufgenommen und beibehalten ward, dass mithin dieses vielleicht eben so alt als jenes ist, und nicht nur die Zeugnisse der Griechen seit Ktesias und Theopompus, sondern auch die der Zendbücher und der historischen Sagen bis auf den Schahnameh für sich hat. Vgl. oben p. 189. not. 1.

Nach diesen Vorerinnerungen mögen nun einige Beispiele Persischer Symbolik folgen, wobei wir jedoch bemerken,

Kraft und Natur betrachteten (Hyde de relig. Pers. cap. 8)." Hierauf gedenkt er der ungerechten Verachtung, der ihre Unterdrücker, die Mohamedaner, als abgöttische Feueranbeter sie Preis geben.

dass einige der bedeutendsten Persischen Bilder, wie z. B. der Stier, der Hund, in den folgenden SS. ihre Erklärung finden werden.

Zuvörderst waren die verschiedenen himmlischen Wesen oder Geister, die Amshaspands, Izeds und Feruers, durch Thiere symbolisirt, 1) und es war die Thierwelt ein Abbild der Geisterwelt. Wie dort Ahriman mit seinen bösen, von ihm geschaffenen Dews (der Nachtschöpfung) dem Ormuzd und seinen guten Geistern (der Lichtschöpfung) entgegen steht, so auch stehen, von dem Augenblick, als Ahriman in die sichtbare Lichtschöpfung eingedrungen, wie eine irdische Licht- und Nachtschöpfung, gleichermassen zwei Körperoder Thierwelten einander gegenüber, in unabsehbarer Feindschaft und Kampf mit einander begriffen, so dass alle Thiere entweder reine, d. i. Thiere des Ormuzd (nützliche), oder unreine, d. i. Thiere des Ahriman (schädliche) sind.2) Und wie die ideellen Licht- und Nachtreiche ihre Oberhäupter haben. Ormuzd und Ahriman, so haben auch die Licht- und Nachtreiche der Thierwelt ihre Oberhäupter, Vorsteher und Beschützer, welche die Phantasie auf die sonderbarste Weise bildete, indem sie ihnen geistige und körperliche Kräfte, welche weit über die des Menschen hinausreichten, beilezte, ohne ihnen jedoch die Thierform zu nehmen, die man vielmehr aus verschiedenen Theilen der guten oder der bösen Thiere zusammensetzte. 1) Dies sind jene Wundergestalten und Fabelthiere des Orients, die wir noch jetzt an den Mauern der Paläste von Persepolis sehen, und deren Abbildungen mit den

<sup>1)</sup> S. Kleuker Anhang zum Zendav. Bd. II. Th. 1. p. 87. not. 33.

<sup>2)</sup> Vgl. Plut. de Isid. et Osirid. p. 369 F. p. 514 Wyttenb.; "Auch pon Thieren, glauben sie, gehörten die einen, als Hunde, Vögel, Landigel, dem guten Wesen an, andere, wie die Wasserigel, dem bösen." Vgl. dazu Kleuker's Bemerkungen im Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 84 und Anquetil du Perron ebendas, Bd. I. Th. 1. p. 124.

<sup>3)</sup> S. über das Bisherige besenders Rhode über Alter und Worth einiger morgenländ. Urkunden p. 83 f.

Beschreibungen der Zendbücher und des sehen darum swar aft verschrieenen und getadelten Ktesias, aus welchem auch andere Griechen sie liefern, übereinstimmen. So war das Einhorn (oder der wilde Esel des Ktesias, s. dessen Indic. cap. 25) ein Symbol der ganzen reinen Thierwelt, und darauf bezogen sich alle die verschiedenen Attribute, die ihm beigelegt waren, so wie seine Gestalt aus Theilen der nützlichsten und reinsten Thiere zusammengesetzt war, als Ochs, Pferd, Esel (s. Heeren Ideen I. 1. p. 275 und Tychsen ebendas. p. 615 f. der dritten Ausg. und Rhode über Alter und Werth einiger morgenländ. Urkunden p. 86 f. 89 f.). Ihm steht gleichsam entgegen als Oberhaupt der Ahrimanischen Thierschöpfung das von Ktesias (Indic. cap. 7) und nach ihm von Aelianus (H. A. IV. 21) beschriebene und mit dem Namen Marticharas oder Menschenwürger¹) bezeichnete Thier, dessen Gestalt aufs

<sup>1)</sup> Dass diese Uebersetzung des Ktesias richtig sey, hat Tychsen zu Heeren's Ideen I. 1. p. 611 gezeigt. - Magriyogas. Ueber die verschied ene Schreibung dieses Namens s. Jacobs ad Aelian. Hist. Animall. IV. 21. p. 143, welcher auch die verschiedenen Meinungen der Neuern über dieses Fabelthier zusammengestellt hat, mit Verweisung auf Bachr ad Ctesiae Fragg. p. 280 sqq. und p. 354. - Aber in der Vergleichung der bildlichen Monumente mit den Nachrichten der Alten ist hierbei Manches sehr schwankend, und namentlich scheint mir folgende Bemerkung des Herrn Guigniaut (Notes et Eclatroiss. p. 720) sehr richtig: "Nous ne connaissens pas non plus, pour notre compte, de figure de ce genre qui, par la tête humaine, puisse être complétement identifiée avec le Martichoras dont parlent les anciens. Ce qu'il y a de plus sûr, c'est que l'une de figures décrites (pl. XXIV. 122, nämlich der Kupfertafeln seines Werks) est le type antique du fameux griffon que nous fait connaître Elien (H. A. IV. 26) dapres Ctésias [vid. Fragmm. p. 300 sq. ed. Bachr.] et que Mr. de Hammer (Heidelbb. Jahrbb. d. Lit. 1823. p. 92) veut retrouver aussi dans le Rock des modernes orientaux. Il n'est pas également certain que les Dess soient représentés par des griffons, car le Zendavesta n'en fait aucune mention. Au moins les griffens sont-ils des animaux ahrimaniens, ce qui revient a peu près au même. " Auf jeue aus Ker-Petter entlehnte Abbildung bei Guigniaut (pl. XXIV. 122) so wie auf mehrere Kampfverstellungen

wunderburste aus Menschen-, Löwen- und Scorpionstheilen') zusammengesetzt ist.

der oberasiatischen Denkmale habe ich neulich hingewiesen bei Erklärung eines unedirten Gemmenbildes, welches die Erlegung eines geflügelten Unthiers durch einen mit der Persischen Tiare bedeckten Helden vorstellt (s. Zur Gemmenkunde S. 101; zu nr. 26 der dort beschriebenen geschnittenen Steine am Sarg der h. Elisabeth in Marburg). - Denjvon mir früher als Martichoras bezeichneten gefügelten Stier mit dem Menschenhaupte und Diadem auf einer andern Gemme (Bilderheft zur Symbolik 2. Ausg. Tafel I. nr. 14) und das gleiche Bild in einem Basrelief von Persepolis (s. die Titelvignette zu Heeren's Ideen I. Thl. 1. Abtheil. 4. Ausg., und pl. XXIII. nr. 119 bei Guigniaut) hält dieser letztere Gelehrte vielmehr für die Vorstellung des Abudad-Kaiomorts, d. h. für die verbundene Figur des Urstiers mit dem Urmenschen; wobei ich zugleich aber auch auf die von diesom Gebilde vermuthlich herzuleitende Abstammung der auf Griechischen Münzen so häufigen Stierbilder mit Menschenköpfen aufmerksam mache. v. Hammer (Wiener Jahrbb. Bd. LXXIV, S. 80) vergleicht damit das Thier, das Ezechiel (I. 10, X. 4) am Chobar (Choaspes) gesehen, nennt es den Persischen, hernach Ebräischen Cherub, und bezeichnet es als ein symbolisches Thiergebilde mit Menschenhaupt, Adlerflügeln und Stierhufen, so wie es dort am Ringang der Ruinen von Persepolis stehe.

1) Scorpione und Schlangen als Symbole überhaupt von schädlichen, verderblichen Dingen, besonders aber von schlauen, gefährlichen Gegnern, kommen auch in den Christlichen Religionsurkunden vor; so z. B. Luc. X. 19, wo man vergleiche Kuinoel Commentt. in N. T. Tom. II. p. 449, welcher die nöthigen Nachweisungen hierüber in der Kürze giebt. So werden auch in der Apokalypse IX. 3. 5. 10 die Verderben bringenden Heuschrecken vorgestellt mit Scorpionstheilen, oder überhaupt den Scorpionen ähnlich.

Es erinnern uns diese merkwürdigen Thiercompositionen von Löwenleib, Flügel, Menschengesicht, Diadem u. s. w. wegen ihrer grossen Aehnlichkeit an die Aegyptische Sphinx, der man eine ähnliche Bedeutung gab; s. Cap. III. S. 21. Es liesse sich vielleicht hiermit die Nachricht des Diodorus (I. 46) vereinigen, dass die von Kambyses bei der Eroberung Aegyptens von dort weggeführten Künstler die Gebäude zu Persepolis erbaut hätten. Doch erklären Wesseling und St. Croix diese Stelle so, dass die Aegyptischen Künstler diese Paläste blos ausgeschmückt hätten; s. Fea zu Winckelmann's Gesch. der Kunst I. p. 378 der neuest. Ausg. Auf Denkmalen

Ferner waren die wacheenen und scharfsehenden Geister durch Vögel symbolisiet. Sie gehörten der reineren Schöpfung an, und waren Feinde des Ahriman und seiner Schöpfung; daher Ormuzd durch den Habicht oder auch durch den Adler¹) versinnlicht ward. Auch sie hatten ihr Haupt, den Vogel Eorosch, vielleicht ein Bild der Zeruane Akerene, der Zeit

kommt jedoch zuweilen Aegyptische und Persische Art vermischt vor, wie die Beispiele, welche Caylus Recueil d'Antiqq. Tom. I. pl. 18. p. 55. 56 und Tom. III. pl. 12 giebt, beweisen, welches auch aus der Herrschaft der Perser über Aegypten erklärbar ist; s. Fea ebendas. p. 378. — Auch die Wunderthiere, die in der Offenbarung Johannis beschrieben werden, haben viele Aehnlichkeit mit diesen Persischen Thiercompositionen. Man vergleiche nur XIII. 1 und daselbst Richhorn (Tom. II. p. 109), der mit Recht an diese Persischen Wundergestalten und Ungeheuer erinnert. Dahin gehört auch der Drache, der cap. XII. 3 sqq. beschrieben wird.

1) Ueberhaupt war der Adler ein königliches Symbol bei den Persern. Eine sonderbare, aber an orientalischen Hösen wohl nicht unerhörte Sache finde ich beim Olympiodorus, die ich meinen Lesern nicht vorenthalten darf. Er erzählt (in Comm. in Plat. Alcib. I. cap. 16. p. 153 meiner Ausg.): Ausser andern Schönheitsmitteln, die die vornehmsten Kunuchen bei den jungen Prinzen des Königs angewendet hätten, sey auch dies gewesen, dass sie die Nase in eine gekrümmte Form zu bringen und einer Habichts - oder Adlernase nachzubilden versucht hätten, anzudeuten, dass der Knabe zum Herrschen bestimmt sey. Denn auch der Adler, der König der Vogel, habe eine solche Nase. Ot doxovere. heisst es, αριστοι των εὐνούχων - τὰ τούτου μόρια εἰς κάλλος διαπλάττουσι γρυπήν καλ την όξνα ποιούντες, ένδεικνύμενοι το ήγεμονικόν είναι καλ βασιλικόν τόν παϊδα' ούτω γάρ και ό άετὸς γρυπός έστι ώς βασιλιzός. Darauf macht er jedoch noch den Zusatz: καὶ διά Κῦρον δὲ τοῦτο διατήδευον γουπόν γενόμενον δ δε βασιλικώτατος ην και πραότατος. Dies letzte muss aus Herodotus III. 89 erklärt werden, wo die Perser den Cyrus Vater nennen. Darauf spielt (gelegentlich bemerkt) der Philosoph Proclus (in Platon. Alcib. I. p. 150 sq.) an: Alla to Boulevas auto (dem Sekrates beim Plato im Alcib. I. p. 302 Bekk.) Kupoc branda nad Ζέρξης η επειδή Κύρος μεν φιλάνθρωπον και κηδεμονικήν προεστήσατο βασιλείαν - Πέρβης δε φλεγμαίνουσαν και ύβριστικήν · διο δ μεν κανήρ ύπο των ύπηκόων ξπωνομάζετο κ. τ. λ.

ohne Grännen. Ueberhaupt waren die Vögel, als solche, die in der Nähe der Götter schweben, Dollmetscher des Himmels. Man hielt dergleichen in goldenen Käfigen im königlichen Palaste zu Babylon unter Aufsicht der Magier, und nannte sie Zungen.<sup>1</sup>) So schweben, wie Philostratus (Vit. Apollon.

<sup>1)</sup> S. Kleuker Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 1. p. 104. Wer denkt hier wohl nicht an die olweot oder Weissagevögel der Griechen und an die oscines der Römer? Dorville ad Charit. p. 560 Lips. giebt mehrere Nachweisungen davon, dass die Perser, wie die Römer, aus den Vögeln omina zu nehmen pflegten, dass sie auch solche, in Käfigen verwahrt, im Kriege mit sich führten. Es ist eine richtige Bemerkung Guigniaut's (Notes p. 721), dass, so wie der Zendavesta nicht die Beschreibung aller symbolischen Thiere giebt, die uns die Bilddenkmale vor Augen stellen, hinwieder andere von ihm beschrieben werden, welche sich auf den Monumenten noch nicht gezeigt haben. Zu diesen letzteren gehören die vier sogenannten Vögel des Himmels > Eorosch, Hufraschmodad, Eoroschap und Aschtrenghad. Unter diesen Umständen darf man sich über die Verschiedenheit der Deutung nicht wundern. Den Eorosch stellt v. Hammer (Wiener Jahrbb. der Lit. IX. S. 64. vgl. denselben in den Heidelbb. Jahrbb. 1823. p. 93) mit dem Aegyptischen légak d. h. mit dem heiligen Vogel 2 λξοχήν und mit dem Garudha der Indier zusammen, und bezeichnet ihn als Habicht; im Hufraschmodad, dem drei Körper und drei Namen beigelegt werden, erkennt er den weiblichen Geyer und das Vorbild des in den neumorgenländischen Sagen berühmten Simurg. — Vom heiligen Adler ist zunächst die Rede gewesen. - Kin goldener Hahn ward als heiliges Feldzeichen in den Persischen Heeren getragen, welches der von den Griechen so belobte Dinon aus Unkunde Persischer Dinge auf eine sehr auffallende Weise in eine fast komische Geschichte travestirt bat (s. Plutarchi Artax. X. p. 288 Coray). Dies hat Kleuker (II:19gua, zum Zendavesta, S. 123) unbeachtet gelassen. Derselbe hat (S. 122) auch ein anderes Fragment desselben Dinon (ap. Scholiast. Nicandri vs. 613. p. 94) übergangen, wo berichtet wird, dass die Meder die Rhabdomantie ausübten. Die Magier bedienten sich nämlich der Tamariskenzweige zu dieser Stabwahrsagerei, so wie die Scythen (s. meine Schrift Zur Gemmenkunde S. 91 und S. 185). - Aber auch die Becherweissagung, so wie die Nekromantie leiteten die Alten von den Magiern her (s. Varro ap. Augustin. de Civ. Dei VII. 39 mit den Auslegern).

L 25 und dazu Olearius p. 34 ) erzählt, über dem Throne des Königs, wenn er Recht spricht, vier solcher idealen Vögel, ίνγγες dort genannt, welche dem König immer ans Herz legen das ewige Gesetz der Adrastea, und welche von den Magiern der Götter Zungen genannt werden. Man sehe Cap. III. S. 21. - Dagegen Bild des Ahriman ist der Schlangendrache (Zendavesta I. p. 6). Seine Geister, die Dews, sind, wie ein neuerer Gelehrter behauptet, symbolisirt durch die Greifen, welche die Sage in die Wüste versetzt, wo sie umherschweifen, die Reisenden auf alle mögliche Weise durch Wassermangel, glühende und tödtende Samums beunruhigen und in grosse Noth setzen u. s. w. 1) Auch wurden manche Amshaspands und Izeds verkörpert, wie z. B. der lebendigste aller Izeds, Behram (der König der Wesen, wiewohl er einen himmlischen Leib hat, dessen Glanz von Ormuzd herrührt),2) theils durch einen muthigen Jüngking, theils durch das Ross, theils durch den Ochsen oder das Lamm (Anhang z. Zendavesta Bd. II. Th. 1. p. 87. not. 33). So stellte man den Feruer des Königs vor als eine edelgehaltene, menschliche Figur, deren niedere Theile aber in ein verhüllendes Gesieder ausgehen. Besonders waren den Persern die Pferde und vorzüglich weisse Sie wurden der Sonne geopfert, der sie geweihet heilig.

<sup>1)</sup> S. oben das aus Guigniaut's Notes p. 720 Mitgetheilte. Dass Ahriman und seine bösen Geister als Bewohner der Steppen und Wüsten gedacht werden (Turan), im Norden von dem glücklichen, unter Ormuzd's Herrschaft stehenden Iran (so wie wir in Aegypten Typhon und Osiris als Herren der Sandwüsten Libyens und des gesegneten Aegyptens sehen), ist Grundcharakter der Persischen Urkunden. So dachten sich auch die Ebräer die wasserlosen Steppen und Wüsten († lopus) als die Aufenthaltsürter und Wohnsitze der bösen Geister; a. Matth. XH. 43 nebst den Auslegern, und Luc. XI. 24. So heisst das zerstörte und dem Boden gleich gemachte Babylon eine Wohnung der Dämonen (\*\*arauniquer dasporen"); s. Apokalyps. XVIII. 2 und daselbst Eichhorn Tom. II. p. 32 sq. p. 233. Die Aegyptier versetzten das Typhonische Thier, den Esel, in die Wüste; s. m. Comm. Herodd.

<sup>2)</sup> S. Zendavesta Bd. I. p. 17.

waren und deren Wagen sie zogen (Brisson. de reg. Pers. princ. p. 889 sq. 876 und Kleuker's Anh. z. Zendav. II. 1. p. 86. 87).

Das Schöpfungs - und Gesetzeswort, das Urwort, Honover, ward in drei Momenten symbolisirt: Im ersten wird dasselbe Substanz - ein Geist, im zweiten bekommt es einen Naturtypus, und wird zum Baume, im dritten wird es selber Mensch. Demnach war es zuerst personificirt als Licht- und Lebensgeist, ewig beseelend, allwirksam und ewig streitbar.1) Es ist bekannt, dass nun die Personification des Wortes (λόγος) auch unter die Ebräer und in das Christenthum überging, wenigstens in die Johanneische Darstellung des letzteren. Im zweiten Moment ward das Wort verkörpert unter dem Namen Hom, als Bild des ewigen Segens und Gedeihens, als ein Baum, der die Krone des ganzen Pflanzenreichs war, und wunderbare Belebungskraft hatte.2) Daher ein Stück von diesem Hombaume bei jedem Opfer wesentlich war. So auch hatten die Indier (und andere Völker) ihr heiliges Opferholz, Kolpo oder Tuloschi.3) Im dritten Moment wird das Lebenswort Mensch; es wird zum ersten Verkündiger dieses Wortes, Hom, auch Homanes genannt, der unter Dschemschid das Wort verbreitet, und den Magismus gestiftet hatte, gleichsam Baum des Lebens und Saft der Unsterblichkeit (s. oben).

<sup>1)</sup> S. Zendavesta Bd. I. p. 36. Herder's Vorwelt p. 244.

<sup>2)</sup> Achnliche Vorstellungen finden sich in der Offenbarung Johannis, so z. B. II. 7: "dem Sieger will ich geben zu essen vom Baume des Lebens, der in der Mitte des Paradieses Gottes ist;" wo Eichhorn (I. p. 82) bemerkt, dass ähnliche Bilder vom Lebensbaume, mit Bezug auf die nach dem Tode zu erwartende Seeligkeit der Frommen, sehr häufig bei Rabbinen zu finden seyen. Von demselben Lebensbaume (ξύλον ζωῆς) spricht auch der Apostel ebendas. XXII. 2. 14.

<sup>3)</sup> S. Herder's Vorwelt p. 306 ff. und Kleuker Anhang zum Zendavesta Bd. II. Th. 3. p. 90. 95. Auch Plutarchus de Isid. et Osirid. p. 369 F. p. 514 Wyttenb. spricht daven, und nennt es Homomi (\*Ομωμί); s. dazu Kleuker a. a. 0. Bd. II. Th. 3. p. 83.

Die Weltordnung und das Weltall (χόσμος) ist versinnlicht durch den Jamijem, den Becher des Dschemschid, der das Weltall darstellt, und den er bei der Gründung von Esthakar fand. Er soll aus einem grossen Türkis und aus strahlenden Edelsteinen bestanden haben.

Auch das Sonnemahr in seinen einzelnen Perioden oder in den Jahreszeiten und den ihnen vorstehenden Geistern ward vom König und den Grossen seines Hofes symbolisch angedeutet durch den abwechselnden Schmuck in Kleidung, Edelsteinen und dergl.; so wie überhaupt der symbolische Gebrauch edler Metalle bei den Persern sehr verbreitet gewesen zu seyn scheint, wie dies wenigstens die von Bochart im Hierozoicon T. II. lib. V. cap. 8. p. 715 sqq. aus Aristoteles, Appuleius und Polvbius beigebrachten Zeugnisse beweisen, wo von den kostbaren Gebäuden und Königspalästen zu Susa und Ekbatana die Rede ist. Auch führt dort Bochart eine merkwürdige Stelle aus Philostratus (Vit. Apollon. II. 11) an, worin von einem symbolischen Gebraucke der Perlen in einem Indischen Sonnentempel geredet wird. «Der Boden selbst, heisst es dort, ist aus Perlen zusammengelegt auf eine symbolische Weise, welche alle Barbaren in ihren Tempeln anwenden. "1

<sup>1)</sup> Die Griechischen Worte lauten folgendermassen: τὸ δὲ ἔδος αὐτὸ μαργαρίτιδος ξύγκειται ξυμβολικὸν τρόπον, ῷ βάρβαροι πάντες ἐς τὰ ἰερὰ χρῶνται. Ueber die bildliche Bedeutung der Edelsteine vgl. man auch Apokal. XXI. 19 sqq. Zwei Gattungen Adlersteine (aëtites) kennt Plinius H. N. XXXVI. 21. Von dem einen sagt Solinus cap. 37: Zoroaster habe ihn allen andern Steinen vorgezogen und ihm grosse Kräfte beigelegt. Er werde in den Adlernestern gefunden. Man vergl. den Salmasius zu dieser Stelle p. 501 sqq.

## §. 8. Mithra und Mithras. 1)

Wir gehen bei Entwickelung dieser Idee, einer der erhabensten und reinsten, die wir im ganzen Alterthum antreffen, deren Ursprung in einer primitiven Lehre zu suchen seyn möchte, die dem Brahmaismus mit dem Magismus gemeinschaftlich war, welche aber durch Persien und Vorderasien in verschiedenen Gestalten, Formen und Veränderungen nach Aegypten und Griechenland (wo sie jedoch, mit Aegyptischen Bestandtheilen versetzt, erst in der Argolischen Lichtlehre vom Perseus versteckt und späterhin vom herrschenden Dienste des Bacchus verdrängt wurde) verbreitet, dann von Kleinasien aus gleichfalls später nach Rom und in den entferntesten Westen, ja bis in unsere Germanischen Gauen, verpflanzt ward, und, freilich zum Theil nicht mehr in ihrer ursprünglichen Reinheit und mit partiellen Verfinsterungen, eine ausserordentliche Ausdehnung und Herrschaft über die menschlichen Gemüther erlangt hat - wir gehen, sage ich, hier von der classischen Stelle des Plutarchus de Isid. et Osirid. cap. 46. p. 369. p. 513 sq. Wyttenb. aus, und legen sie zum Grunde der ganzen folgenden Darstellung. Dort heisst es: . Andere glauben, es gäbe zwei Götter, gleichsam entgegengesetzten Bestrebungen zugethan, so dass der Eine das Gufe, der Andere das Böse thue. Andere nennen den Guten Gott (Θεόν), den Andern aber Dämon (Δαίμονα). So Zoroaster, der Magier welcher fünftausend Jahre vor dem Trojanischen Kriege gelebt haben soll. Dieser also nennete den Einen Oromazes (Ωρομάζην), den Andern aber Arimanius (Αρειμάνιον), und fügte den Satz hinzu: unter den sinnlichen Dingen gleiche

<sup>1)</sup> S. Nachtrag V.

jener am meisten dem Lichte, dieser der Finsterniss und der Unwissenheit. Mitten zwischen beiden stehe Mithras. Daher nenhen die Perser auch den Mithras den Mittler (μέσον δὲ ἀμφοῖν τὸν Μίθρην εἶναι· διὸ καὶ Μίθρην Πέρσαι τὸν μεσίτην ὁνομάζουσιν). Er hat auch gelehrt, jenem (dem Ormuzd) Bitt- und Dankopfer darzubringen; diesem aber (dem Ahriman) Abwendungs- und Schreckensopfer.» Wir verbinden mit dieser Stelle noch das Zeugniss des Herodotus I. 131: · Ueberdem haben sie (die Perser) auch gelernt, der Urania zu opfern, und zwar von den Assyriern und Arabern. Es nennen aber die Assyrier die Aphrodite: Mylitta, die Araber: Alitta (im dritten Buche cap. 8 steht dafür Alilat), die Perser aber: Mitra (Πέρσαι δὲ, Μίτραν) sc. καλέουσι).» Es

15 \*

<sup>1)</sup> So hat schon Ambrosius in seinem Herodotus gelesen, nur dass er Mldoar schreibt. Er sagt (Contra Symmach. II. p. 840 ed. Bened. S. Maur.): "Coelestem Afri, Mithram Persae, plerique Venerem colunt, pro diversitate nominis, non pro numinis varietate. 4 - Thom. Gataker Adversarr. miscell. p. 662 sq. erkennt in der Schreibung Meron einen blossen Ionismus, den Herodotus auch in den Namen Mitradates (I. 110 sq.) und Mitrobates (III. 126 sq.) befolgt; wo die Abschreiber, weil sie daran irre geworden, falls nicht der Itacismus schon allein Schuld ist, an uniting gedacht haben (s. Schweigh. Var. Lect. zu diesen Stellen). Die andere Einwendung gegen das Miroa des Herodot (aus I. 139, wonach alle Eigennamen der Perser sich auf ein sigma endigten) hat schon A. W. Schlegel (Indische Biblioth. II. 3. S. 308) durch die Einschränkung auf die männlichen Namen beseitigt. - Dass aber das Mithram des Ambrosius der alten Zendsprache gemässer ist als das Mizear des Herodotus ergiebt sich nun aus folgenden Bemerkungen eines grundgelehrten Orienta-Herr E. Burnouf sagt (Comment. sur le Yaçna p. 210): Die Schreibung der Griechen und Römer Mloog, Mithra, gebe einen nicht unbedeutenden Beweis für die Aechtheit der Zendurkunden. Denn das th, das in diesem Namen, Herodot vielleicht allein ausgenommen, allenthalben vorkomme, beweise, dass jene diesen Namen entweder unmittelbar aus dem Zend oder doch aus einem Idiom entlehnt haben, welches wie das Zend das Gesetz der Aspiration des t vor einem Halbvocal wie r kannte. Es sey gewiss nicht das Sanskritische Mitra, eine

ist bekannt, welche Schwierigkeiten man in dieser Stelle gesucht und gesunden hat, während Alles für die volle Wahrheit dieses ihres einfachen Sinnes spricht: dass mehrere Asiatische Völker der Vorzeit ein und dasselbe weibliche Naturprincipium unter verschiedenen Namen verehrten. Die Persische Mitra hat hauptsächlich den Zweifelsknoten geknüpft, weil man wohl einen Persischen Mithras, aber keine Mitra kannte, zumal als Aphrodite. Noch neulich hat Silvestre de Sacy in den Noten zu St. Croix Recherches sur les mystères du Paganisme Tom. II. p. 121 sec. edit. sich gegen unsere schon früher ausgesprochene Behauptung von einem Mithras-Mitra, als einer mann-weiblichen Gottheit, ignis masculus und foemina, erklärt, mit der Behauptung, die Perser kennten grammatisch den Geschlechtsunterschied nicht. Auch habe Anquetil gezeigt, dass Mithra bei den Persern nach den Zendschriften von der Sonne unterschieden werde. Jedoch, fährt er fort, sey Mihr, welches, wie im Altpersischen, noch im Neupersischen die Sonne bezeichne, einerlei mit Mithra, und mithin müsse man sich den Mithra als einen Ized denken, der die Sonne beschütze und lenke. In so weit nun dieser Ized der Sonne im Planeten Venus sein Domicil (Sonnenhaus) hatte, konnte ihn Herodotus selbst mit der Venus-Urania zusammenstellen. 1) - Allein schon die Vergleichung mit andern Schriftstellern kann die Ueberzeugung geben, dass Herodotus uns nicht in das Imere des alten höheren Magismus führt, sondern nur ganz kurze Nachricht von dem einsachen Religionsdienste des alten Per-

Gottheit, deren Attribute nicht völlig mit denen des Persischen Mithra übereinstimmen, welches den Alten die Idee dieser Orthographie eingegeben haben könne.

<sup>1)</sup> Gegen diese Ansicht hat sich noch neulich v. Hammer (Jahrbücher der Literatur, Wien 1818. Bd. I. besonders p. 109) erhoben, welcher ebenfalls die Annahme eines Mithras und einer Mitra für ausgemacht hält. Und da nach Herodotus Mitra ein fremdes Wesen war, so konnten die Perser auch wohl die fremde Namensform beibehalten.

sischen Bergvolkes giebt, von dem alten Volkscultus, nicht von dem alten Medischen Priestersysteme.

Plutarchus, der genauere Bekanntschaft mit dem letzteren verräth, giebt uns schon bedeutendere Winke. Er lässt den König Artaxerxes Mnemon bei seiner Thronbesteigung in dem Tempel einer Göttin zu Pasargadä die höheren Weihen empfangen unter gewissen symbolischen Gebräuchen. Die Göttin selbst wird dort mit der Athene verglichen (Plutarchi Artaxerx. p. 1012. D. cap. 3).1) Nicht weniger bedeutend sind die Nachrichten von der Persischen Artemis sowohl bei diesem (Luculli vita p. 507. p. 232 ed. Coray) als bei andern Schriftstellern, z. B. bei Strabo (XVI. p. 1080 Almel.), wo das Heiligthum dieser Göttin 'Açaga (Azara) genannt wird, worin man schon mit der sonstigen Benennung jener Asiatischen Göttin: Asthara (Astarte) Aehnlichkeiten finden könnte, wenn nicht diese Persische Göttin selbst unter dem bestimmten Namen Ζαρῆτις (Zaretis) vorkäme (s. Hesychius unter diesem Worte und daselbst Alberti). Aber auch von andern Seiten lässt sich das Daseyn einer Persischen Urania - Mitra In der alten Persischen Sprache hiess mihr, rechtfertigen. mihir, die Liebe (Hyde de religione vett. Pers. cap. 4. p. 107),2) und nun erhalten auch spätere Zeugnisse ein Gewicht, wie z. B. das des Firmicus (de errore profan. relig. I. 5),

<sup>1)</sup> Aber auch ihm, dem zum König erklärten, in der Regel ältesten Königssohne bringen sofort die Perser Trankopfer, wie einem Gotte, sagt Olympiodorus ad Platon. Alcib. I. p. 153 ed. nostr. (θύουσιν αὐτῷ καὶ σπένδουσι, τιμῶντις ὡς θιὸν, Πέρσαι).

<sup>2)</sup> Ueber die Mitra sind noch die inhaltsreichen Bemerkungen von Kleuker im Anh. z. Zendav. II. 3. p. 15 ff., von Visconti zum Muşeo Pio Clement. Tom. II. p. 44 und von Zoëga Bassirilievi zu nr. 58 nachzulesen. — Neulich hat Fr. Schlegel (über die Spr. und Weish. der Indier p. 14) die Indische Wurzel hiervon nachgewiesen in Mitroh, Freund, als Prädicat der Sonne. Auch Hesychius bezeichnet Mal als Indisches Wort, mit der Bedeutung gross (s. Hesych. II. p. 524 mit den Auslegern), im Persischen mih, im Indischen mah, mahe.

dass die alten Perser ihre höchste Gottheit, Zeus, in die zwei Geschlechter zerlegt, und die in ihm wohnende Feuerkraft als männlich und als weiblich symbolisirt haben (Iovem in duas dividunt potestates, naturamque eius ad utriusque sexus transferentes, et viri et feminae simulacra ignis substantiam deputantes). 1) Hiermit stimmen die Vorstellungen in den Zendbüchern aufs vollkommenste überein: das Feuer, als das allwirkende Organ der Gottheit, ist theils männlich, theils weiblich, empfangend und gebärend. Für diese letztere ignis femina liefert nun Herodotus die Benennung Miroa Ovoavia. Der Begriff des ignis masculus befestigte sich in dem Namen Miθρας, Miθρης (Mithras).2) Dass dieser letztere alt-Persisch sey, daran lassen uns die zahlreichen Nachrichten der · Griechen gleich nach Herodotus nicht zweifeln; dass aber der erstere seitdem erlischt und nicht weiter gehört wird, dafür liegen die Ursachen sehr nahe. Theils war der Dienst der Mitra, wie die obige Nachricht des Plutarchus vermuthen lässt, ein Geheimdienst und vielleicht nur den Magiern und den Achämenidischen Königen zugänglich; theils zogen nun andere Tempel dieses Wesens in Armenien, Babylon, Cappadocien und an andern Orten die Aufmerksamkeit der Asiatischen Völker auf sich, und die Namen Mylitta, Anaïtis, der Göttin von Komana u. s. w. verdunkelten jenen alten Namen der Persischen Feuergöttin.

Was nun den Dienst jener Mitra betrifft, so wären genauere Nachrichten sehr zu wünschen. Daraus würde sich die Identität mit allen übrigen weiblichen Naturwesen vollends

<sup>1)</sup> Iulii Africani (so wird angegeben) Narrratio de iis quae in Perside acciderunt Iesu Christo nato in v. Aretin's Beiträgen zur Geschichte der Literatur. Stück IV. April 1804. p. 52 gedenkt eines εξόν εῆς "Ηρας in Persien. In dieser Persischen Iuno, nach Griechisch-Italischer Auffassung, wäre also die weibliche Seite des feurigen Iuppiter gegeben.

<sup>2)</sup> Kleuker Anhang zum Zendavesta II. 3. p. 62. Vgl. auch v. Hammer in der Wiener Litt. Z. 1816. nr. 92. p. 1462.

über allen Zweisel erheben lassen. Ein Symbol, das Plutarchus bei Gelegenheit jener Einweihung zu Pasargadä bemerkt, werden wir unten in den Mysterien des Bacchus und der Proserpina zu Athen und in Grossgriechenland wieder sinden. Vielleicht hatte er auch manches Andere mit dem etwas sinnlichen Cultus der übrigen Wesen dieser Art gemein. Dass der Dienst des Mithras etwas von diesem Charakter schon bei den alten Persern hatte, wissen wir aus dem Zeugniss des Duris beim Athenäus (lib. X. 9. p. 434. e. Vol. IV. p. 91 Schweigh.): Nur am Mithrastage durste, nach dem Magiergesetz, der Persische König bis zur Trunkenheit trinken, und auch dann nur tanzte er den Nationaltanz.

Es haben aber, sagt Herodotus, von den Assyriern und Arabern die Perser die Verehrung dieser Urania gelernt. Die Assyrier nennen diese Aphrodite Mylitta, die Araber. Alitta und die Perser Mitra (Mirgar). Also der Dienst der Venus-Urania, d. i. derselben Göttin, die derselbe Historiker in Acgypten nach Atarbechis, d. h. in die Stadt Athor, versetzt, die also Athor ist, diese Venus ist zu den Persern aus Assyrien gekommen: - aus Assyrien - dies verstehe man ja recht im Sinne Herodots, der Assyrien in einem weiten Sinne nimmt, und ganz bestimmt auch Babylonion darunter begreift (s. Herodot. I. cap. 102 ibiq. Wessel.). Mithin an das Chaldäische System müssen wir denken, 1) an jenen Sabäismus, der in Babylon einheimisch geworden, und an jene Babylonische Mylitta, deren üppiger Dienst von uns noch bemerkt werden wird. Es ist eine wahre Buhlerin Pasiphaë, und auch der andere Begriff, der sich in Libitina darstellt, der Begriff

<sup>1)</sup> Ich lasse, um den Faden nicht zu zerreissen, die folgenden Sätze aus der ersten Ausgabe dieses Buches stehen. Es muss aber gleich bemerkt werden, dass der älteste und reinste Sinn, in welchem Mitra und Mithras verehrt worden sind, erst weiter unten, in den zwei neuen Paragraphen: Mithras Perses und Mithras der Mittler, deutlicher hervortreten wird.

der geschwächten Kraft, des Hinsinkens und Ermattens, mithin des Todes, darf dabei nicht vergessen werden, also auch das tellurisch-Furchtbare nicht, was unter Proserpina und Hekate gedacht wurde. Diese Mylitta nun, wissen wir urkundlich, hiess in Persien Mitra. Also Mitra war bei den Persern eine Proserpina-Venus. Daher wird vom Artaxerxes Mnemon gesagt, er habe den Dienst der Venus Anaïtis eingeführt; denn Anaïtis ist doch wohl nichts anders als Mitra, nach Allem, was davon bemerkt wird. Sey diesem Letzteren aber wie ihm wolle, genug, Mitra ist die Persische Venus. Damit stimmt auch der vermuthliche Ursprung des Wortes gut zusammen: Mihr, Mihir, Liebe (s. oben p. 229). Diese Persische Mitra hat ein männliches Wesen gerade so zur Seite, wie Isis den Osiris. Dieses ist Mithras. Er heisst ganz bestimmt Πέρσης. Mag man dieses nun nehmen für: der Perser, der Persische; immer ist auch damit gesagt: der Klare, der Leuchtende; und Mann wie Weib gehen auch hier wieder zuletzt in Licht und Feuer auf. Es ist also höchst wahrscheinlich, ja fast gewiss, dass auch Mitra, das Weibliche, Πέρση geheissen hat, eine Form, die Homerus von einer Oceanide braucht (Odyss. X. vs. 139 von der Frau Jes Helios), und dass aus diesem Worte, mit einer Zusatzsylbe, dergleichen ja bestimmt der Name der männlichen Gottheit hat (wie z. B. Persidicus; sieh. Ruhnken. ad Porphyr. de antr. Nymph. p. 16), das Griechische Περσεφόνη erwachsen ist.

Diese Mitra Persephone der Perser war nun wieder Alles das, was wir zuvor von der Athor (und auch Athara heisst sie in Asien) gesagt haben, bis auf die einzelnsten bildlichen Züge. So ist sie z. B. als Mylitta in Babylon Vorbild jener üppigen und herrischen Semiramis, sie ist das Taubenweib Semirama. Ferner, wie nach dem herrschenden Aegyptischen System Isis Alles in Allem war, Mutter der Welt und Wesen der Wesen, so gab es ohne Zweifel auch in Babylon und somit in Persien ein Lehrgebäude, worin Mylitta oder Mitra als erste Gottheit hervortrat; so dass Mithras, das männliche

Feuer, als Sohn ihr untergeordnet war, wie Amun der Isis, Dionysus der Persephone. Von diesem System hatte Herodotus, nach dem Obigen, offenbar Kunde erhalten. Als solche war Mitra nun Alles das zusammen, was der Grieche sich in seiner Here, Ilithyia, Artemis, Aphrodite, Persephone, Hekate u. s. w. vereinzelt dachte. ') Um nur noch Eins zu berühren, so war jene Mylitta - בולדתא ja schon dem Namen nach, wie wir im Verfolg sehen werden, Lilith, Ilithyia: erste Ge-Andrerseits war sie auch Artemis in jedem Sinne, sowohl als leuchtende Luna, als auch in der Eigenschaft der Trennenden, Absondernden, wie wir die Artemis aus Plutarchus alshald kennen lernen werden. Und auch namentlich scheint Artemis ('Αρτεμις') eben so wohl nach Persien zu gehören, als Persephone. Es wird noch im Verfolg bemerkt werden, dass der Name Artemis für Phrygisch ausgegeben werde. Das kann richtig seyn; aber nach Phrygien scheint der Name aus Persien verpflanzt zu seyn. 'Agraia ist Persien, und Apratoi sind die Perser, in ihrer und in der Nachbarn Sprache, nach Herodotus VII. 61, womit ein anderer alter Historiker, Hellanicus (ap. Steph. Byz. in 'Aoraia), übereinstimmt.2) In dieser letzteren Stelle lesen wir noch

<sup>1)</sup> Es war also ganz im Geiste dieses alten Asiatischen Glaubens, wenn beim Appuleius (XI. p. 753 seq. Oudendorp.) Lucius seine höchste Gottheit so anruft: "O Königin des Himmels, Du seyst nun Ceres, die ursprüngliche nährende Geberin der Früchte, die Du jetzt die Eleusinische Erde vollendend bebauest; oder Venus die himmlische; — oder des Phöbus Schwester — zu Ephesus; oder die furchtbare Proserpina!" und wenn die Göttin darauf unter vielen andern Namen, welche sie sich beilegt, auch die der Isis und Ceres anführt: "Mich nennen die Attiker Minerva Cecropia; die Eleusinier die alte Göttin Ceres; — die Aegyptier die Königin Isis." Aehnlich ist die obige Aeusserung des Ambrosius coutra Symmach. p. 840.

<sup>2)</sup> Eine Landschaft Artaea, von Perseus oder Perses besetzt, lernen wir aus des Hellanicus Persischen Geschichten kennen (s. das Fragment nr. LXIII. p. 91 Sturz.).

eine andere Form: 'Αρτέαται, wie Herodianus sie nannte, und zugleich nach den merkwürdigen Zusatz: die Perser hätten 'Αρταίους gesagt, in demselben Sinne, wie die Griechen von den Menschen der Vorzeit als Heroen (ήρωας, wie dort Berkel trefflich aus Handschriften supplirt hat). Diese Artäer sind die grossen, wie uns Herodotus an einem andern Orte (VL 98) belehrt, Xerxes bedeutet im Persischen einen Krieger und Artaxerxes einen grossen Krieger.') Es ist höchst wahrscheinlich, dass aus jenem Arte — Arta die 'Αρτεμις der Griechen erwachsen ist. Dafür finden sich auch Spuren, ausser den obigen Phrygischen, in Cappadocischen Monatsnamen: 'Αρταιείν, 'Αρτανία, 'Αρθρα (s. bei Jablonski de ling. Lycaon p. 184 ed. de Water.).

<sup>1)</sup> Für Artagerwes steht in der Bibel KIIDITAN, ein Name, welcher aus dem Persischen Artahschetr entstanden ist, und sich in dieser Gestalt auf den Inschriften von Nakschi-Roustam findet, wie Gesenius bemerkt (Wörterbuch der Hebr. Sprache II. p., 1247), welcher überhaupt dort von der Bedeutung dieses Wortes, insbesondere von der Sylbe Art, gut gehandelt, und mehrere Nachweisungen gegeben hat. Vielleicht hängt auch hiermit der Name der Arier und Ari zusammen, der so häufig in den Zendbückern vorkommt, und, wie Rhode meint (über Alter und Werth einiger morgenländ. Urkunden p. 41), das vereinigte Volk bezeichnet, welches sich in der Folge in Baktrier, Meder und Perser theilte. Derselbe bringt diese Arier auch in Verbindung mit den Aryst der Indischen Religionsbücher; s. ebendas. p. 64 ff. Bemerkenswert finde ich die Art, wie der gelehrte Damascius (negl dog. ap. Wolf. p. 259. p. 384 ed. Kopp., wo agenr ohne Variante steht. Ueber diese ganze Stelle s. Nachtrag III.) die Arier mit den Magiern verbindet, indem er sagt: Mayot de nat may vo Agetor yéros. Nach der Vorschrift des Stephanus von Byzanz muss Aquor corrigirt werden. Doch hat dort selbst eine Handschrift "Aquor (s. Berkel daselbst p. 164 und vgl. Herodot. VI. 62 und daselbst Schweighaeuser Annott. p. 329 sq.). — Ganz im Widerspruch gegen Rhode bemerke ich jetzt, sagt v. Hammer (Wiener Jahrbücher IX. p. 54): "Die Artaier sind keineswegs mit den Ariera zu verwechseln, welche im Schahnameh Arman heissen, und (p. 40) Armenien kommt im Schahnameh nicht als Irman sondern als Armenije vor."

So spricht demnach wohl für die Annahme eines weiblichen Wesens bei den Persern, als des höchsten Princips, ausser dem schon Bemerkten, auch die Analogie im ganzen übrigen Alterthum; denn allenthalben finden wir die Gottheit als ein Doppelgeschlecht, in Männliches und Weibliches zertheilt. So sehen wir in Aegypten Phthas-Neith, als dieselbe göttliche, schöpferische Feuerkraft, in zwei Potenzen, eine männliche und eine weibliche, zerlegt, und in demselben Verhältniss zu einander, wie in Persien Mithras und Mitra. In Indien sehen wir Brahma, den Schöpfer, selbst als Hermaphroditen u. s. w.; um nicht Mehreres anzuführen. Dass ferner dieses Persische Dogma von der potentia masculo-foemina (Mithras-Mitra) wahrscheinlich schon ein uraltes Dogma war, beweisen auch die Stellen bei Xenoph. Oeconom. IV. 24. Cyropaed. VII. '5. 18 und bei Plutarch. vit. Artax. cap. 4. p. 1019. B, wo Cyrus und Artaxerxes bei Mühras, als einem männlichen Wesen, schwören, was immer schon einen durch die Religion der Väter geheiligten Gott voraussetzt. Für dieses ehrwürdige Alterthum mögen auch wohl jene Namen sprechen, die bei Herodotus und Andern vorkommen, wie Mitradates, Mitrobates und mehrere dergleichen. Freilich könnten diese auch wohl der Mitra gelten. Bei Plutarchus vit. Alcib. cap. 39 kommt dagegen der Name Susamithres, d. i. Liliensonne, mit bestimmter Beziehung auf Mithras, vor.') Wenn aber in den

<sup>1)</sup> Hierher gehört auch Rheomithres ('Pεομίθοης) beim Diodor. XVII. 19 (s. Wesseling p. 174) und 34 als Name eines Persischen Kriegsobersten; Mithrines oder Mithranes (cap. 21) und Mithrobalkahes (ebendaselbst). Bemerkenswerth ist noch Mithraas (Μιθράας), ebenfalls Name
eines Befehlshabers, und zwar eines Armenischen (Appian. Mithridat.
cap. X. p. 654 Schweigh.); vielleicht nur mit einer Nebenform von Mithras, denn dass auch letztere Form als Name von Menschen vorkommt,
beweisen die Inschriften, und beim Appuleius (Metamorph. XI. p. 800
Oudendorp.) kommt ein Oberpriester der Isis Namens Mithras vor, nach
der Analogie, dass Priester Götternamen führen. Dorten aber (wie
beim Origines contra Cels. I. p. 8, der Μητραγύρτας und Μίθορας verbin-

Griechischen Lichtreligionen Mithras nachher ganz verschwindet, so darf uns dies nicht befremden, indem Sabazius und Bacchus dort als Mittler in den Mysterien an seine Stelle traten, und weil Perseus dort alle seine Herrlichkeit an sich gerissen, und Mithras nur in den Eigenschaften des Perseus früherhin den Griechen bekannt war. 1) Eben so kennt auch Aethiopien einen Mithras und Phlegyas, als Gesetzgeber und Religionsstifter (s. weiter unten), so wie Assyrien und Aegypten, wo er die Sonnenobelisken und On oder Heliopolis (s. Plin. H. N. XXXVI. 18) erbaut haben soll, und mit Memnon in Verbindung tritt (s. Cap. III. S. 18). In Kleinasien ward der Mithrasdienst mit den Sahazien vermischt, und so kam er durch den Feldzug des Pompeius gegen die Kleinasiatischen Seeräuber nach Rom und Italien (Plutarch. vit. Pompei. cap. 24. p. 121 Cor.). Wenn nun in dem Römischen Mithrasdienste der Sol invictus besonders hervortritt, so war dies nur Erneuerung einer alten Idee, indem Some physisch und ethisch schon in der Grundidee lag.

det) müssen wir an jene spätere Mischlingsculte denken. — Mithras kommt auf Indisch-Griechischen Münzen zuerst unter dem Namen Helios (Sonnengott) und βασιλεύς (König) vor; später nach Erlöschen der Griechischen Sprache als PAO (König) und MIOPO oder MIIPO (Mihr)(K. O. Müller Götting. gel. Anz. 1835 S. 1776 f.). Dies wird wohl den obigen Namen Pεομίθορης erklären können, aber auch die Unstatthaftigkeit der Meinung des Jos. Scaliger darthun, welcher einen Persischen Comparativ mithri, grösser, annahm, es mit dem Griech. κρείων verglich, und behauptete, es sey in der Bedeutung Herr von den Persern dem Sonnengott beigelegt worden, wie κρείων dem Agamemnon beim Homer.

<sup>1)</sup> Ich werde davon weiter unten ausführlicher handeln.

## **§**. 9.

In Persien also ward das männliche Himmelsfeuer als Mithras verehrt - eine Religion, weniger bekannt in ihrem ursprünglichen Charakter, späterhin als Geheimdienst weit verbreitet in dem grossen Römerreiche, verherrlicht durch zahlreiche Bildwerke und Gebräuche, den traurigsten Fanatismus begünstigend, aber andrerseits nicht ohne Einfluss auf einige kirchliche Einrichtungen des Christenthums. Auch darauf müssen wir einen Blick werfen, wenn gleich, wie gesagt, hierbei fast nur spätere religiöse Formen zu betrachten sind. Lägen die Werke des Pallas und Eubulus noch vor, worin vom Mithrasdienst eigens und ausführlich gehandelt war (Porphyr. de Abstin. IV. p. 349. 351 ed. Rhoer.), so möchte uns dessen ältere Gestalt wohl in einem getreueren Bilde erscheinen, wenn gleich jene Schriftsteller nach Geist und Verdienst nicht weiter bekannt sind. Jetzt schöpsen wir hauptsächlich aus dem Berichte späterer Schriftsteller und aus dem Anblick eben so später bildlicher Monumente und Inschriften. Jene lernten diesen Cultus aber damals erst kennen, da er ein schon sehr zusammengesetztes Ganze war. Wenigstens sagt Plutarch im Leben des Pompeius ausdrücklich (a. a. 0.), erst damals, als dieser grosse Römer die Kleinasiatischen Seeräuber bekriegte, sey dieser seinen Landsleuten bekannt gewor-Die Inschriften, die von Mysferien des Mithras reden, fangen aber, nach Freret (Memoir. de l'Acad. des Inscript. T. XVI. p. 276 sq.), erst mit Constantinus dem Grossen an. Desto thätiger ist der Forschungsgeist der Neueren gewesen. Ausser der eben genannten Abhandlung von Freret und der von Philippo a Turre in den Monumenta veteris Antii, die diesem Gegenstande besonders gewidmet sind fin Burmann's und Graevius Thesaur. Antiqq. Italiae Vol. VIII. part. 4. p.

86 sqg.), haben seit Scaliger, Selden, Bochart, Van Dale, Vitringa, Hyde, Anquetil, Kleuker, Mosheim, Foucher u. A., ingleichen den Auslegern der Alten, auch die Erklärer grosser Kunstclassen, wie Gori, Passeri, Montfaucon, Eckhel, Rasche, Winckelmann, Fea, Visconti, ferner die Specialgeschichtschreiber Freher, Sattler, Schöpflin, v. Hormayr; auch Reisende, wie Millin u. A., und neuerlich, ausser andern Mythologen und Alterthumsforschern, vorzüglich Sainte - Croix, Dupuis, Zoëga 1) und Eichhorn, diesem inhaltsreichen Gegenstande ihre Aufmerksamkeit geschenkt. Wer also in dieser Verschiedenheit der Urtheile nur das Merkwürdigste herausheben wollte, hätte reichen Stoff zu einem eigenen grossen Diese Abweichung der Ansichten ist in der That bemerkenswerth genug, sowohl in Betreff der Grundidee, als des Zeitalters. Die Kirchenväter sahen zum Theil in diesen Mysterien blos dem Christenthum abgeborgte Gebräuche, in der Absieht veranstaltet, um das wankende Heidenthum zu stützen. Ein neuerer Schriftsteller ( Dupuis in seiner Origine de tous les Cultes IV. p. 269) erklärt hingegen das Christenthum selbst für einen Zweig der Mithrasreligion.2) Andere

<sup>1)</sup> Niemand hat seit Phil. a Turre genauer und genügender von den verschiedenen Mithrischen Denkmälern gehandelt, als Zoëga, theils in seinen Bassirilievi di Roma, theils und vorzüglich in seinen Abhandlungen p. 140 ff.; womit die zweckmässig und fleissig nachgetragenen Bemerkungen von dem Herausgeber F. G. Welcker p. 394 ff. zu verbinden sind.

<sup>2)</sup> Neuerdings hat F. Nork einen ähnlichen Weg eingeschlagen (s. dessen Schrift: Mythen der alten Perser als Quellen christlicher Glaubenslehren und Ritualien; Leipzig 1835). — Schon durch meine obige Hinweisung auf Jesaias 45.7, wo Jehovah als Schöpfer von Licht und Finsterniss vorgestellt wird, habe ich den im Princip vom Persischen Dualismus abweichenden Monotheismus des Juden – und auch des Christenthums andeuten wollen. Einige symbolische und mythische Aeusserlichkeiten, die mit christlichen Gedanken vermischt seyn mögen, berühren den gänzlich von allem Magismus verschiedenen Kern der Christusreligion nicht im Geringsten. — Noch weniger aber werden gründliche Philologen und

entkleideten den hier verehrten Gott fast ganz seines göttlichen Wesens, so z. B. Mosheim (ad Cudworth. syst. intell. T. I. p. 424), der im alt-Persischen Mithras nichts als einen von der dankbaren Nachwelt vergötterten Jäger sah, der Persien von wilden Thieren befreit habe. Ueber den Ursprung des Dienstes ist man eben so wenig einstimmig. Das sichtbarlich Vorderasiatische spätere Gepräge, das man in den meisten Mithrischen Monumenten erkennt, führet viele der einsichtsvollsten Forscher bis zu dem Zweifel hin, ob ein Geheimdienst des Mithras den alten Persern überhaupt bekannt gewesen. Bekanntlich läugnete Hyde eine solche Verehrung des Mithras in Altpersien (de relig. vett. Pers. cap. 4), während Dupuis (a. a. O. T. V. p. 127) einigen dieser Denkmale oder doch ihren Urbildern ein Alter von 4500 Jahren vor unserer Aere giebt.

Ueber das Wesen des Mithras giebt Plutarchus, ohne Zweisel auch aus älteren Schriststellern, eine recht bemerkenswerthe, fruchtbare Nachricht. Nachdem er die bekannten Prädicate des Ormuzd und Ahriman angegeben, bemerkt er, nach Zoroasters Lehre stehe zwischen beiden Mithras in der Mitte. Daher nannten sie ihn auch den Mittler. 1) Ich weiss nicht, warum Zoega (Bassiril. zu tab. 58) und Fr. Schlegel (über die Spr. und Weish. der Indier p. 129) Bedenken sinden, das Zeugniss des Plutarchus nach seinen klaren Worten zu nehmen, und mur einen Mittler zwischen Ormuzd, Ahriman und den Monschen verstanden wissen wollen. Schon Kleuker (Anhang z. Zendav. II. 3. p. 82. 10) hat sehr gut gezeigt, dass Mittler entweder eine Theilnahme an der Natur jedes der beiden Wesen, des guten und bösen, bezeichnen kann, oder ein in die Mitte Treten als vermittelnde Macht (so er-

besonnene Historiker sich mit jenem entschiedenen Exanthropismus vertragen, der das Leben Jesu in einem mythischen Gas verfüchtigen möchte.

<sup>1)</sup> Wir haben diese Stelle oben vollständig mitgetheilt.

scheint er in den Zendbüchern: durch seine Hülfe; die er dem Ormuzd leistet, erleichtert er die Versöhnung des Ahriman mit ihm); oder endlich ein entscheidendes Richteramt zwischen beiden, mithin eine beiden übergeordnete Macht. Auch hier möchte es sich wohl bestätigen, dass nach verschiedener Betrachtungsart jede dieser Ansichten ihre historische Wirklichkeit gehabt habe. Dass zuvörderst Mithras bald als Bewohner des Lichtreiches, bald als Bürger der Finsterniss, und folglich in so weit als theilhaftig beider Naturen, betrachtet worden, wird sich sofort aus seiner Bedeutung als Some ergeben. zweite Ansicht ist durch die Zendbücher bestätigt. Die dritte aber, nach der er als Höchster gedacht wird, oder wenigstens als Demiurg, lässt sich ans den uns bekannt gewordenen mystischen Mithrasdogmen nicht bezweifeln. Als Mittler zwischen Gottheit und Menschheit ist er aber freilich in jener ersten Bedeutung eines leidenden und triumphirenden Gottes ganz ungezweifelt auch gedacht worden. 1)

Dass Mithras die Sonne sey, hat Anquetil bewiesen, so wie auch der ganze Inhalt der Zendbücher und anderer Monumente dafür spricht. Die Beweise aus Griechischen Schriftstellern hat Wernsdorf mit reicher Hand gegeben (s. dessen Noten zum Himerius Orat. in Laud. urb. Constantinop. p. 31 sq.). 2) Ich will indessen noch einen Seitenbeweis aufstellen,

<sup>1)</sup> Die verschiedenen Ansichten dieses Begriffs vom Mittler Mithras weiset jetzt Welcker zu Zoëga's Abhandll. p. 118 kürzlich nach. Ich werde auch diesen Grundbegriff unten in den Zusätzen zu diesem Paragraphen nochmals berühren.

<sup>2)</sup> Eichhorn (de deo Sole invicto Mithra p. 11) behauptet, dass nach den Zendbüchern und der ursprünglichen Lehre der Magier (wobei freilich nicht an die späteren Bedeutungen in der Kömerzeit zu denken sey) Mithras keineswegs als Sonne selbst, sondern durchaus als Genius, zwischen Sonne und Mond, und als beständiger Begleiter der ersteren, wiewohl von ihr völlig verschieden, erscheine. Zoega berief sich auf den Jescht Mithra (Tom. II. p. 211 edit. Anquetil), um den Namen Mithras nach Persischem System auf eine ganze Anzahl untergeordneter Wesch

nicht um seiner selbst willen, sondern weil er, dünkt mich, einen Blick nach einer andern Seite öffnet. Von den Aethiopiern, jenen alten Sonnendienern, sagt uns Favorinus bei Stephanus von Byzanz (in Aiθioψ), sie nannten Mithras und Phlegvas ihre ältesten Gesetzgeber und Religionsstifter. Auch hier erinnern wieder Namen an alte Verehrung eines Mithras, z. B. Sisimithres (bei Heliodorus X. p. 393 ed. Coray) als wirklich Aethiopischer Eigenname. Hiermit verbinden sich andere Spuren, wie die im Plinius (H. N. XXXVI. 18), wo der erste König der Sonnenstadt, On oder Heliopolis in Aegypten, Mitres oder Mestres heisst. Bei Syncellus (p. 52) wird er Mestraim genannt. Josephus (Antiqu. L. 6. 2) kennt unter Aegyptens Namen auch den Μέστρη. Forster erklärte Mizraim als Sonnenland (Jablonski Vocc. Aegyptt. p. 440). Eine Aegyptische Sage weiss zu berichten, wie ein Mitres oder Mestres in Aegypten Obelisken baut. Aus Oberägypten her, aus des Chemmiters Danaus Geschlechte, ruft der ältere Griechenmythus einen Perseus herauf, 1) der dann wieder einen Perses in Vorder-

<sup>(</sup>Genien) auszudehnen. Welchen Satz aber schon Arsenne Thiebaut bestritten hat (siehe Welcker's Anmerkk. zu Zoëga's Abhandlungen p. 96 f.). Nachher hat aber Herr v. Hammer in der inhaltsreichen Kritik der genannten Abhandlungen (Wiener Jahrbb. der Literatur I. 1818. p. 108 ff.) gezeigt, dass Mithras mehr war als der blosse Genius der Sonne, indem er "der erste der Izeds, der Vermittler der Schöpfung, der Führer der Seelen" und so weiter heisst, und "dass gewisse Begriffe dieses Mythus wie der Grundfaden durch das ganze Gewebe alter Religionen gehen."— In den beiden Schlussparagraphen dieses Capitels habe ich mich bemüht, diese Ideen von einer andern Seite darzuthun.

<sup>1)</sup> Wer sich auf höherem Standpunkt befindet, wird sich in der Geschichte der alten Culte über solche geographische Versetzungen nicht wundern. Sehr richtig sagt Buttmann im Mythologus I. S. 225: "Hammon (Ammon) galt bei den Alten für eine Personification der Sonne (Macrob. I. 21. Ideo et Hammonem, quem deum solem occidentem Libyes existimant, arietinis cornibus fingunt etc.), wobei Vossius die nicht ver-Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.

asien zurücklässt: also vielleicht einen Mithras oder Mithrasdiener; denn Perses, Ilégons, heisst Mithras und ein Priester
desselben (s. Porphyr. de antr. Nymph. cap. 16. p. 16 ed.
Rhoer. und daselbst Ruhnken). Das führt wieder auf dasselbe hinaus. Pares und Pars ist das Lichtland, und Parsi ist
der Klare, Helle, wie dieses Lichtvolk sich selber ehrenvoll
bezeichnete. Kleine Umbeugungen haben die alten Sprachen
Persiens selbst in dieser Namenreihe. So heisst Mithras im
Zend Methren, im Pehlvi Meher. Ich habe diese nach Aegypten hinüberspielenden Namen und Mythen nicht in der
Absicht angeführt, um positiv zu behaupten, dass in früher
Vorwelt Mithrasdienst sich bis dorthin verbreitet habe; aber
dem Nachdenkenden können doch diese und ähnliche Züge
Stoff zu weiteren Forschungen darbieten, ob nicht diese Religion als ein im ganzen Orient weit verbreiteter Cultus sich im

werfliche Bemerkung macht, dass der Begriff des untergehenden wohl nicht den Libyern gehöre, sondern man diesen Sonnengott der westlich wohnenden Libyer den Solem occidentem im Gegensatz des morgenländischen, nehmlich des Persischen Mithras, genannt habe." Eine ähnliche Correlation haben wir schon im ersten Abschnitt des ersten Theils (s. I. S. 9 dritter Ausg.) bemerkt, nämlich an den zwei Himmelsträgern, am Tantalos im Osten und am Atlas im Westen. - Bei dieser Gelegenheit lasse ich noch die Sehlussworte des Macrobius folgen; nämlich nach: arietinis cornibus fingunt fährt er fort: "quibus maxime id animal (aries) valet, sicut sol radiis." Dass dies eine ächt morgenländische Bezeichnung sey, beweist das Gesicht des Propheten Daniel (VIII. 3) von dem Widder mit ungleichen Hörnern. Vom Perserkönig Sapor erzählt Ammianus Marcell. (XIX. 1. 3), er sey mit seiner Heeresmacht ausgezogen: "aureum capitis arietini figmentum interstinctum lapillis pro diademate gestans." Bei jenen Worten des Propheten haben Englische Ausleger auf die gehörnten Thiere der Sculpturen von Persepelis aufmerksam gemacht (s. Rosenmüller's altes und neues Morgenland IV. S. 363). Em Griechischer Erklärer Ammonios (in Scriptorr. veterum Nova Collect. Vatic. I. p. 208 ed. A. Mai) bezieht das ungleiche Horn auf die ungleiche Würde der Perser und der Meder: Διά του μείζους είναι εν άξια τους Πέρσας των Μήδων.

hohe Alterthum verliere. 1) In den Zendschristen hat Mithras zunächst als Sonne verschiedene Prädicate. Er heisst Ormuzd's Auge, er heisst der blendende und mächtig laufende Held. Dann wird er Befruchter der Wüsten genannt (Izeschne I. Ha.); dann heisst er wieder der erhabenste der Izeds, der Schlaflose, der Beckützer des Landes u. s. w. (Jescht Sades VIII.).

Mit dem Begriff Some hängt unmittelbar die höhere Bedeutung des Mithras zusammen. Als Genius der Sonne, als hoher Ized (so wie Khorschid die Sonne ist), giebt Mithras der Erde das Sonnenlicht. Hiermit hangen die andern Ideen zusammen, dass er zwischen Licht und Finsterniss a) physisch steht, dass er an der Schwelle des Jahres, an der dämmernden Grotte - im Stier - steht, dass er das winterliche Dunkel bekämpft, und daher am dämmernden Ausgang der Weltgrotte den Stier schlachtet. Er ist Streiter für die Sonne, Läuterer der Sonne, Lichtschaffer, also für das Licht im Kampfe mit der Finsterniss, mithin in so weit zwischen Licht und Finsterniss, folglich Mittler; b) ethisch, dass er hell und dunkel ist, rein und unrein, dass er an den Passionen und Leiden der Menschheit Antheil nimmt, dass er aber endlich im Guten siegt. In der Fülle der Zeit, am Ende derselben, ist er auch der Mittler und Auflöser von Finsterniss und Licht, Versöhner von Ormuzd und Ahriman, folglich Weltgrund, Einheit vor der Zweiheit, Zeruane Akerene selber (siehe das Weitere im letzten Paragraphen).

Daher ist er auch Mittler im Fleisch, indem er auf der Sonnenbahn durch den Thierkreis die Seelen zu Gott zurück-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ich habe diese Sätze aus der ersten Ausgabe unverändert beibehalten. Jetzt muss ich meine Leser auf den Abschnitt vom Aegyptischen Memnon verweisen, und sie bitten die Ausführungen des Herrn Ritters vom Hammer (in den Wiener Jahrbb. der Literatur I. 1818. p. 108) zu vergleichen. Meine Schlussparagraphen vom Mithras als Perseus und als Vermittler werden diesen Ideen dieses eben so gelehrten als geistreichen Mannes hinwieder zur Bestätigung dienen.

führt. Die Bacchische Geheimlehre wird uns weiterhin zur genaueren Erörterung dieser Ideen Gelegenheit geben. Jetzt haben wir urkundlich zu zeigen, dass sie im Mithras statt gefunden. Porphyrius (de antr. Nymph. cap. 24. p. 22) spricht von dem Eingang und Ausgang der Seelen in ihrer Wanderung, und fährt darauf fort, auch dem Mithras habe man seinen eigenthümlichen Sitz in den Nachtgleichen angewiesen. Daher führe er auch das Schwert des Widders, als eines Zeichens des Mars, und ruhe auf dem Stiere der Venus; denn da Mithras, gleichwie der Stier, Demiurg und Herr der Zeugung sey, se nehme er seine Stelle am Aequinoctialkreis ein, und habe zur Rechten die nördlichen und zur Linken die südlichen Zeichen. - Zuvörderst geht hieraus ganz deutlich hervor, wie Mithras zwischen den oberen und unteren Himmelszeichen, nach alter Sprache, in der Mitte steht, folglich im Uebergang vom Licht zum Schattenreich und umge-Auf diesem Zodiacalwege ist er auch der Führer der Seelen, der sie ins Leben leitet und wieder herausführt Sodann heisst er Demiurg. In einer andern Stelle derselben Schrift wird ausdrücklich von ihm gesagt: er habe die Welt gebildet (Eubulus ap. Porphyr. de antr. N. cap. 6. p. 7). Weiter ist es bemerkenswerth, dass er Weltbildner und Herr der Zeugung, gleich dem Stier, heisst. Mithras erscheint in so weit als Saamenbewahrer, als ein kosmisches Wesen, wie Bhavani, die die Keime aller Dinge in sich verbirgt, und in dieser Eigenschaft wird er gewissermassen zur weiblichen Mitra. Der Stier der Venus erscheint einmal hier als Aequinoctialstier, mit den Bestimmungen, die oben angegeben worden sind; zugleich aber ist er auch höher gefasst als Weltstier Abudad. In diesen hatte Ormuzd den Saamen alles Lebens gelegt, da Ahrimans Erscheinung herannahete. Dieser kommt darauf mit zwei Dews (bösen Geistern) in Schlangengestalt. Der Stier fällt durch ihr Gift. Sterbend aber weissagt er, mit himmelwärts gerichtetem Blicke, den endlichen Sieg des Guten. Aus seiner Linken geht Goschorun, seine Seele, und

steigt zum Sternenhimmel auf; aus der rechten Seite tritt hervor Kajomorts, der erste Mensch. Von seinem Saamen nimmt die Erde ein Drittheil, zwei Drittheile aber der Mond auf. Aus seinen Hörnern wachsen die Früchte, aus seinem Nase die Laucharten, aus seinem Blute Trauben, aus seinem Schweife fünf und zwanzig Getreidearten. Aus dem gereinigten Saamen wurden zwei neue Stiere gebildet, von denen alle Thiere abstammen (Anhang zum Zendavesta I. 2. p. 255, wo auch die Varietäten in diesem Mythus angegeben sind, Bundehesch 71). Wie reich die alte Perserreligion an bedeutsamen Symbolen, besonders aus dem Kreise der Thiere, war, zeigen die Zendbücher zur Genüge. Dort erscheint Ormuzd bald als Adler, bald als Habicht; der Ized Behram als Ross, als Lamm, als Stier. Das Gesetzeswort selbst wird zuweilen als Hom-Baum verkörpert vorgestellt (s. §. 7).

## **S**. 10.

Es eröfinet sich der Kreis der zahlreichen Mithrasmonumente mit dem Stieropfer.¹) Bei der Uebereinstimmung im Wesentlichen sind sie in Nebenzügen sehr verschieden, wie man sich aus den Kunstbüchern von Kircher und Montfaucon an bis auf Zoëga überzeugen kann. Das unsrige (aus de la Chausse Mus. Rom. s. unten Tab. III. nr. 1) gehört zu denen, welche die wenigsten Attribute haben. Der Ort des Opfers zeigt gewöhnlich den Eingang einer Höhle. Dieser Zug ist wesentlich. Nach Eubulus hatte Zoroaster eine solche Mithrashöhle als Bild der Welt eingerichtet. Hierbei war Alles bedeutend: die Dämmerung, als der Uebergang aus Finsterniss in Licht, war symbolisch, der Fels war die Materie, und in ihrem inneren Umkreise waren alle kosmischen Verhältnisse und Formen dargestellt, die Zonen, die Fixsterne, die Planeten, der Thierkreis, die Elemente u. s. w.

Im Eingang dieser Weltgrotte erscheint Mithras mit fliegendem Mantel, Phrygischer Mütze und langen Beinkleidern, knieend auf einem niedergeworfenen Stiere, dessen Schweif in drei Aehren ausläuft. Der Gott hält dem Stier mit der Linken die Nüstern zu, mit der Rechten stösst er ihm den Dolch in die Vorderseite. Ein Hund springt vorn an dem Stier heran. Eine Schlange kriecht herbei, um sein Blut zu lecken, und ein Skorpion kneipt ihn in die Hoden. Oben im Rücken des Mithras erblickt man einen Vogel. So weit unser Bild. Andere zeigen ausserdem noch Sonne und Mond und eine Ameise. (So das Relief in der Villa Albani bei Zoega

<sup>1)</sup> Die vollständigsten Nachweisungen über Mithras-Abbildungen und Inschriften liefern Eichhorn de deo Sole invicto Mithra p. 7. not. d. und Zoëga in den Abhandll. p. 146 ff. mit den fleissigen und gelehrten Nachträgen von Welcker p. 394 ff.

Bassirilievi nr. 58). Ein anderes Monument hat zur Rechten zwei männliche Gestalten, einen Jüngling mit aufgerichteter Fackel, einen Greis mit gesenkter, vorwärts einen Baum mit sprossenden Blättern, darunter einen Stierkopf mit aufgerichteter Fackel, rückwärts einen andern mit Früchten, mit dem Skorpien und umgekehrter Fackel; oben über der Höhle sieben Dadgahs oder Feueraltäre, an den beiden Seiten die Sonne mit dem Viergespann, nach den vier Weltgegenden gerichtet, und den Mond mit zwei Pferden. Ein drittes (bei Hyde) hat eine noch reichere Umgebung. Ausser dem Gewöhnlichen, die Planeten mit Sonne und Mond; unten das Meer mit einem Delphin; neben dem Stier einer Seits einen Jüngling als Besaamer der Erde, anderer Seits einen mit dem Pfeile. Zuweilen sieht man auch den Palmbaum und andere Symbole, ja selbst den Todtenschädel, auf diesen Bildwerken. Man vgl. z. B. die 17. Tafel bei Dupuis mit einer Reihe solcher Mithrasmonumente.

Der Sinn dieses Stieropfers 1) lässt sich nun schon aus dem Bisherigen errathen. Zuvörderst bleibe die Erinnerung

i) Ls würde mich hier zu weit führen, wenn ich die Gründe aus einander setzen wollte, welche mich bestimmen, die Vorstellung von . einem Opfer hierbei festzuhalten. Zoega (Abhandll. p. 119 ff.) hat für und gegen gesprochen. Mein gelehrter Freund Welcker widerspricht ihm (p. 415) und meint, die Abendländer hätten diese Vorstellung hinzugethan. Die morgenländische Bedeutung dieser Mithrischen Handlung sey die "der Materie gewesen, die im Winter erstarrend in Verwesung die Keime des Lebens bereitet." Ich will nur das Eine bemerken, dass die Bibel und Theopompus in der Hauptstelle beim Plutarchus mich mehr zu der Vorstellungsart des Freiherrn von Hammer hinziehen (Wiener Jahrbb. 1818. I. p. 110): "das Opfer des Stiers ist also zugleich ein blutiges Menschenopfer, von Mithras, dem Vermittler, zur Sühne Gottes und des Menschen, zur Vernichtung der Akrimanischen Erbsünde, dargebracht. "-Herr Guigniaut (p. 356) macht hierbei folgende Anmerkung: "C'est le troisieme point qui fait difficulté, dans la question si compliquée des Mithras et des Mithriaques: s'agit-il réellement d'un sacrifice? et, en accordant cette donnée, l'idée en est-elle originairement chez les Perses?

gegenwärtig, dass diese Bilder uns erst durch Römisches Medium resectirt werden. Winckelmann ') bemerkt, dass dieser Mithras eine von Römischen Künstlern gebildete Gestalt ist, die jene Phrygische Mütze und die lange Fussbekleidung als conventionelles Zeichen ausländischer Tracht eingeführt hatten. Dasselbe gilt nun auch von diesen Monumenten im Ganzen. In ihnen spiegelt sich natürlich der Geist ab, in welchem damals die Römer dieses Gebilde des alten Magis- unus aussassten, mit allen den Zuthaten der damit jetzt verwebten mystischen Dogmen anderer Religionen. <sup>2</sup>) Aber auch

Que faut-il entendre au fond, par ce sacrifice? Les Perses y attachaientils le même sens que les Romains, et l'ont-ils représenté sous les mê-, mes symboles?" Hierauf verweist er auf seine Note 8 und 9 zu diesem Capitel. Aus letzterer füge ich folgende Stelle hier bei (p. 739): "Personne ne doute aujourdhui que les bas-reliefs mithriaques ne représentent un sacrifice, et un sacrifice essentiellement symbolique; que cette représentation ne soit placée dans un point de vue astronomique et calendaire; qu'enfin, si la forme du sacrifice, tel que nous voyons figuré dans les monumens, n'appartient point primitivement à la religion du Zoroastre, si même l'idee n'en fut point immédiament empruntée de cette religion, du moins et cette idée, et les principaux symboles qui l'expriment, ont leurs profondes racines dans les vieilles doctrines de l'Orient." Er glaubt dass diese Idee ihrem Princip nach mit dem Indischen Pantheismus zusammenhänge und darauf im Laufe der Zeiten, mannigfach vermischt mit andern Beligionen, sich bis zu den Römern fortgepflanzt habe.

- 1) Gesch. der K. I. p. 156 ff. neueste Ausg. vgl. Fea ebendaselbst 547. 549. p. 377 f.
- 2) Auch Eichhorn a. a. O. I. p. 14 behauptet, dass die Mithrasmonumente aus der späteren Periode der guten Künste seyen, dass sie auch nicht Persischen Mustern nachgebildet, im Gegentheil, dass sich Vieles auf denselben finde, das mit der Lehre und den Gebräuchen der Magier, in geradem Widerspruche stehe. Jedoch liesse sich nicht bezweifeln, dass die Römer durch ihre Symbole dasselbe hätten andeuten wollen, was die Magier von Mithra gelehrt hätten.

Derselbe (p. 16) bemerkt, dass die Erneuerung des Naturlebens, die neugeborene Natur, zwar durch treffende Symbole nach den Lehren

die Perser selbst gaben, wie bereits Görres (1. p. 246 f.) bemerkt, diesem Mithras und seiner Opferhandlung verschiedene Bedeutungen. Vorerst war er der Sohn des Persischen Er, der Feuerstrahl, aus dem Steine Urbergs Albordi. hervorgesprungen, und die Erde durchströmend und durchglühend. Der Stier aber, den er am Eingange der Höhle würget, ist einmal die Erde selbst, die einst der grosse Dschemschid (als das personificirte Sonnenjahr) mit dem goldenen Dolche gespaltet. Höher gefasst, wie wir oben bei Porphyrius lasen, ist der Stier die die Keime tragende Materie, und Mithras, männlich gedacht, ihr Eröffner, der den Schoos ihrer befruchteten Gewässer demiurgisch löset. Astronomisch gefasst ist Mithras de seugende Sonne, getragen von dem Aequinoctialstier, dem Saamenbewahrer. Dieser ist das Haus der Venus und die Exaltation des Mondes. Nach der Frühlingsgleiche tritt die Sonne in das Zeichen des Stieres ein. sie spaltet ihn, und sein Blut fliesst warm und fruchtbar zur Erde nieder. Mit der Herbstgleiche geht die Sonne in den Skorpion. Jetzt versiegt die gebärende Kraft der Erde. Der Skorpion nagt an den Testikeln des Stieres. Dahin deuten

der Magier angedeutet wurde, dass sie jedoch, indem sie nur denen, die Magische Bildung und Lehre genossen, verständlich waren, Griechen und Römern, die unter ganz verschiedenem Himmel lebten, und deren Charakter und Denkweise von dem der Magier verschieden war, unverständlich bleiben mussten. Darum hätten die Römischen Künstler mit den ausländischen Bildern die eigenen, ihnen hinlänglich bekannten von der schaffenden Naturkraft verbunden, und hieraus sey jene Mischung von Attributen und Symbolen in den meisten Mithrasmonumenten zu erklären.

Da nun dasselbe, was die Magier ihrem Mithras beigelegt, Griechen und Römer der Sonne beilegten, so habe die Vergleichung beider sehr nahe gelegen, zumal da Mithras, wie Apollo, als ein Jüngling dargestellt wurde, und beiderseits der Stier seine Bedeutung gehabt; und so sey von jener Zeit an Mithras als Sonne genommen, und mit alleu ihren Attributen ausgeschmückt worden. Meine eigene Meinung wird aus dem Bisherigen wie aus dem Verfolg deutlich worden.

auch die übrigen Attribute: der grünende Baum, das Frühlingsbild, der Jüngling mit gehohener Fackel u. s. w.; binwieder der Herbst in seinen Bildern, im Frucht tragenden Baume mit dem Skorpion, im Greise mit gesenkter Fackel, in der Schlange. Sodann oben über der Höhle Sonne und Mond und die sieben Pyreen als Symbole der sieben Planeten.

Aus der Darstellung der Aequinoctien durch den Stier, als Zeichen der Frühlingsgleiche, und durch den Skorpion, als herbstliches Zeichen, schliesst Dupuis (Orig. V. p. 127 sq.) auf das hohe Alter der Originale jener Bildwerke. Jene Zeichen, sagt er, seyen ohngefähr seit 4500 Jahren vor der christlichen Aere in den Aequinoctien gestanden. Seit 2500 Jahren vor derselben Zeitrechnung seyen die Zeichen des Widders und der Waage an deren Stelle getreten. Wir wollen hierbei lieber berichten, als urtheilen, halten es aber für zweckmässig, solche Ideen, die zu weiterer Forschung reizen müssen, hier niederzulegen.

In der Kosmologie erhalten, wie bemerkt, Mithras und Stier eine höhere Bedeutung. Im Zendavesta, wie wir sahen, hat jener Abudad, als Urstier, aus dem die Keime aller Wesen quellen, ganz ungezweifelt diesen höheren Sinn. Dort ist er der weissagende Stier, der den Untergang der Hölle verkündigt. Dort sind Schlange, Skorpion und Ameise Bilder des Ahriman und seiner Gefährten aus der Finsterniss, die den Stier der Welt erwürgen. Hier erhält auch der Hund, der den sterbenden Stier ansieht, eine höhere Bedeutung. Er gehört dem guten Geiste an. Es ist der Hund des Trostes, der den Sterbenden an den Taschter erinnert, an die Wiedergeburt nach Ablauf des grossen Weltjahres. Bild des Sirius ist er, des Hundssterns, Sothis genannt bei den Aegyptiern, Taschter bei den Persern. Wenn einst in der Fülle der

Einige Neuere wollen den Taschter für den Planeten Mars nehmen; Rhode (Heilige Sage des Zendvolks p. 255 ff.) für den Planeten Jupiter. — Allein er kommt auch als Sura oder als der Hund der himm-

Zeit der Stern des Hundes die Welt wieder anblickt, dann bricht der grosse Tag der Wiederbelebung an. Daher jene Sitte der Perser am Lager der Sterbenden. So wie es mit ihnen zu Ende ging, führte man ihnen einem Hund vor, der aus ihrer Hand einen Bissen empfing. Diese Handlung hiess Sagdid, der Hund siehet — ein trostvolles Sinnbild der hoff-nungsreichen Unsterblichkeit. \(^1\) So blickt nun auch hier der Hund den sterbenden Stier an. Auch er weissagt die bessere Zukunft, und ist mithin selbst Bild der Wiederbelebung. In ähnlicher Bedeutung nehmen einige Indische Stämme die Kuh. Dort nimmt der Sterbende den Schweif der Kuh in die Hand, um dadurch seine Seele zu reinigen (Dupuis V. p. 128).

Nach Eubulus sollte man vermuthen, dass schon die Perser Mithrasmysterien in heiligen Grotten feierten.<sup>2</sup>) Wenigstens versteht Porphyrius (de antr. N. cap. 6) jene Stelle von Zoroaster's Höhle so. Wie dem auch sey: ein eärimonienreicher Geheimdienst war es, den man in der Römischen Periode dem Mithras zu Ehren beging. Vor der Aufnahme ging eine Stufenfolge von Prüfungen her, die Einige bis zu

lischen Heerde und als Begleiter der Seelen vor, und ist kein anderer als der Sirius (vgl. Guigniaut Notes p. 713 sq.).

<sup>1)</sup> Zendavesta von Kleuker III. §. 11. p. 250 f. und Anhang II. 1. p. 103 f. und 3. p. 71, wo über die Hochachtung dieses Thieres, so wie seinen Gebrauch bei den Todten, genauer nach den Stellen der Griechen und der Zendbücher gehandelt ist, in welchen letzteren er auch überhaupt als Bild der Treue und Wachsamkeit erscheint. Vgl. auch Herder's Vorwelt p. 271. 272. Wegen dieser Beziehung auf Tod und Unsterblichkeit sehen wir eine Menge Hunde auf dem Grabmale des Darius Hystaspis ausgehauen; s. unsere Tafel XXXII nach Hoeck Monumenta etc. tab. I. vgl. p. 11. 13. Vgl. auch Heeren Ideen I. 1. p. 255 der dritten Ausg. und Nachtrag V.

<sup>2)</sup> Von den Persisohen Mysterien handeln Zoëga in den Abhandlungen p. 132 ff. (vgl. Welcker dazu p. 406 ff.) und der Verfasser der bemerkenswerthen Schrift: Die Allgegenwart Gottes, im zweiten Bande (Eleusis betitelt) p. 96 ff.; worauf ich meine Leser verweise.

achtzig angegeben, von linderer Art zuerst, und so weiter bis zu den lebensgefährlichsten. 1) Es scheint, dass die Priester über der strengen Haltung dieser Proben mit grosser Genauigkeit wachten. Darauf folgten die Gebräuche der Einweihung. Dabei kommt auch eine Wassertaufe vor (s. Tertullian. de baptism. V. p. 226 ed. Rigalt.). Es werden Zeichen erwähnt, die man dem Einzuweihenden auf die Stirne drückte (Tertull. de praescr. haeres. V. 40). Ein mystischer Trank aus Wasser und Mehl wurde unter Aussprechung gewisser Formeln genommen (Iustin. Martyr. Apolog. 66). Wenn St. Croix (a. a. O. p. 130. 147) die Meinung der christlichen Väter, wonach alle diese Gebräuche dem Christenthum abgeborgt waren, sofort.annimmt, so möchte ich hingegen bei einigen, z. B. bei jener Taufe und jenem Tranke, an die Eleusinien erinnern. 2) Eben so wenig möchte ich mit Passeri (zu den Picturae in Vasculis Etruscis Tom. II. cap. 15. p. 50 - 54) jene Vorstellungen auf Grossgriechischen Vasen, die eine Feuer - und Wasserreinigung darzustellen scheinen, sofort, ohne bündigere Beweise, auf Italische Mithrasmysterien beziehen, zurfal da die Bacchischen Weihen urkundlich diese und ähnliche Gebräuche hatten.

<sup>1)</sup> Nonnus ad Gregor. Nazianz. p. 131. 145 ed. Eton. conf. Sainte Croix Recherches sur les mystères du Paganisme Tom. II. p. 126 sqq. sec. edit. Zu den Quellen vgl. man die Stelle des Nonnus bei Montfaucon (Diar. Italiae p. 201). Derselbe berührt diese Mysterien in den Scholien zum Gregor. Nazianz. εἰς τὰ φῶτα, womit Eudociae Violarium zu vergleichen ist p. 291 und jetzt auch noch der Griechische Scholiast zu den Gedichten desselben Gregorius (Schol. ad Gregor. Naz. Carmm. p. 49 ed. Gaisford.).

<sup>2)</sup> Auch Silvestre de Sacy zu St. Croix a. a. O. p. 147. not. 1 widerspricht der Behauptung von St. Croix, da ja offenbar einige Gebräuche unbezweifelt der alten Perserreligion angehörten, andere aber aus den Mysterien der Ceres, Cybele und des Bacchus genommen werden konnten. Allerdings könnten auch einige christliche Gebräuche mit eingeführt worden seyn, allein es liesse sich doch weder dies im Allgemeinen vom

Die Mithrasmysterien hatten sieben Grade, nach der Zahl der Planeten. 1) Der erste enthielt die Streiter (milites). In diesem Ordensnamen erkenne ich Ideen des Zendavesta, der ja ganz auf die Vorstellung der Streitbarkeit im Dienst des Ormuzd gebaut ist, und dessen einer Theil daher seinen Namen hat. Vendidad heisst er, d. h.: auf zum Streit wider Ahriman! Bei der Aufnahme in den ersten Grad ward ein Kranz mit den Worten überreicht und aufgenommen: Mithras ist meine Krone (Tertull. de coron. sect. 15). Die Mitglieder des zweiten Grades hiessen Löwen, und die Frauen Hyänen (Porphyr. de Abstin. IV. 16. p. 350). Ohne Zweifel hatten diese Namen einen doppelten Sinn. Einmal mochte der Löwe auf die bewiesene Stärke in den Prüfungen gehen, sodann gewiss aber auch auf Seelenwanderung durch den Thierkreis. Dies letzte sagt Pallas bei Porphyrius l. l. ganz bestimmt. Er dringt so sehr auf diesen höheren Sinn, dass er den gewöhnlichen blos vom Thierkreise sogar zu verwerfen scheint. Doch will er offenbar nur den Abstand dieser Erklärung gegen jene höhere zeigen. Ein weiterer Grad (Coracia) enthielt die Raben. Ob dies der dritte war, ist aus Porphyrius I. I. nicht ganz deutlich. Darauf lässt man die Würde des Perses 2)

Ganzen behaupten, noch mit Sicherheit bestimmen, welche Gebräuche der Mithrasdienst aus fremden Religionen sich angeeignet. Er äussert hierauf seine Verwunderung über die entgegengesetzte Meinung von Dupuis, dass das Christenthum zur ein Zweig des Mithrasdienstes sey. — Und doch ist diese Meinung, wie wir oben gesehen, neulich wieder aufgenommen worden.

<sup>1)</sup> S. St. Croix a. a. O. p. 130 sqq.

<sup>2)</sup> Dass Perses wohl nicht, wie St. Croix a. a. O. p. 131 will, für Persa, Perser, sondern, so wie die folgenden Namen, Bromius, Helius, für den Namen einer Gottheit oder einer mythologischen Person zu nehmen sey, hat schon Silvestre de Sacy in der zweiten Note ebendas. bemerkt, zumal da Einige einen Sohn der Sonne, Perses, kennten, und nach Porphyrius (de antr. Nymph. cap. 16. p. 16) Perses und Mithras ein und dasselbige Wesen seyen.

folgen. Mithras, wie oben bemerkt, hiess selbst so. Auch wird er auf einer Inschrift Persidieus genannt (Ruhnken. ad Porphyr. de antro Nymph. p. 16). Darauf folgten die Grade des Bromius und des Helius. Die Mitglieder des letzten und höchsten Grades hiessen Väter (πατέρες).1) Alle diese Stufen werden auf Inschriften und in Schriftstellern durch die Benennungen Leontica, Coracia, Patrica und dergl. bezeichnet. Dass jeder Grad seine eigenen Lehren und Gebräuche hatte, ergiebt sich von selbst, und wird historisch durch einige Züge bestätigt.2) So brachte man im Grade der Persica nur Honig dem grossen Perses (Mithras) zum Opfer (Porphyr. de antr. N. cap. 15). Wer in die Leontica eingeweihet ward, trug ein Kleid, besetzt mit allerlei Thierfiguren (Porphyr. de Abstin. l. l.). Auch hier wieder eine Aehnlichkeit mit Aegyptischer Sitte. Nach Diedorus (I. 62) trugen dergleichen Insignien die höheren Casten dieses Landes. Auf die Leontica mag sich auch der Löwe beziehen, den man beim Stieropfer des Mithras zuweilen sieht. Auf die Coracia deutet man den Raben, der eben so oft dabei sichtbar ist, und den Zoëga nur

<sup>1)</sup> Hierbei muss man daran denken, dass Mithras vorzugsweise der Vater hiess. Hermes spricht beim Julianus (in Caesaribus p. 336 Spanhem.): "Dir habe ich verliehen, den Vater Mithras zu erkennen" (Σοὶ δὲ — δέδωκα τὸν πατέρα Μίθραν ἐπιγνῶναι), und Porphyrius (de antr. Nymph. VI. p. 7 Goens.) sagt: "zur Ehre des Allschöpfers und Vaters Mithra" (εἰς τιμὴν τοῦ πάντων ποιητοῦ καὶ πατρὸς Μίθρου). — Aber auch Priester des Mithras wurden πατέρες genannt. So heisst es beim Eunapius (in Maximo p. 52 ed. Boiss.) von einem: πατὴς ῶν τῆς Μιθριανῆς τελετῆς, und ein Septimius wird in einer Inschrift Pater et sacerdos invicti Mithrae genannt. Doch scheint dieser Name von Priestern mehrerer Gottheiten im Gebrauch gewesen zu seyn, so wie mater (Mutter) von Priesterinnen (s. Boissonade und Wyttenbach zur angeführten Stelle p. 300 sq. p. 183 sq.).

<sup>2)</sup> Es lässt sich aber auch vermuthen, dass Mithras in den verschiedenen Graden der Mithriaca verschieden nach seinen niederen und höheren Würden bis endlich zur Idee des höchsten Wesens, Zeruane Akerene, selber aufgefasst und vorgestellt worden ist.

für eine Griechische Umdeutung der Waldtaube häft. Die Patres (Väter) hiessen in der Ordenssprache Adler und Habichte, so wie man die Epopten Greife nannte, und als Greife in mysteriöser Verhüllung darstellte. Nach Hieronymus (epist. ad Laet. 7) und nach den Inschriften (Reinesius I. 48) scheint jene thierische Symbolik mehreren Graden, als dem der Coraces, gemein gewesen zu seyn.

Unter die geheimen Symbole der höheren Lehre rechnete man auch jene Stufenbahn mit acht Thüren von verschiedenem Metall, mit Bezug auf Sonne, Mond und Planeten und auf den Gang der Seelen durch dieselben, nach einer Anordnung, der das Diatessaren oder die Quarte zum Grunde gelegt war (Celsus beim Origenes VI. p. 202. p. 646 de la Rue. cf. St. Croix l. l. p. 136 sqq. 1). Auch dieses könnte auf sehr alter Symbolik beruhen. Dass man die Planeten frühzeitig bildlich darstellte, zeigen mehrere Spuren. Pausanias (Lacon. cap. 20) deutet sieben alte Spitzsäulen, die er in Griechenland sah, auf die sieben Planeten; und die verschieden colorirten sieben Mauern, womit der Meder Dejok die verschiedenen Räume von Ekbatana umschloss (Herodot. I. 98), gehören wahrscheinlich auch in diesen Kreis naiver Sinnbildnerei. Im Mithrasdienst hatten jene Thore aber ausserdem noch jene andere Beziehung.

Alle diese Spuren uralter Symbole und Gebräuche sprechen für den frühen Urspruss von Mithrasmysterien in der

<sup>1)</sup> St. Croix spricht dort nur von sieben Thüren, indem er einer andern Lesart in der Stelle des Origenes folgt; und hierin stimmt ihm auch Silvestre de Sacy bei, da jene Stelle nach der vulgären Lesart offenbar verdorben, und überhaupt immer nur von sieben Thüren die Rede sey. — Die Worte heissen nach der gewöhnlichen Lesart: κλίμαξ ὑψίπυλος, ἐπὶ δ΄ αὐτῆ πύλη ὀγδόη. Die nachfolgende Aufzählung zeigt aber, dass nur von sieben Stufen die Rede, und daher die Verbesserung ἐπταπυλος richtig ist. Nach Einsicht der Stelle in der besseren Ausgabe trete ich daher dem genannten Gelehrten jetzt bei, ohngeachtet Zoëga in den Abhandll. p. 136 auch von acht Pforten redet. Auch ihm scheint, wie mir vorher, die bessere Lesart unbekannt gewesen zu seyz.

Religion des Orients. 1) In der Art hingegen, wie sie seit Pompeius im Römischen Reiche begangen wurden, zeigt sich in wesentlichen Stücken grosse Verschiedenheit vom heiligen Dienste der Perser. Die neuen Mithriaca zum Beispiel forderten von ihren Anhängern häufige und strenge Fasten, ja in den höheren Graden legten die Priester manchen, die nach höchster Vollkommenheit strebten, das Cölibat auf (Tertullianus de praescript. haer. 140). Nun bemerken aber die Uebersetzer der Zendbücher, dass dem Zoroastrischen Gesetze die Fasten völlig fremd waren, und dass es eben so wenig den ehelosen Stand begünstigte (Anquetil Zendavesta T. III. p. 601. Freret Memoir. de l'Acad. des Inscr. XVI. p. 283). Auch habe ich oben (§. 8) aus dem Geschichtschreiber Duris ganz andere Nachrichten vom alt-Persischen Mithrasdienste gegeben. Festliche Lust und lautes Wohlleben, nicht ernste Stille und strenge Entsagung, war sein Charakter. Unter diesen Umständen müssen diese härteren Verfügungen entweder, für spätere Neuerungen der Priester gelten, und so manches Andere scheint ja eine Amalgamation mit andern Religionen zu bestätigen, oder man muss diesen Geheimdienst aus einer andern Asiatischen Quelle, als aus dem Persischen Magismus, herleiten. Freret a. a. O. hat auf Babylonischen Ursprung gerathen. Auch Kleuker (Anhang zum Zendavesta II. 8. p. 194) vermuthet, dass diese ursprünglich Babylonischen Weihen von den Persischen Magiern später angenommen wären. Oder man sucht die Wurzel der Mithriaca im älteren Sabäismus vor Zoroaster auf. So liessen sich freilich die Abweichungen vom alten Zendgesetz und die Uebereinstimmungen damit am ungezwungensten erklären.2)

<sup>1)</sup> v. Hammer (Wiener Litt. Zeit. 1816. nr. 92. p. 1462 ff.) erklärt die Mithriaca für unbezweifelt Persischen Ursprungs, jedoch mit Indischen Zuthaten vermischt.

<sup>2)</sup> Silvestre de Sacy (in den Noten zu St. Croix p. 144 sqq.), der einerseits die Stärke der von Freret gegen den Persischen Ursprung der

Mithriaca beigebrachten Beweisgrunde anerkennt, führt doch auch wieder Vieles auf, welches uns nöthige, in Persien den Ursprung dieses Cultus zu suchen. Da aber in Persien selbst gar keine Mithrasmonumente gefunden werden, bei andern Ueberresten der alten Religion Persiens. da ferner auf denselben Monumenten äusserst selten Feuer und ihm geweihete Altäre erscheinen, sondern nur brennende Fackeln, von Genien oder niedern Gottheiten getragen, so könne man hieraus schliessen, dass die Symbole des Mithrasdienstes, bevor er zu den Griechen und Römern überging, von einer Nation angenommen worden seyen, welche die Sonne und die Sterne anbetete, oder wenigstens ihnen eine sinnliche Verehrung (un culte sensible) weihete, wie die Perser, bei welcher jedoch die Verehrung des Feuers gar nicht verbreitet, oder doch nur sehr unbedeutend war. Und dieses Volk habe mit jenem Cultus die dem Persischen Religionssystem ganz fremden Gebräuche und Einrichtungen, welche sich auf Enthaltsamkeit, Fasten u. s. w. bezogen, verbunden. So gehöre also der Mithrasdienst im eigentlichen Sinne nicht nach Persien, sondern letzteres habe blos einen Theil der Symbole jenes mysteriösen Cultus geliehen. Und auf diese Weise, glaubt Silvestre de Sacy, liessen sich alle Schwierigkeisen heben. v. Hammer's Ansicht haben wir in der vorhergehenden Anmerkung gegeben.

## §. 11.

Die Geschichte der Mithriaca tritt, wie bemerkt, erst mit der Römischen Periode mehr aus dem Dunkel hervor. Dass sie sich über Armenien, Cappadocien, Pontus nach Cilicien und im übrigen Kleinasien verbreitet haben, geht aus Mehrerem hervor, vorzüglich aus dem Gange, den der Dienst der Anaïtis und anderer Gottheiten genommen. Auch in Syrien, Palästina und in angränzenden Ländern sucht man Spuren davon. So sieht z. B. Dupuis (III. p. 736) in dem Molochsdienste der Ammoniter einen Mithras und Mithriaca. [Alles dieses würde einen weit höheren Grad von Wahrscheinlichkeit gewinnen, wenn jener uralte Zug einef Mithrasreligion (d. h. einer solchen, worin der Sonnengott, als Besaamer gedacht, unter einer bestimmten Form von Geheimdienst und unter diesem eigenen oder verwandten Namen verehrt ward) von Oberasien nach Aegypten hin sich etwas deutlicher nachweisen liesse, als nach den oben gewiesenen Spuren bis jetzt geschehen kann. Dann würde sich auch bestimmter ergeben, was jener Vorwurf der Sonnenverehrung sagen wollte, den man, nach Josephus, den Essäern machte. (Man sehe darüber Starck's gelehrte Geschichte der Christlichen Kirche des ersten Jahrhunderts I. p. 167 f.) Mit den Römischen Kaisern werden die Nachrichten vom Mithrasdienste häufiger. Pallas beim Porphyrius (II. p. 202 ed. Rhoer.) erzählt uns, Hadrianus habe durch ein Edict die Menschenopfer fast gänzlich aufgehoben. Dass dieses Verbot auch die Mithriaca betraf, zeigt der ganze Zusammenhang. Auch der Orient huldigte dem Mithras durch blutigen Dienst, und geschlachtete Menschen mussten zu Extíspicien dienen (Photii Bibl. p. 1446. Socrates Histor. Eccles. III. 2). Nach Hadrianus setzte man ihn wieder fort, und der Kaiser Commodus opferte dem Mithras eigen-

händig einen Menschen (Lamprid. in Comm. cap. 19). Nun wurde der Sonnendienst im Allgemeinen häufiger unter den Römern aus verschiedenen Anlässen. Einmal wurden jetzt, zum Theil im Kampfe mit dem Christenthum, die Orphischen Gottheiten, und vorzüglich die Sonne, im höheren Sinne gefasst, allgemeiner verbreitet. Sodann gingen die Kaiser mit ihrem Beispiel in diesem Cultus voran: erst Heliogabalus, mit seinem Sonnengotte Gabal: sodann Aurelianus und Probus, denen der Palmyrenische Feldzug und andere Bewegungen im Orient Gelegenheit genug gaben, den dortigen Sonnencultus kennen zu lernen. Jetzt kommt auf Inschriften, 1) so wie auf Münzen, das Soli Invicto Comiti nebst ähnlichen religiösen Ausdrücken des Sonnendienstes vor. So wird z. B. auf einer Griechischen Inschrift eines dem Mithras geheiligten Grundstückes (ὁργάς) gedacht (s. Bouhier epist. epigr. p. 240). Dies' dauert bis auf Constantinus Magnus fort. Der Kaiser Julianus zeigte nun seine Anhänglichkeit an das Heidenthum, besonders auch durch eifrigen Mithrasdienst, und eines der ersten Geschäfte nach seiner Thronbesteigung war die Einrichtung der Mithriaca zu Constantinopel. Er selbst gedenkt in seiner vierten Rede (p. 155. b. ed. Spanhem.) der vieriährigen Spiele, die er dem Sol Mithras in dieser Hauptstadt angeordnet habe. Daher auch auf Inschriften aus diesen Zeiten Ἡλίω Μίθοα ἀνικήτω (Spanheim ad Iuliani Caesares p. 144). Wer des Kaisers Gunst suchte, liess sich in die Mithrasmysterien einweihen, wie der Redner Himerius und Andere (s. die inhaltsreiche Note von Wernsdorf zum Himerius de laud. urb. Constantinop. p. 32 sq.). Aber auch auf Münzen der occidentalischen Cäsaren, z. B. des Carausius, der im äussersten Westen regierte, lesen wir jetzt dieselben Aufschriften (Eckhel I. I.).

<sup>1)</sup> S. Gruterus in Thes. Inscr. p. 133 sqq. 1066 und Reinesius Syntagm. I. 45 — 49. Ueber die Münzen s. Eckhel Doctr. Num. V. VIII. p. 45 sqq.

Die Mithrasmysterien feierte man zu Rom in dem Frühlingsäquinoctium. Der Grund davon ergiebt sich aus dem . Obigen. Hingegen das Fest, das man Natalis Solis Invicti nannte, fiel auf den VIII Kal. Ian. (auf den 25. December). Ohne Zweisel hatte diese letztere Feier auch auf Mithras, als Sonne, Beziehung, wie schon der ihm jetzt so häufig beigelegte Name Sol Invictus zeigt. Um diese Zeit ohngefähr, bestimmt einige Tage nach dem Wintersolstitium, fiel unter den Persern das Fest Mirrhagan.1) Also hatte sich auch in dieser Festperiode eine Persische Sitte erhalten, und dieser Grund gegen den Persischen Ursprung der Mithriaca, den Freret geltend zu machen suchte, fällt also weg. Jener Natalis Solis Invicti war im Occident und besonders zu Rom ein Tag allgemeiner Feier, den man durch öffentliche Spiele, durch eine Art von Lichtmesse u. dergl. zu verherrlichen pflegte. Das Volk ging unter allerlei Cärimonien ins Freie, und sah unverwandten Blickes zum Himmel hinauf. Alles dieses veranlasste, nach der Meinung von Harduin und Petav (ad Iulian. p. 87), gegen Anfang des vierten Jahrhunderts, die Vorsteher der christlichen Kirche im Occident, den ohnehin unbe-

<sup>1)</sup> Mihirgian hiess das Frühlingsäquinoctium, womit die alten Perser ihr Jahr angefangen haben. Es begann mit einem Feste Mirrhagan, welches ein alter Persischer König aus der Dynastie der Pischdadier, Namens Feridun, angeordnet haben sollte. S. Herbelot B. O. H. p. 616. vgl. auch Zendavesta von Kleuker III. p. 243 und Muradgea d'Ohsson's Gesch. u. s. w. p. 40. Es war eben das Fest des Mithras und eine nach der ursprünglichen Lichttheorie Persisch aufgefasste kanonische Heilsperiode, physisch, ethisch, politisch, kurz durch und durch nach des Morgenlandes Art. — So habe ich die Sache immer vorgetragen. Jetzt lese man die ganze Ausführung des gelehrten v. Hammer (in den Wien. Jahrbb. 1818. I. p. 107), die mit der Bemerkung anfängt: "Der Name des Festes Mirgan, von Mihr, die Sonne, am Tage der Rückkehr derselben vom Nordpole gefeiert, ist das eigentliche alte Persische Fest des Mithras, von dessen Dienste hier ausführlicher zu sprechen der Ort ist" u. s. w.

kannten und früherhin gar nicht geseierten Tag der Gebut Christi an jenem Festtage der wieder aussteigenden Sonne zu begehen. Christus war ihnen, im geistlichen Sinne, der Sol novus, die neue Sonne, deren körperliche Wiedergeburt das Heidenthum an diesem Tage seierte. Mit sichtbarem Gegensatz gegen dieses sinnliche Sonnensest sprechen viele christliche Väter von dem Erscheinen der Sonne des ewigen Heiles (die Stellen sind gesammelt bei Philippo a Turre in den Monumenta veteris Antii p. 227 seq. und in der gleich anzusührenden Abhandlung von Jablonski).

In der orientalischen Kirche gab ein anderes heidnisches Fest Veranlassung, die Geburt Christi am 6. Januar zu Am 7. des Monats Tybi kam Isis aus Phönicien, und wenige Tage darauf, wahrscheinlich den 11. Tybi, d. i. den 6. Januar, beging man die evoeous, das Fest des wiedergefundenen Osiris. Daher kam im Orient und Aegypten allmählig die Sitte auf, das Geburtsfest Christi an diesem Tage zu feiern (Epiphan. adv. Haeres. I. p. 29). Anfangs waren Gnostiker und Basilidianer, gewohnt, Heidnisches und Christliches zu verbinden, mit dieser Festperiode vorangegangen, nicht ohne Tadel der übrigen Christen, bis man sich im Orient' wie im Occident durch die Vortheile, welche die Wahl dieser Festtage gewährte, allgemein dazu bestimmen liess, besonders seit Constantin dem Grossen. 1) Dass übrigens schon früher, schon im Apostolischen Zeitalter, Christus mit der Sonne verglichen ward, dass die Christen der ursprünglich Jüdischen Sitte, sich bei gottesdienstlichen Handlungen gegen Morgen (Jerusalem) zu wenden, diese Deutung gaben, was ihnen den Beinamen Sonnendiener bei den Heiden zuzog, darüber giebt

<sup>1)</sup> S. Jablonski de origine festi nativitatis Christi in eccles. christ. in dessen Opuscc. III. p. 346 sqq. mit den schätzbaren Zusätzen von Te Water. Früher schon hatte der gelehrte Joh. Harduin auf diesen Anlass der gedachten christlichen Festperiode aufmerksam gemacht; s. Acta Sanctorum Mensis Iunii Tom. IV. Antverp. 1707. p. 702. D.

Starck in seiner Geschichte der christl. Kirche des ersten Jahrh. III. p. 144 die nöthigen Beweise an.

So wirkten diese Mithriaca im Occident selbst auf die hohen Feste der ganzen Christenheit. Aber auch an sich behaupteten sie die grösste Bedeutung, und durch das ganze grosse Römerreich, selbst bis in den äussersten Westen und den hohen Norden hinauf, verbreiteten sich diese mystischen Religionen. Davon zeugen die zahlreichsten Denkmale. Nachweisungen darüber bei Turre, St. Croix und Andern fehlt es nicht. Ich will nur einiges Neuere nachtragen. Zuvörderst Rom, wo dieser Persische Gott so willige Aufnahme gefunden. war reich an Denkmalen seines Geheimdienstes, wie die Villa Borghese, Albani und andere zeigen, worüber Zoëga, Eichhorn u. A. nachzulesen sind. Auch im übrigen Italien sind die Monumente der Art nicht selten, z. B. in Etrurien, was die Toscanischen Antiquarier zu manchen Fehltritten in Erklärung alt-Bacchischer Bildwerke verleitet hat. Unter den Städten Oberitaliens war Mailand in der Römischen Periode ein Hauptsitz des Mithrasdienstes (s. Fea zu Winckelmann's Gesch. d. K. L. p. 377 neueste Ausg.). Von Italien aus verbreitete er sich · weiter in die Alpen, nach Tyrol u. s. w. hinauf. Ein Tyrolisches Denkmal hat Herr v. Hormayr in der Geschichte von Tyrol I. p. 127. Not. ff. beschrieben. Er hält das Werk für Tuscischen Ursprungs. Es hat zwölf Reliefs, die eben so viele Prüfungen in verschiedenen Graden dieser Weihen darstellen.¹) In der Behandlung des Stieropfers gleicht es sehr einem Relief in den Vogesen, das in einen Felsen gehauen ist, nur dass letzteres die Prüfungen nicht hat. Ueber dieses verbreitet sich Schöpflin in der Alsatia illustrata T. I. p. 501 seq. zu Tab. IX. Frankreich hat besonders viele Mithrasbilder, die Montfaucon und die Erklärer der Celtischen Alterthümer verschiedentlich

<sup>1)</sup> Dieses Monument, das offenbar unter die Mithriaca gehört, hat ganz genau von Hammer erklärt in der Wiener Litt. Zeit. 1816. nr. 92. p. 1463 sqq.

betrachtet haben. Einen schätzbaren Beitrag dazu hat Millin in der Voyage dans les departemens du Midi de la France T. III und dazu pl. XXXVI. nr. 5 gegeben. Dass manche Französische Antiquarier sehr bemüht gewesen, die Mithriaca in die frühesten Druidenschulen und weit hinter die Römische Periode zurück zu versetzen, ist zur Genüge bekannt. Eben so angelegentlich haben Andere den Mithrascultus schon durch die Phönicier in die Brittischen Inseln bringen lassen, wofür unter Anderm auch das Irische Mithr, Sonne, als Beweis angeführt wird. Aus den oben angeführten Gründen halte ich es vorerst noch nicht für möglich, darüber auß Reine zu kommen.

Auch in das diesseitige Deutschland kamen die Mithriaca mit den Römischen Legionen. Mehrere Monumente in den südlichen Provinzen geben noch jetzt anschauliche Ueberzeugung. Sie sind theils in die allgemeinen Sammlungen, theils in die einzelnen Landesgeschichten und in ähnliche Werke aufgenommen. So liefert und beschreibt Sattler in seiner Gesehichte des Herzogthums Wirtemberg p. 133. 192 ff. und dazu Tab. XI einen bei Fehlbach im Königreich Wirtemberg gefundenen Stein mit dem Stieropfer, und einen andern aus demselben Lande, mit der Aufschrift Soli Invicto Mithrae. Eine ähnliche Aufschrift auf einer Ara aus Heilbronn am Neckar giebt Reinesius Syntagm. Inscriptt. Class. I. nr. 37. 1) Auch ganz in unserer Nähe hatte das Römische Lupodumum, jetzt Ladenburg am Neckar, seinen Mithrasdienst. Ein dort gefundenes Relief?

<sup>1)</sup> S. darüber jetzt des Herrn Dr. Staelin Abhandl. über die Römischen Inschriften und Bildwerke (in Memminger's Würtembergischen Jahrbüchern 1835. I) S. 49 f.

<sup>2)</sup> Es wurde in das Churfürstliche Antikencabinet nach Mannheim verpflanzt, wo es auch der Baron v. St. Croix sah (s. Rech. sur les myst. du Pag. II. p. 123 sec. ed.), und befindet sich noch jetzt in der dortigen Sammlung. Freher in den Origg. Palat. I. cap. 4 gedenkt dieses Monuments. Darauf liess es Cullman im Spicilegium praecipuorum Monum. in terris Cisrhenan. Palat. Heidelberg. 1764 abbilden. Der gelehrte Andreas

zeigt das bekannte Stieropfer unter einigen sonst nicht leicht vorkommenden Umgebungen und Attributen. Das Bild hat zwei Abtheilungen. Auf dem oberen Plane sieht man den liegenden Stier, über dessen Hörnern der gewöhnliche heilige Vogel schwebt. Mithras, mit entblösstem Haupte und ohne Spur von Phrygischer Mütze, kniet auf dem Stier, und indem er ihn bei Einem Horne fasst, scheint er erst noch den Todesstreich vollziehen zu wollen. Er hält die Spitze des Dolches gegen das Schlachtopfer hin. Den Schweif des Stieres, der keine Aehrenbüschel hat, hält eine fast ganz nackte Person, gleichfalls ohne Phrygische Mütze, mit der Linken gefasst. In Rechten hält sie etwas wie ein Pedum. Hinter ihr, abgewendet vom Stier, sieht man einen Löwen. dem untern Plane, unter den Vorderfüssen des Stieres, sitzt ein Hund, rückwärts zum Stier aufblickend. Zunächst an ihm. gerade unter dem Stier, erscheint eine andere männliche Figur, die in der linken Hand ein Gefäss hält, und mit der rechten aus einem andern Gefässe auf eine kleine Ara das Trankonfer ausgiesst. Daneben steht ein grosses Gefäss, grösser als die Ara. Eine mächtige Schlange, die über die Hälke des unteren Raumes einnimmt, umringelt den oberen Rand des Gefässes, und sieht von oben hinein. - Diese sekteneren und vielleicht einzigen Umgebungen des Mithrasopfers verdienen Aufmerksamkeit. Vielleicht war dies der Grund, dass Sainte Croix es ausdrücklich bemerkte; doch sagt er weiter nichts

Lamey theilte es gleichfalls mit (in den Act. Academ. Theodor. Palatin. Tom. I. Tab. II. nr. 3) und erinnerte dabei an andere Mithrasdenkmale, besonders in Deutschland (s. daselbst p. 205). Der Stein hat etwas gelitten, wodurch der Löwe, zum Theil auch die Figur des Mithras und mehr noch die zweite oben einigermassen unkenntlich geworden sind. Die Nachweisungen über dieses Relief, so wie über mehrere andere vaterländische Denkmale dieser Classe, verdanke ich der Güte des Herrn Dr. Dünge. Wir haben dieses Denkmal auf der Tafel XXXVI. nr. 1 copiren lassen. Die Arbeit daran ist äusserst roh, bemerkenswerth aber der Löwe und die Sabazischen Symbole.

darüber. Sehr glücklich scheint mir der Gedanke von Lamey, dass die den Schweif des Stiers haltende Figur der Mond sev. Schicklich steht er also neben Mithras-Sonne auf demselhen Plane. Wir kennen den Mond auch als Empfängerin und Bewahrerin des Stierkeimes. Dazu passt das Halten des Schweises im Augenblicke des Opsers vortresslich; denn mit dem Tode des Stieres geht ja von seinem Saamen ein Theil in den Mond über. So weit liegen also Persische Vorstellungen zum Grunde. Das Uebrige weiset auf andere Religionen hin. Denn zuvörderst die Parsenlehre denkt sich den Mond unter andern Bestimmungen als weiblich, nach dem Bundehesch XVII. u. s. w. Hier aber sehen wir ihn männlich, rüstig, mit dem Stabe in der Hand. Auch die Schlange erscheint hier gar nicht als die verhasste Ahrimansschlange, am Stiere hängend und ihn vergiftend, sondern, wie in andern Bildwerken, um ein mystisches Gefäss gewunden und darüber bedeutsam sich erhebend. Mit Einem Worte: ich sehe in diesem Relies Vermischung der Mithriaca mit den Phrygischen Sabazien. In den Sabazien war alter Magismus mit Vorderasiatischem Cultus früh vermischt. Wie im Persischen Vienered. der Mond, mit Mithras angerufen wird (s. z. B. Neäsch des Mondes IL nr. 9), so in den Sabazien der Mond neben der Sonne. Beide theilten auch als männliche Potenzen denselben Ehrennamen, Beherrscher des Mondes (Menotyrannus). Das war der grosse Σάβος oder Σαβάζιος, dessen Wundergeburt die Phrygischen Mysterien mit der Formel bezeichneten: Taurus draconem genuit et taurum draco. In einem solchen Wechselverhältniss erscheint dort Stier und Schlange. Dem ersteren war auch hier die alte Bedeutung des Aequinoctialstiers und der Fruchtbarkeit geblieben. Die Schlange hingegen war, ganz gegen die Persische Lehre, ein Bild des befruchtenden Zeus und somit auch ein Symbol des Segens geworden. Das Nähere über die Sabazien bringe ich unten im Abschnitte von den Bacchanalien bei. Hier will ich nur vorläufig auf die Hauptstelle des Clemens Alexandrinus in Protrept. p. 14 ed.

Potter. verweisen. Der Stab des Ochsenhirten (βουχόλος) war hier gleichfalls in einer heiligen Formel niedergelegt, deren Sian nur die Geweiheten erfuhren. Dieser Stab heisst bald Treibstachel (xéντρον), bald ward er zur Bacchischen Ruthe (νάρθηξ), bald erschien er als einfacher Hirtenstab (λανωβόλον oder pedum). So hat ihn der den Stierschweif fassende Gott auf unserm Bilde. Beide Götter erscheinen also in ihrem Amte. Mithras opfert den Stier, Sabos schlägt ihn mit dem Stabe. Mithin auf dem oberen Plane eine göttliche Opferhandlung. Daneben Löwe und Vogel, als Andeutung der zwei Mithrasgrade, der Leontica und Coracia. Unten das menschliche Opfergeschäft. Ein Verehrer beider Gottheiten, eingeweihet in beide Mysterien, also ein Perses und Sabos (Priester des Mithras und Sabazios) zugleich, opfort seinen grossen Gottheiten, die so eben selbst das grosse Naturopfer verrichten. Der Hirtenstab ist aufgehoben, der Dolch gezückt, die Opferschaale ausgegossen, der Hund sieht zum Stier auf, und die geheimnissvolle Schlange blickt in das mystische Gefäss. -Diesen Moment hat der Bildner des Reliefs nicht ohne Einsicht ergriffen.

So verbreitete sich dieser in manchem Betracht merkwürdige Dienst aus dem hohen Asien herab, freilich auf sehr mittelbare Weise und in sehr veränderter Gestalt, durch Römische Krieger selbst bis an unsere Thore. 1)

<sup>1)</sup> Ja selbst in die neue Welt, wenn wir gleich die Mittel und Wege nicht kennen. Alex. von Humboldt sagt in den pittoresken Ansichten der Cordilleren, Tübingen 1810. p. 41: "Auch scheint der Mexicanische Tonatiuh mit dem Krischna der Hindu's, wie er in dem Bhagavata Purana besungen ist, und mit dem Mithras der Perser identisch zu seyn." Die nachfolgenden inhaltsschweren Betrachtungen muss man dort selbst nachlesen.

## S. 12.

### Mithras Perses oder Perseus.

Ich hatte im vierten Bande p. 67 f. erste Ausg. die Vermuthung aufgestellt, der Griechische Perseus möge ein etwas umgedeuteter Mithras seyn. Hier möchte nun wohl der Ort seyn, diese Vermuthung etwas mehr ins Einzelne zu verfolgen.

Hatten wir eben Mithrische Symbole in einem Denkmale später Römerzeit zu betrachten, so wollen wir jetzt von einem uralten, ja vielleicht dem ältesten Bildwerke Griechischer Sculptur¹) ausgehen. Es ist das Bild über einem der Thore der Burg von Mycenä. Pausanias (II. 16. 4 mit Siebelis p. 201 sq.) giebt uns bei Gelegenheit der Zerstörungsgeschichte dieser Stadt folgende Notiz davon: «Gleichwohl sind jetzt noch andere Reste der Ringmauer übrig und auch das Thor. Es stehen Löwen darauf. Man sagt, auch diese seyen Werke der Cyklopen, welche dem Prötus die Mauer zu Tirynth aufgeführt haben.» William Gell²) liefert jetzt eine Beschreibung und drei Abbildungen dieses Thores und seiner Umgebungen. Hirt³) giebt einen kunstgerechten Auszug daraus, den ich eben deswegen von ihm entlehne: «Wir kommen nun zur

<sup>1)</sup> S. Specimens of ancient sculpture, London 1810 und Payne Knight Prolegg. ad Homer. S. LIX. p. 57 sq., der den Ursprung dieses Reliefs unter die Regierung der Pelopiden setzt.

<sup>2)</sup> Itinerary of Graec. Argolis, Lond. 1810. p. 35 sqq. und dazu pl. 8. 9. 10. — jetzt in mehrern andern Werken und in grösserem Maassstabe in Dodwell's Cyklopischen Baudenkmalen abgebildet.

<sup>3)</sup> In F. A. Wolf's literarischen Analekten I. p. 159 f. und W. Gell selbst p. 36 sqq., von welchem letzteren die Beschreibung des Denkmals und die Vergleichung mit einem Wappenschilde aufgestellt ist. Was von den eigenen Bemerkungen *Hirt's* zu meinem Zwecke gehört, werde ich sogleich beifügen.

Betrachtung der bildlichen Vorstellung über dem Hauptthore der Festung Mykenae. Ueber demselben sind auf dem Steine. welcher die dreieckige Oeffnung blendet, und der 11 Fuss 6 Zoll lang. 9 Fuss und acht Zoll hoch und 2 Fuss dick ist. zwei Löwen in erhabener Arbeit dargestellt, zwischen welchen man auf einem Sockel einen Fuss in Form einer verkehrt stehenden altdorischen Säule errichtet sieht, über deren Wulst und Ringen eine viereckige Platte, über der Platte vier runde neben einander angebrachte Körperchen, und über diesen wieder eine Platte liegt. Die Löwen stellen die Hinterfüsse auf dem Sturze des Thores auf, die vordern Füsse ruhen aber auf der Höhe des Sockels. Ihre Köpfe, die meistens zerstört sind, sehen gegen einander, getrennt durch die in der Mitte verkehrt stehende Säule.» Darauf spricht er von dem Alter und der Merkwürdigkeit dieses Bildwerks, das man für ein Wanpenschild zu halten versucht seyn würde, wenn nicht Pausanias seiner gedächte, und wenn wir nicht wüssten, dass Mycenä schon im ersten Jahre der 78sten Olympiade zerstört worden (Diodor, XI. 65). Nach einigen Zwischenbemerkungen über Gell's Meinung von diesem Relief trägt er die seinige vor. wovon das Wesentliche dieses ist, dass die Säule der hohle Fuss eines Opfertisches gewesen, in der Art, dass durch die im Sockel noch vorhandene Rundöffnung die Asche von den Brandopfern herausgezogen worden sey. Bei den Löwen, als Wächtern des Heiligthums, wie er sie nimmt, erinnert er, wegen der hoch liegenden Festung, an die Löwen der Phrygischen Magna mater, der die Höhen heilig waren, die die Städte schützte (Strabo X. p. 473), und deren Religion und Attribute die Lycischen Cyklopen (die angeblichen Werkmeister jener Mauern und Thore) sehr natürlich hier hätten verewigen wollen. Seinen Schlusssatz will ich wörtlich beifügen: «Ein solcher Opferaltar in der Festung hiess Hestia oder Vesta, welches dann der besondere Name einer Göttin wurde, die ursprünglich mit der Phrygischen Göttin eins war, später aber getrennt wurde.»

Ehe ich nun das Treffende in den Ideen dieses kunstgelehrten Mannes näher bemerke, muss ich eines Hauptsatzes des W. Gell Erwähnung thun.

Er erinnert nämlich, und dies ist der Hauptgedanke, an Mithrische Bildwerke, und bemerkt, dass der Löwe ein Attribut des Mithras war; ') macht ferner auf die eigene Art aufmerksam, wie in Persischen Sculpturen Säulen erscheinen, z. B. eine einen Ochsenkopf tragend, eine andere mit einer Flamme aus ihrer Spitze hervorstrahlend und darauf eine Kugel, und eine dritte, aus deren Capital eine zur Hälfte sichtbare Kugel hervorragt. Er erinnert an Wasser und Feuer als diejenigen Elemente, denen die Perser vorzügliche Verehrung widmeten, wie man Spirallinien als Hieroglyphe des ersteren und Kugeln, das letztere bezeichnend, im Schatzhause des Atreus gefunden habe, aber auch nicht minder abgebildet auf den Denkmalen von Persepolis. Darauf bringt er den Nemeischen Löwen, den vom Berge Cithäron, so wie den Schild des Agamemnon in Erinnerung, auf welchem letzteren ein Löwe abgebiidet war. Endlich wird noch an Aegyptische Monumente erinnert, und wie namentlich Säulen mit Kugeln darauf unter den dortigen Ueberresten nicht ungewöhnlich seven.<sup>2</sup>)

Je willkommener mir diese Uebereinstimmung im Gedanken an *Mithrische* Symbole seyn musste, den wir unabhängig von einander gefasst hatten;<sup>3</sup>) desto lebhafter bedaure ich, dass

<sup>1)</sup> Den Hauptsatz füge ich im Original bei (p. 37): "Is seems impossible to ascertain the meaning of this curious device; but on examining the remains of the Mithriac sculptures of Persia, which, according to Le Bruyn, are executed in the same manner, some of the symbols bear se near a resemblance to those of Mycenae, that they may perhaps throw some light on each other, for the style and the subject are so similar, that it appears as if both most have had a common origin."

<sup>2)</sup> Er verweiset auf Denon pl. 115. fig. 10. 12. 17 und pl. 116. 120.

<sup>3)</sup> Bei Abfassung meines vierten Bandes war mir W. Gell's Werk noch unbekannt.

Gell seine Ideen nicht weiter verfolgt, ja dass er sogar etwas beigefügt hat, welches ihn, auch im entgegengesetzten Falle, verhindert haben würde, diesen symbolischen Kreis ganz zu erfassen. Er tadelt nämlich (p. 43) den Pausanias, der (II. 16. 3) die doppelte Sage anführt, wonach Mycenä entweder von einem Erdschwamme ( $\mu\nu$ x $\eta$  $\tau\iota$ ) oder vom Degenscheidendeckel, welchen die Griechen auch  $\mu\nu$ x $\eta\varsigma$  nannten, den Namen erhalten haben sollte. 1)

Ohne mich nun auf das Wahrscheinliche oder Unwahrscheinliche dieser Legenden einzulassen, behaupte ich doch, dass sie eben so gut, wie das Löwenthor, in den Mithrischen Bilderkreis gehören, ja dass sie jener Gellischen Beziehung des Mycenischen Reliefs auf die Mithriaca erst eigentlich eine rechte Grundlage gewähren.

Ich will es versuchen, in kurzen Andeutungen den inneren Zusammenhang jener Bilder und Sagen, so weit dies möglich ist, aus Stellen der Alten und aus bildlichen Denkmalen nachzuweisen.

Da Hirt, wie bemerkt, in dem Opferaltar die älteste Hestia erkennt, und bei den Löwen an die Phrygische Göttermutter erinnert, so will ich damit den Anfang machen. Johannes der Lydier fügt in einer bemerkenswerthen Stelle, wo er von allegorischen Vorstellungen der Erde spricht, die Bemerkung bei: «daher verehren auch bekanntlich die Römer die Vesta vor Allen, so wie die Perser den aus dem Felsgebornen Mithras wegen des Mittelpunktes des Feuers.»<sup>2</sup>)

Er will vielmehr den Namen dieser Stadt von einer Bergschlucht hergeleitet wissen, worin sie lag, und erinnert an Odyss. III. 263. μυχψ \*Αργεος.

<sup>2)</sup> De menss. III. 26. p. 124 Röther.: ὅθεν καὶ Ἐστίαν πρὸ πάντων φαίνονται τιμήσαντες Ῥωμαῖοι, ὥςπερ τὸν πετρογενῆ Μίθραν οἱ Πέρσαι διὰ τὸ τοῦ πυρὸς κέντρον. Weil kurz zuvor von einem κέντρον der Erde (γῆς) und gleich darauf von einem κ. τοῦ υδατος (des Wassers) die Rede ist, so habe ich die Worte so übersetzt, will aber damit nicht in Abrede stellen, dass auch an einen Stachel des Feuers bei jehen Mythen ge-

Zoëga,¹) der die angeführte Stelle des Johannes nicht gekannt zu haben scheint, nennt den aus dem Fels gebornen Mithras eine dem Geschmack der Magischen Fabeln gänzlich fremde Idee. — Eine kühne Behauptung bei unserer lückenhaften Kenntniss von dem Inneren der Magierlehre! — Zuvörderst haben wir mehrere Zeugnisse dafür bei freilich späteren Schriftstellern, woraus erhellen will, dass der  $\Theta \epsilon \delta \varsigma \ \acute{e}x \pi \acute{e}\tau \rho \alpha \varsigma$  eine Mithrische Formel war.²) Wenn sich nun ein innerer Zusammenhang dieser Vorstellung mit älteren Religionsideen der Völker, ja der Perser selbst, in manchen Spuren unzweideutig kund thut, wer will dann noch so verwegen seyn, zu behaupten: der Felsgott Mithras sey nicht alt-Persisch?

Nun aber — um nichts davon zu sagen, dass es in der Persischen Symbolik wirklich einen Mithrasstein gab¹) — bemerkt Zoëga selbst (p. 118), dass die Grotte der gewöhnliche Hintergrund der bekannten Mithrischen Scene sey. Eine Zoroastfische Mithrasgrotte in einem Berge haben wir schon oben aus Eubulus kennen gelernt. Ein Urberg aber erscheint auch in Persiens Mythen als Mittelpunkt der Religionen, der Albordi. Bei Grotten und Bergen wird Jeder von selbst an Felsen

· 10

dacht worden. Doch hat Röther mit Recht den ersteren Sinn in seiner Uebersetzung festgehalten: "propter ignis centrum;" so wie auch Guigniaut (Notes p. 551): "à cause du point central du feu."

<sup>1)</sup> Abhandll. p. 132. herausgeg. von Welcker.

<sup>2)</sup> S. die Zeugen und Erörterungen bei Philippo a Turre in Monumm. veter. Antii p. 89.

<sup>3)</sup> Mithraw, beim Plinius H. N. XXXVII. 10, oder, wie Solinus (cap. 37) und Isidorus (Origg. cap. 12) schreiben, Mithridax, wird unter den Persischen Edelsteinen aufgeführt. Plinius sagt, er sey weiss, werfe aber gegen das Sonnenlicht nach allen Radien Strahlen aus. Salmasius, welcher, so wie a Turre, der ersten Schreibart den Vorzug gieht (ad Solinum p. 501), erinnert dabei mit Recht an den Mithras, von dem dieser Stein seinen Namen habe. — Also auch hier eine Sage von einem strahlenden Mithrassteine.

denken.1) Sollten wir nan nicht auf die Legende aufmerksam werden von dem Berge Diorphus (Δίρρφος am Flusse Araxes), dem mütterlichen Schoosse des Heros Diorphus? Mithras, besagt sie, wünschte einen Sohn zu haben; weil er aber die Weiber hasste, schwängerte er einen Felsen, und der befruchtete Stein brachte nach gehöriger Zeit den Jüngling Diorphus hervor.<sup>2</sup>) Hier kann ein Jeder schon an den Riesenstein Agdus in Phrygien denken, der, von Juppiters Saamen befruchtet, einen hermanhroditischen Heros Agdestis hervorbringt. Im Capitel von den Vorderasiatischen Religionen müssen wir darauf zurückkommen. Hier weise ich meine Leser nur mit einem Winke auf die Bätylien hin. Aber der den Felsen erwärmende und befruchtende Saame des Zeus und des Mithras, ist er nicht die Feuerkraft, welche in die Erdfeste eindringt und sie zum Hervorbringen der Früchte zwingt?3) Wenn Erdfeuer und auf den Seen schwimmendes brennendes Erdpech, wenn Feuerheerde auf den Höhen, wie wir wissen, äussere Anlässe des Persischen Cultus sind, wer will dann zweifeln, dass wir in jenen Mythen alt-Persische Anschauungen haben? Einen ideellen personificirten Feueraltar gesellt aber Xenophon in einem Gebete des Cyrus dem Juppiter bei, d. h. er gesellt ihm eine Hestia bei, 1) gleichwie

Jedem Nachdenkenden wird der Aeschyleische Feuerbringer an Felsen, Prometheus, einfallen. Eben deswegen sage ich nichts davon.

Der sogenannte Plutarch de fluminib. XXIII. 4. p. 1165. p. 1049
 Wyttenb. Ich lese mit Wyttenbach προςεξίθορεν, semen emisit.

<sup>3)</sup> Und darf man in dieser Griechisch erzählten Fabel beim Diorphus nicht an öggen und öggens, an den, der durch die Finsterniss hervorkommt, denken? Der hermaphroditische Agdestis aber bringt einen Indischartigen Mithras-Mitra in Gedanken. Der Kleinasiatische Zews ausasfützig gehört auch hierher.

<sup>4)</sup> Cyropaed. I. 6. 1. vgl. VII. 5. 56. προςευδάμενος Εστίς πατρές καὶ πατρές. Δεὶ πατρές. Gab es eine Ansicht, wonach beide einen Leib ausmachten, so hatte man in diesem Zeus als Himmelsfeuer und in der Hestia als Erdfeste und Erdfeuer wieder den Mithras-Mitra.

beim Johannes Lydus die Hestia der Römer und Mithras der Perser neben einander stehen. Es wird hierbei nicht unnütz seyn, einer Erklärung zu gedenken, die uns Dionysius vom Wesen der Römischen Vesta mittheilt: «Der Vesta, sagt er, meinen sie, sey deshalb das Feuer geweihet, weil diese die Erde ist, und den Mittelpunkt in der Welt einnehmend von sich selbst Entzündungen des atmosphärischen Feuers verursacht.» 1) Neben dem Feuer in der Luft dürfen, ja müssen wir bei der Vesta auch an das Feuer denken, das der Stein von sich giebt, und, in Absicht Persischer Anschauungen besonders, an die heiligen Erdfeuer und an die Dadgahs oder Feueraltäre auf der Berge Gipfel.

Da wir im nächstvorhergehenden Abschnitte die Vermischung der Mithrischen Symbole mit den Sabazischen gesehen haben, so will ich hier nur mit Einem Worte an die beiden Formeln der Sabusdiener erinnern: «Er ist Feuer, Du bist Feuer »,2) und: «Der Stachel des Rinderhirten ist in dem Berge verborgen ; in welcher letzteren Clemens (Protrept. p. 14 Potter.) eine Anspielung auf das Bacchische Feuerrohr fand. Doch da ich darauf im zweiten Bande zurückkommen mass, so sey es an diesem Fingerzeige, wodurch Hirt's Gedanke bestätigt wird, vorjetzt genug. Von demselben Gelehrten trenne ich mich auch darin nicht, dass die Säule des Mycenischen Reliefs eine Höhlung zum Behuf des Feuers und der Asche gehabt habe. Wir dürsen ja nur an die durch Feuer glühenti gemachten Molochsbilder denken. Aber hier wie dort vergesse man die symbolische Bedeutung des Sonnendienstes nicht. Darüber liegen zu deutliche Zeugnisse vor.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Dionys. Halic. A. R. II. 66. p. 376 sq. Reisk.

<sup>2)</sup> Hyes Attes, nach Bochart's Erklärung (Can. p. 441). Der Attes (Arr $\eta_5$ ) aber heisst nach einem Griechischen Grammatiker (bei Bekker Anecdd. Graecc. p. 461) Diener ( $\pi \rho o \pi o l o s$ ) der Göttermutter, also der Gottheit, die im Himmelssteine zu Pessinunt verehrt ward, und der die feurigen Löwen beigesellt wurden.

So lesen wir in der Phönicischen Theogonie, da wo die vergötterten Berge Casius, Libanus und Antilibanus vorkommen. wie Usous dem Feuer und dem Winde jedem eine Säule geweihet, und von dem Blute der von ihm erlegten Thiere Trankopfer denselben dargebracht habe. 1) Lauter Gebräuche, wie sie die Persischen Bergvölker den Elementen zu Ehren verrichteten (Herodot. L. 131). Wenn Clemens in einer andern Stelle<sup>2</sup>) von der Feuersäule, die vor den Israeliten herzog, Gelegenheit nimmt, das höhere Alter dieses Säulendienstes, als der Anbetung von Götterbildern, zu bemerken, so ist diese sonst so wichtige Beobachtung für uns hier von minderer Bedeutung, als seine Ansicht der gedachten Feuersäule, die er für ein Bild des ständigen, bleihenden und unwandelbaren Lichtes der Gottheit nimmt. 3) Ich meine nur den Grundgedanken, dass nämlich bei den Persern his zu den Römern hin in der Verehrung der Mitra und der Hestia die Vorstellung von der unverlöschlichen Kraft des im Mittelpunkte der Erde und des Himmels verborgenen Feuers vorwaltete. Der Pythagoreische Satz') von der Vesta, «die in der Götter Hause allein bleibt », beweiset, dass diese Gedanken aus einer alten Quelle gestossen waren. Dieser Erdseste und diesem Erdseuer, als Ein Wesen gedacht, war nun, wie wir urkundlich ersehen haben, die Säule als Attribut gewidmet. Die Obelisken waren der Sonne aufgerichtet, und sollten ihre Strahlen versinnli-

<sup>1)</sup> Philo Byblius ap. Euseb. Praep. Evang. I. 10. p. 35 ed. Colon. — Säule, Bildsäule (Götze) kommt auf Phönicischen Inschriften vor. Jene zwei Bedeutungen versliessen in einander, wie beim Griechischen  $\sigma r \dot{\eta} \lambda \eta$  zuweilen. Ueber diesen Doppelsinn, so wie über die Säulen in den Tempeln des Alterthums s. Huet Demonstratio Evang. p. 196 sqq.

<sup>2)</sup> Stromat. I. p. 349. p. 418 Pott.

<sup>3)</sup> τὸ έστὸς καὶ μόριμον τοῦ Θεοῦ — φῶς.

<sup>4)</sup> beim Plato im Phaedrus S. 56. p. 246. p. 251 Heindorf. Es würde mich zu weit führen, die Erklärungen des Proclus und Anderer hier zu verfolgen.

chen. 1) Es sind Spitzsäulen, d. h. sie verjüngen sich aufwärts von der breiteren Basis an. Die Säule von Mycenä verjüngt sich abwärts. Dabei könnte der naive Sinn kindlicher Völker an das aus der Erde aufstrahlende und den Sonnenstrahlen begegnende Erdfeuer gedacht haben. Man erinnere sich der obigen Worte des Dionysius. Mitres bauet in Aegypten Obelisken. Feuerstrahlen aus Säulen aufsteigend sieht man in Persischen Bildwerken (s. oben Gell). In jenen Spitzsäulen könnte also an den Feuerregen des besaamenden Mithras oder Zeus gedacht werden; in dieser umgekehrten Columne an die ausströmende Feuerkraft der Mitra-Hestia. Dieser Nebengedanke ist zur Sache nicht wesentlich,2) aber bei den vier Kugeln oben an der Mycenischen Säule hat W. Gell mit Recht an Kugeln auf Aegyptischen und Persischen Säulen erinnert. Den wahren Sinn zu entdecken, möchte schwerer seyn. Ich will geben, was ich finde; das heisst, ich will keine Allegorien ersinnen, sondern sie mittheilen, wie ich sie antreffe. Es sind nämlich die drei Ringe (annulets, wie sie Gell nennt) und die vier Kugeln oder Kreise (balls or circles) zwischen dem oberen und unteren Abacus über jenen Ringen zu bemerken. Mithras ward der Dreifache (τριπλάσιος, triplex) genannt.3) Der Kaiser Julianus kennt dieses Epitheton des von ihm eifrig verehrten Gottes auch, und sucht nach seiner Weise davon Rechenschaft zu geben. Er redet von einer dreifachen Wirksamkeit des Mithras, und indem er einer dreifachen Verleihung himmlischer Wohlthaten gedenkt, erwähnt er der Kreise, welche dieser Gott, vierfach schneidend oder theilend

<sup>1)</sup> Plin. H. N. XXXVII. 8. Vol. II. p. 735 Hard.: — obeliscos Solis numini sacratos. Radiorum eius argumentum in effigie est.

<sup>2)</sup> Nach Ansicht unsrer Abbildungen lasse ich es jetzt sogar dahin gestellt seyn, ob sich jene Mycenische Säule nach unten verjüngt.

<sup>3)</sup> Dionysius Areopagit. Epist. VII. 2. p. 91 Corder. und daselbst das Scholion des Maximus.

die vier Jahreszeiten, hervorbringe. 1) Unser Relief betreffend, so müssen wir die vier Jahreszeiten, als eine spätere calendarische Eintheilung, vergessen. Das Epitheton des Mithras als des dreifachen muss aber anerkannt werden, da es in bestimmten Zeugnissen gegeben ist; und an die drei Jahreszeiten der alten Völker darf wohl gedacht werden. Von den drei Aepfeln des Hercules, die dahin gehören, wird im Verfolg die Rede seyn, so wie vom Dreifusse des Apollo, der calendarisch und auguralisch2) in diesem Sinne genommen ward. Hier mag nun an das unstreitig sehr alte Relief auf dem Candelaberfusse der Dresdner Sammlung erinnert werden, dessen eine Seite den Kampf um den Dreifuss und darunter die Cortina mit dem dreifachen Umhange zeigt, die andere aber die Befestigung des Dreifusses auf einer Säule3) von priesterlichen Händen. Ich will hier nicht an die aufgehobenen drei Finger der dabei beschäftigten Priesterin hinweisen, worin vielleicht Jemand eine Zählung der drei Jahreszeiten vermuthen könnte. Aber wohl verdient angeführt zu werden, dass das Zeichen des Dreiecks auf dem Rücken eines Löwen auf sehr alten Münzen von Pamphylien vorkommt. ) Auf der Stirne des Stieres Apis bemerkt schon Herodotus (III. 28) das Viereck. 5) Letzteres war dem Hermes und der Venus hei-

<sup>1)</sup> Iulian. Orat. IV. p. 138 Spanh. Ενθεν οίμαι καθήκει άνωθεν ήμεν εξ οὐρανοῦ τριπλη χαρίτων δόσις, ἐκ τῶν κύκλων, οὖς ὁ θεὸς ὅδε τετραχη τέμνων τετραπλην ἐπιπέμπει τῶν ὡρῶν ἀγλαταν. Er meint die in drei Segmente getheilten dreimal vier oder zwölf Zeichen des Thierkreises.

<sup>2)</sup> Suidas III. p. 505 Küster. τρέπους κατὰ τοὺς τρέῖς χρόνους μαντευόμενος κ. τ. λ.

<sup>3)</sup> Becker's Augusteum I. tab. 5 — 7.

<sup>4)</sup> Payne Knight on symbol. lang. S. 222. p. 182 sq.

<sup>5)</sup> Oder auch das Dreieck, wie Manche gegen Handschriften lesen wollen; vergl. meine Commentt. Herodott. I. p. 133. 137. Das Dreieck war der Minerva heilig p. 135.

lig. 1) Es war das Bild der sinnlichen Natur. Archytas wählte dafür das Bild des Kreises (χύχλου) oder der Kugel (ovaioas), und man sprach von vier Acten von der Zeugung an bis zur Vollendung des Wachsthums organischer Körper. 2) Mithras als Demiurg und Herr der Zeugung sitzt auf dem Stiere, dem Zeichen der Venus.3) Es ist aber das Dreieck Bild der Fruchtbarkeit (s. die Stellen bei Valckenaer zum Herodot. III. 28); worin wir wieder einen Grund entdecken können, warum dem Mithras das Prädicat der Dreifache sich eignet. Wie dem aber auch sev, so dürfen wir bei jenen drei Kreisen des Mycenischen Reliefs an den dreifachen Mithras-Perses (s. oben) denken. Bei den vier Kugeln aber dürfen wir uns der vier Momente der körperlichen Natur erinnern, und der Venus, die darüber waltete (s. vorher). Wenn aber das alte Königshaus von Argos ganz eigenthümlich eine siegbringende Venus (Αφροδίτη νικηφόρος) verehrte (Pausan. II. 19. 6), so haben wir in der Dreizahl der Kreise und in der Vierzahl der Kugeln auf der Mycenischen Säule die Erinnerung an jene Conjunction 1) des zeugenden Mithras mit der grossen Gebärerin und Siegerin Venus; also Mithras-Mitra in einem verbindenden Symbol. Ich will weiter nichts hinzufügen, als dass Herodotus (II. 91) zu Chemmis in Aegypten einen Tempel des Perseus sah, den er ausdrücklich als einen viereckigen (τετράγωνον) bezeichnet; und dass die Siebenzahl (also die

<sup>1)</sup> S. die angef. Commentt. p. 135 und Johannes Lydus de menss. p. 210 Röth.

<sup>2)</sup> Io. Lydus p. 60 sq., wo das Fragment des Archytas steht. Es ist auch dort die intellectuelle Seite aufgefasst, die ich der Kürze wegen übergehe.

<sup>3)</sup> Porphyr. de antr. Nymph. cap. 24. p. 22 Goens.

<sup>4)</sup> Porphyrius a. a. O. nennt beide, den Mithras und den Stier, Herren der Zeugung. Wenn also eine weibliche gefügelte Figur auf dem Stiere sitzt und ihn ersticht (eine nicht seltene Vorstellung, s. z. B. bei Zoega Bassiril, tav. LVIII — LX und auf einem andern Bilde, s. unsere

Gesammtzahl der drei Reifen und der vier Kugeln) wieder dem Mithras eigenthümlich zugeeignet ist. 1)

Wir gehen zum Bilde der Löwen über. Hier, neben der Feuersäule, muss an die feurige Natur dieses Thieres gedacht werden. Aber auch astronomisch und wegen der im Löwen culminirenden Sonne ward der Löwe das natürliche Symbol. der Feuerkraft von oben. Da über diese Begriffe bereits oben die nöthigen Nachweisungen gegeben sind, so begnüge ich mich hier mit der blossen Erinnerung daran. Ich will nicht vorgreifen, sonst könnte ich aus den Wandlungen des Bacchus, wie er bald als Löwe, bald als Stier und Schlange angerufen wird (Euripid. Bacch. vs. 1015) und auch erscheint, für das Alterthum Mithrischer Lehren und Bilder Bestätigungen gewinnen. Aber an den Bacchus in der Säule (περικιόνεος) muss ich erinnern. Die näheren Umstände dieses Mythus bringe ich unten bei. Jetzt sey nur bemerkt, dass in mehreren Stellen und auch in einem Orakel (bei Clemens Alex. Strom. I. p. 418 Potter.) dem Kadmeisch-Thebanischen Dionysus das Epitheton Säule (στύλος) beigelegt wird. Wenn der Orphische Hymnus (XLVII. al. XLVI.) diesen Säulen-Bacchus als

Tafel XLVII. nr. 2), so ist die Conjunction von Mithras-Mitra nur auf andere Weise dargestellt. Es ist ein Opfer der Venus-Victrix, und Payne Knight p. 136 nennt diese geslügelte Figur richtig die weibliche Personification des Mittlers Mithras.

<sup>1)</sup> Scholiast. Platon. p. 77 Ruhnken.: η ως τῷ Μιθρα οἰνεῖον τὸν ζ΄ ἀριθμὸν, ὅν διαφερόντως οἱ Πέρσαι σέβουσιν. Aber auch sieben Cyklopen mussten die Erbauer von Tirynth seyn (Strabo VIII. p. 230 sq. Tzsch.). — Guigniaut verweiset hierbei auf ein Basrelief auf einer grossen Säule zu Morghab (vielleicht dem Pasargadae der Alten). Es zeigt uns eine ehrwürdige bärtige in einen langen Talar gekleidete Gestalt (eines Ized oder eines vergötterten Heros) mit vier grossen Flügeln und mit einem Aegyptischartigen Kopfaufsatz, dessen Spitze drei Kugeln bilden. Ueber dem Haupte steht eine Inschrift mit dreierlei Kellbuchstaben. Dieses Bild gehört durchaus der Persischen Religion an (s. Guigniaut's pl. XXIV. ar. 123 und dessen Explication des planches p. 29 und die Notes p. 724).

den besingt, der das gewaltige Zittern der Erde zum Stillstande gebracht (έστησε), als der seurige Strahl (des Zeus) sie in Windesbrausen getroffen lals er in seiner Götterkraft zur Semele hinabfuhr), so werden wir von selbst wieder an die obige Sage gedenken, wie Mithras in den Felsenberg Diorphus feurig sich hinabsenkt, und wie daraus ein gleichnamiger Sohn hervorgeht. Aus dem dunkelen Schoosse der Erde geht er ans Licht der Sonne, und mag deswegen Griechisch wohl Aloogoog genannt werden (s. oben). Der Scheidepunkt moischen Licht und Dunkel ist eine Mithrische Grundidee. Am Kreise der Nachtgleiche ist des Mithras siderischer Standort (Porphyr. de antr. Nymph. cap. 24. p. 22 sq. Goens.). Zwischen Tag und Nacht, im Zwielichte des Abends, springt aus einer berstenden Säule des Palastes unter entsetzlichem Donner der Mannlowe Wischnu hervor. 1) Hier erscheint der Löwengott als Rächer. Das Feuer als zerstörendes Element musste auch den Löwen zum Bilde haben. Darauf will auch ein gelehrter Forscher<sup>2</sup>) das häufige Vorkommen des Löwensymbols auf Gräbern beziehen. Auf dem hier beigefügten Relief aus der neuesten Lieferung der Description de l' Egypte (s. unsere Tafel XVIII. nr. 2) hat Phthas einen Schlangen-

<sup>1)</sup> S. die Auszüge der Indischen Purams bei Th. Maurice Anc. Hist. of Hindostan Vol. II. p. 24 sq. und dazu pl. II. mit dieser Vorstellung. Als Mannlöwe wird auch Mithras vorgestellt. Luctatius in Statii Thebaid. lib. I. vs. 717: "Et hic Sol proprio nomine vocatur Mithra, quique eclipsim patitur, ideoque intra antrum colitur. Est enim in spelaeo Persico habitu, leonis vultu cum tiara utrisque manibus bovis cornua comprimens."

<sup>2)</sup> Payne Knight Inq. into the symbol. lang. §. 109. p. 83. Zoëga Abhandll. p. 197, wo er von dem bekannten Bilde des Aeon spricht, bemerkt: "Der Löwenkopf mit halb geöffnetem Munde und gesletschten Zähnen, die zerstreute und sträubige Mähne, scheint ein schickliches Bild des Kronos, der die eigene Sippschaft verzehrt, und des verwirrten, furchtbaren Abgrunds der unbestimmten Zeit" u. s. w. Bhagavat oder Wischnu bei Maurice a. a. O. hat gerade dasselbe furchtbare Ansehen.

leib, einen Löwenkopf, und seine Flügel haben Zähne an ihrer inneren Seite. Das ist Phanes oder Kronos der Orphiker d. h. der Hervorbringer und Zerstörer. Den Mycenischen Löwen, um zu ihnen zurückzukehren, fehlen jetzt die Köpfe. Da aber auch die übrigen Beiwerke nichts enthalten, was geradezu an Zerstörung erinnert, so denken wir uns bei diesen Löwen auf beiden Seiten der Säule, mit den Attributen von Mithras und Mitra-Venus, am einfachsten eine Versinnlichung der activen und passiven Natur im Zeichen des Löwen, als dem Jahrespunkte, wann die feurige Sonne die Erdfeste am tiefsten durchdringt; wovon die Leontica der Mithraslehre (s. oben) ein Mehreres besagen mochten. Das Mycenische Thor ward also vermuthlich dem Mithras, in der Eigenschaft des feurigen Löwen, gewidmet.

Aber der Mannlöwe Mithras erfasset auch den Stier, 1) oder kniet auf ihm, und tödtet ihn. Hiermit verlassen wir die Bildwerke von Mycenä, und sehen uns in einigen Sagen

<sup>1)</sup> Luctatius zum Statius a. a. O. Er erklärt dieses Bild von der Sonne, die den Mond dadurch ihre Ueberlegenheit fühlen lasse: Sol enim lunam minorem potentia sua et humiliorem - cornibus torquet. Andere erklären die auf Gemmen und Münzen vorkommende Vorstellung eines Löwen, der einen Stier würgt, vom Sonnenstrahle, der die Erde durchdringt (Beger Thesaur. Brandenburg. Vol. I. p. 146). Beide Erklärungen sind richtig; nur hat jede eine andere Seite aufgefasst.. Wenn ich übrigens auf die Behauptung des Zoega (Abhandll, p. 192 f.): "Luctatius müsse sich geirrt haben, "keine Rücksicht nehme, sondern einen Mithras mit dem Löwenkopf anerkenne, so wird der Grund davon den Lesern aus dem Obigen einleuchten. Dass in einer Abbildung des Mithrischen Stieropfers ein Löwe vorkommt, bemerkt Zoëga selber (p. 158); und da sich noch eine wirkliche Spur von einem Mithras mit dem Löwengesicht gefunden hat, so hat Welcker mit Recht den gedachten Scholiasten gegen Zoëga in Schutz genommen (p. 412). Das Ladenburger Bild hat auch den Löwen (s. unsere tab. XXXVI. nr. 1). Diese und andere Gründe machen mich auch sehr misstrauisch gegen dessen Behauptung, dass der Löwe erst nach einiger Zeit in den Mithrischen Bildern eine Stelle bekommen habe (p. 130).

vom Erbauer dieser Mauern und Thore um. Zuvor aber muss ich gegen eine Meinung sprechen, wonach Mithras als Stierräuber eine Fiction christlicher Schriftsteller wäre. 1) Wenn Porphyrius (de antr. Nymph. cap. 18. p. 18) von einem Stiere stehlenden Gotte rede, so sev darunter ohne Zweisel Hermes zu verstehen. Ich will die Hauptworte hier beifügen: Porphyrius redet von dem Namen Biene (μέλισσα) als eines Prädicats des Mondès, in der Eigenschaft des Vorstehers der Zeugung. Darauf führt er die Meinung an, dass die Bienen aus dem Stierleibe geboren seyen. Zuletzt sagt er: « Und die in die Zeugung (ins Körperliche) übergehenden Seelen sind aus dem Stiere geboren. Und Stierdieb ist der Gott, der die Zeugung heimlich vernimmt. » 2) Diese mystische Ideenreihe kann erst im Verfolg durch Vergleichung der Mythen von der Diana und Ceres-Proserpina deutlich werden. Aber gleich zunächst beim Porphyrius wird ja der Stier mit der Zeugung in Verbindung gebracht, und Mithras (der auf dem Stiere seinen Sitz hat; s. oben) ausdrücklich Herr und Gebieter der Zeugung genannt.3)

Deswegen hat auch der neueste Herausgeber des Porphyrius<sup>4</sup>) den Stierdieb geradezu als Mithras bezeichnet. Früher hatte dies schon Philipp a Turre gesehen. Dieser hat auch Einen Grund dieses sonderbaren Namens wohl erklärt, wenn er dabei an die unbemerkt und allmählig in die Materie eindringende und befruchtende Feuerskraft denkt.<sup>5</sup>) Ein an-

<sup>1)</sup> Behauptung Zoëga's in den Abhandll. p. 131 f. p. 404. Der Zweifel ist nicht neu. Caspar Barth hegte ihn schon (ad Statii Thebaid. lib. I. vs. 715 sqq.).

<sup>2)</sup> καὶ βουκλόπος Θεὸς ὁ την γένεσιν λεληθότως ἀκούων.

<sup>3)</sup> p. 22 seq. — δημιουργός ών ὁ Μίθρας καὶ γενέσεως δεσπότης.

<sup>4)</sup> van Goens zum a. O. p. 108 sq. nach dem Vorgang Anderer, die er anführt.

<sup>5)</sup> Monumm. veteris Antii cap. I. p. 90 und cap. III. 100. "Nam Juimadmodum quod agunt fures clam agunt, ita vivificus et genitalis

derer Grund des Epithetons ist dieser: weil Mithras als Ized (Genius) der Sonne im alten Aequinoctialzeichen des Stieres der Finsterniss einen Tag, Monat, eine Zeitperiode nach der andern unvermerkt und heimlich entführt und ins Licht zurückbringt. Wer an ganz ähnliche Namen und Allegorien der Aegyptier und der Griechen sich erinnert, wird dies ohne Weiteres verstehen. Ganz deutlich aber kann dies erst im Verfolg werden, wenn die Ochsenräuber Hercules und Theseus uns vor Augen treten. Dies Wenige wird jedoch den Unpartheüschen schon überzeugen, dass christliche Schriftsteller den Satz: Mithras sey ein Stierräuber, 1) nicht aus ihren Fingern gesogen haben.

Wir wenden uns zu den Stiftungslegenden der Mycenäer. Erste Sage: Perseus, betrübt über den unfreiwilligen Mord seines Grossvaters Akrisius, den er zu Larissa mit der Wurfscheibe getödtet hatte, beredet den Megapenthes, des Prötus Sohn, sein Land mit ihm zu tauschen. Nach erhaltener Einwilligung erbauet er in dessen Lande Mycenä. Denn hier war ihm von seiner Degenscheide der Deckel (ὁ μύκης) abgefallen, und er dachte, dies Zeichen sey ihm gegeben zur Erbauung einer Stadt.²)

Zweite Sage: Perseus war durstig, und riss einen Schwamm (μύκητα) aus der Erde. Sofort strömte Wasser

Digitized by Google

calor sensim permeans rerum generationem furtim et latenter promonet."

<sup>1)</sup> Iul. Firmicus de errore profan. relig. p. 3. Commodianus p. 13. Letzterer redet die Heiden an:

Insuper et furem adhuc depingitis esse; und nach einigen Zwischenbemerkungen:

Vertebatque boose alienos semper in amtris, Sicut et Cacus Vulcani filius ille.

<sup>2)</sup> Pausanias II. 16. 3. Aus den Venetianischen Scholien zu Iliad. XV. 302 lernen wir einen alten Gewährsmann dieser Sage kennen: Hecataeus; vgl. meine Fragmm. historicc. antiquiss. p. 77 seq. Was ich

hervor. Er trank, und erquickt gab er dem Orte den Namen Mycenä (Μυχήνας). 1)

Dritte Sage: Mycenä hiess erst Argium vom vieläugigen Argus. Die Umänderung des Namens rührt daher, weil die Schwestern der vom Perseus getödteten Medusa den Mörder bis an diese Höhe verfolgten. Hier mussten sie die Hoffnung aufgeben, ihn einzuholen. Da brüllten sie  $(\mu\nu\chi\eta\,\vartheta\,\mu\,\dot{o}\nu\,d\nu\dot{e}-\delta\omega\kappa\alpha\nu)$  aus Mitgefühl und Liebe zu ihrer Schwester. Daher nannten die Bewohner den Ort Mycenä  $(M\nu\varkappa\dot{\eta}\nu\alpha\varsigma)$ .

Vierte Sage: Mycenä hat ihren Namen, weil Io brüllte (μυχήσασθαι), die hier in eine Kuh verwandelt worden. )

Fünfte Sage: Die Stadt hat von der Hereine Mycene  $(M\nu x \dot{\eta} \nu \eta)$  —

dert beigebracht habe, übergehe ich hier der Kürze wegen. Eine Modification dieser Sage lautet so: Perseus schwebt in der Luft, und an diesem Hügel fällt ihm der Degengriff (ὁ μόνης). Nun baut Gorgophones nach erhaltenem Orakel hier die Stadt Myoenä (Chrysermus ap. Plutarch. de Flumin. p. 1161. p. 1034 seq. Wyttenb.). Auch der Degengriff selber ward hernach μύνης genannt (Schneider ad Nicandri Alexipharm. vs. 103).

- 1) Pausanias a. a. O. Schwämme entstehen nach dem Regen. Hesych. II. p. 601 Alb.: Mlau (leg. Múxaı) λάχανα ὅμβρια, fungi qui post pluviam nascuntur; vgl. Toup. Epist. crit. p. 51 ed. Lips. Späterhin kam dieselbe Stadt Mycenä durch Wassermangel um ihren Wohlstand (Aristoteles Meteorolog. I. 14). In den weiter folgenden Capiteln werden wir in den Sagen des durstigen Argos die Gegensätze von Dürre und Wasserfülle immer wieder hervortreten sehen. Vorjetzt will ich nur zwei vorläußge Winke geben. Der Riesenschuh des Perseus war in Aegypten das Vorzeichen eines fruchtbaren Jahres (Herodot. II. 91), d. h. eines hohen Wasserstandes. Ferner: im Zeichen des alten Aequinoctialstiers (der dem Mithras angehört, s. oben) stehen die Hyaden, die Regensterne.
- Ctesias Rphesius ap. Plutarch. de Flumin. XVIII. (Inachus) 6. p. 1161. p. 1034 Wyttenb.
  - 3) Stephanus Byz. in Munrau p. 568 sq. Berkel.

Sechste Sage: Dieselbe Stadt hat vom Myceneus (ἀπὸ Μυκήνεως), dem Sohne des Sparton, ihren Namen.¹)

Dieser Sparton winkt uns zu einem kurzen Ueberblick der Genealogie des Erbauers der Mycenischen Thore, des Perseus: Inachus<sup>2</sup>) zeuget den Aegialeus, den Phoroneus und die Io. Von Phoroneus und Io kommen nun zwei Linien. Ersterer zeuget den Sparton, den Apis-Serapis und die Argolische Niobe; von welcher letzteren dann wieder eine Linie bis auf den vieläugigen Argus und den späteren Gelanor entspringt. Von Io und Juppiter haben, um die Nebenzweige zu übergehen, folgende Nachkommen ihren Ursprung: Epaphus,<sup>3</sup>) Libya, Belus, Danaus, Hypermnestra, Akrisius, Danae, und von ihr und Juppiter: Perseus.

Hier liegen nun in bedeutsamen Namen beider Linien mehrere Allegorien versteckt, die im Mithrischen Bilderkreise wieder hervortreten. Hier nur einige Andeutungen: Sparton vom Säen genannt; Apis, der hernach Serapis wird, also Stiergott über und unter der Erde; Io, die über die Erde umgetriebene, endlich eingefangene brüllende Kuh; Epaphus, der heilige Stier und Eigenthümer der Stiere; der Sonnenkönig Belus u. s. w.

Mit Perseus selber aber treten nun die Mithrischen Charakterzüge in Einer Person ganz entschieden hervor. Ich hebe nur die wesentlichen aus. Es wird im Verfolg einmal

<sup>1)</sup> Stephanus Byz. a. a. O. Pausanias a. a. O. macht einige Bemerkungen über diesen Sparton. Die Namenableitung von der Herome Mycene führt auch der Scholiast des Nikander (ad Alexipharm. vs. 101 sqq. p. 37 Schneider.) an. Die Frau kommt beim Homer vor (Odyss. B. 120).

<sup>2)</sup> S. über das Folgende Pausan. H. 16. 3. Apollodor. H. 1. 1 und Scholiast. Euripid. Orest, vs. 1247.

Der Griechisch übersetzte Apis, der Aegyptische Stiergott, dem vom Stiergeschlechte die männlichen Thiere geheiligt sind (Herodot. II. 38. 163. III. 27).

gezeigt werden, dass der Name seiner Mutter, Danae, entweder auf Zeitdauer oder auf trockene Erde anspielt. dem aber auch sey, ein Haus in der Erde (κατάγαιον οίκοδόμημα; Pausan. II. 21. 7) und ein ehernes Gemach (χαλχοῦς θάλαμος; ebendas.) verschliesst sie. Juppiter stürzt sich von oben als goldener Regen in ihren Schooss, und zeuget mit ihr den Perseus. Das ist Mithras, der mit seinem Feuersaamen die Erdfeste schwängert, und von ihr einen Sohn gewinnt (s. oben). Und wenn dieses Sohnes Name der des Erdgebornen ist,1) und an das Dunkel erinnert, so leidet das, nach dem angeführten Argolischen Mythus, volle Anwendung auf den Perseus. Späterhin, um Vieles zu übergehen, hat Perseus die Cyklopen (die unterirdischen Feuerarbeiter) in seinem Gefolge (Pherecydis Fragmm. p. 79 Sturz.), und sie müssen ihm Mycenä befestigen. Diese Burg selbst hat nun in der Sage ihren Namen bald von einer brüllenden Kuh, von der brüllenden Io (der Mondkuh), bald von den brüllenden Gorgonen, die über ihre Schwester klagen, aus deren Blute ein Chrysaor entspringt (Hesiod. Theogon. 280. Tzetz. ad Lycophron. vs. 17), d. h. ein Mann des goldenen Schwertes. -Dann will eine andere Sage wissen: die Burg Mycenä sey von einem Deckel des Schwertes selber genannt, oder vom Schwamme, dem Wasserzeichen.2) Der Bau wird aber von Perseus unternommen, nachdem er seinen Eltervater Akrisius ('Axoio105, den Unklaren) mit der Wurfscheibe (einem alten Sonnensymbol) erschlagen hat.

Mag Perseus (Περσεύς) nun der Klare, der Lichtsohn

<sup>1)</sup> Der sogenannte Plutarch. de Flumin. XXIII. 4. p. 1049 Wyttenb. sagt ausdrücklich: — Διόρφου τοῦ γηγενοῦς.

<sup>2)</sup> Gewöhnliche Wortspiele, in die mystische Sagen sich hüllen.  $Mv\pi\eta$  ( $\mu\nu\pi\alpha$ ) das Brüllen;  $\mu\nu\pi\eta$  der Schwamm;  $\mu\nu\pi\eta$ s der Degendeckel; Hesych. II. p. 629 sq. Alb. Toup. Epist. crit. p. 51. Späterhin spielte ein Verfasser von Satyrdramen, Aristias, wieder mit diesen Worten (Toup a. a. 0.).

heissen, oder der von der Some durchlaufene Kreis;1) in jedem Falle ist er Mithrisch bezeichnet.

Nun merken wir auf andere Spuren einer alten Verbindung des Perseus und Mithras. Es ist schon oben gezeigt worden, dass ein Mithraspriester und sein Gott selbst Perses ( $\Pi \acute{e} \rho \sigma \eta \varsigma$ ) hiessen. Er heisst gerade in dieser Eigenschaft der Früchte Hüter. Sev aber auch nur der Perser (Persische) damit gemeint, so ist es gerade das, was wir suchen. «Perseus, Sohn der Andromeda und des Perseus, heisst es weiter, pflanzte eine Persische Landschaft Artäa an.» An der ersten Stelle sollte Perses stehen. Aber es kann auch seyn, dass beide Namen abwechselnd von Einer Person gebraucht wurden.2) Diese Genealogien kennt auch Herodotus, und führt als Persische Sage an, dass Perseus ein Assgrer gewesen.3) Er und die alten Erklärer des Plato geben uns folgendes Geschlechtsregister:

Juppiter Danae
Perseus Andromeda

Achamenes. 1)

Es ist bereits bemerkt worden, dass Achämenes von Vielen für den Persischen Dschemschid gehalten wird. hätten wir die Mithrische Hauptidee in einer Griechischen Genealogie. Sie ist diese: Aus dem Feuerstrahle, in welchem sich Mithras in die Erde herabsenkt, kommt ein Sonnenheld, der wieder einem Ackerbauer das Daseyn giebt. Denn des Ackerbaues Ursprung ist Persisch in dem Bilde des Dschem-

<sup>1)</sup> Hermann's Erklärung in den Briefen über Homer p. 185 f.

<sup>2)</sup> Hellanici Fragmm. LXIII. p. 94 und daselbst Sturz.

<sup>3)</sup> Herodot. VII. 61. Mehrere Sagen, worin Perseus mit den Persern in Verbindung gesetzt wird, s. VI. 53. 54.

<sup>4)</sup> Olympiodorus p. 151 und Schollastes Platonis Alcib. I. p. 75 Buhnken. auch zum Theil Herodotus selbst VII. 61. Im Palatinischen Summarium zu dieser Stelle muss statt Περσέων gelesen werden Περσέως.

schid gegeben, der mit goldenem Schwerte die Erde spaltet. Der Urtypus ist das Bild des Jünglings, der den Stier niederwirft und schlachtet.¹) War es der Löwe oder der Mann mit dem Löwenkopfe (s. ohen), so dachte man an die Sonne in diesem Zeichen, und der von ihm unterworfene, widerstrebende Stier eder die Kuh hezeichneten bald die Erde, hald den Mond, in se fern er von der Sonne bewältigt und befruchtet wird.²) In der activen Potenz haben wir immer die unbesiegte Sonne (Sol invictus). Ist es eine gefügelte weibliche Person, die den Stier unterwirft und schlachtet (s. oben), so muss an die Venus Urania gedacht werden, welche die Perser unter dem Namen Mitra bei sich aufgenommen hatten (Herodot. I. 131). In Argolischen Mythen wird sie zur siegbringenden Venus (Aspodiry untpsiese; s. oben), womit eine Lehre von Feuer- und Lichtreinigung zusammenhängt.³)

Sehen wir uns nun in den nahlreichen Mithrischen Bildwerken um, und unterscheiden die wesentlichen Symbole von den unwesentlichen, ) so werden wir gestehen müssen, dass in den Argelischen Mythen und Bildwerken von Persous und von der Persousburg Mycenä mehrere der allerwesentlichsten

— Seu te roseum Titana vocari Gentis Achaemeniae ritu: seu praestat Osirin Frugiferum: seu Persei sub rupibus antri Indignata segui torquentem cornua Mithram.

We der Scholiast erst des Mannlöwen Mithras gedenkt (s. oben), dann das Drehen der Hörner auf den Mond hezieht (— quae interpretatio ad Lunam dicitur).

<sup>1)</sup> Schon Beger hat es richtig verstanden, nämlich vom Ackermanne, der sich die Erde unterwirft, sie umgräbt, und Früchte zu bringen zwingt (Thesaur. Brandenb. I. p. 146).

<sup>2)</sup> Statius Thebaid. I. 715 sqq.

<sup>3)</sup> Ich habe sie in der *Erklärung der Bilder* auf der Vase von Canossa zu entwickeln gesucht; s. das Heft der Abbildungen.

<sup>4)</sup> Zoëga in den Abhandli. p. 118 ff. 167 ff. hat davon genau gehandek.

gegeben sind. In dem Mythus erscheint nämlich die Kuk, und zwar brüllend und entrüstet. Die Anspielung auf den in die Erde versenkten Dolch hat sich in der Legende vom Degendeckel erhalten, der gesucht werden muss, und zum Zeichen und Namen einer Stadt dienet. Die Grotte verräth sich im Gemache in der Erde, wo Danae den Sohn empfängt. Im goldenen Regen, welcher sie befruchtet, im Schwamme und Wasser sehen wir die Bilder solurischer Ausstüsse und terrestrischer Zeichen von Fruchtbarkeit, also Mithrische Hauptvorstellungen. Die Gorgonen sind Erinnerungen an den Mond') als den finsteren Körper, und die brüllenden Schwestern als Kühe bezeichnen die unlautere Natur desselben, die mit Gewalt von der Sonne gereinigt werden muss. Es liegen die Begriffe von Reinigung hier zum Grunde. Perseus und der Perseïde Hercules reinigen auf Erden und am Himmel. Sie reinigen das Böse gewaltsam und durch Blutvergiessen. Sie sind jedoch gerechte Todschläger. Perseus aber ist vorzugsweise geflügelt.2) Dies Alles nahm nun auch seine ethische Wendung historisch weiter. Nur Ein Beispiel: Den sinnlichen, üppigen Sardanapalus, ging die Sage, hatte Perseus erschlagen.3)

<sup>1)</sup> In alter Sprache hiess yopyonor der Mond, wegen des schwarzen Gesichts, das man in ihm zu sehen glaubte (Clemens Alex. Stromat. V. p. 676). Die gleich folgenden Andeutungen vom chaotischen Wesen des Mondes werden im Capitel von den Samothracischen Mysterien durch die Mythen von der Luna-Brimo deutlicher werden.

<sup>2)</sup> Olympiodorus ad Platonis Alcib. I. p. 157: Εκάτερος μεν γάρ επε κα θάρσει των κακών γέγονε, και γάρ και ὁ Ἡρακλῆς. Διὸ φησί περι αὐτοῦ ὁ Πείσανδρος ὁ δικαιοτάτου δὲ φονῆος ἐπι γὰρ καθαρότητα φόνους ἐποίει ἀλλὰ και ὁ Πέρσευς τοιοῦτος είχε δὲ και τὸ είναι πτερωτὸς, ὡς ἐδήλωσεν ἡ κωμωδία και ἡ Γοργώ και ἡ ἄρπη.

<sup>3)</sup> Malelae Chronicon p. 21 Oxon. Suidas in Σαρδαναπ. Vol. III. p. 286 Kust. mit Reinesii Observatt. in Suid. p. 222 ed. Müller. — In diesem ethischen Sinne, setze ich jetzt hinzu, konnte noch ein später ahrist—licher Redner den Gorgonentödter Perseus einem Fürsten als Vorbild.

So weit die Mythen. Vom Mycenischen Bildwerke brauche ich, nach dem was oben erörtert worden, weiter nichts zu sagen, als dass die von Löwen gehaltene Säule, mit den solarischen Kugeln und Reifen in ihrer Spitze, ein Mithrisches Bild aus der Lehre der Leontica vor Augen stellt, nämlich die von der Sonne im Löwenzeichen erfasste und bewältigte feurige Erdseste.

Hiernach mögen nun Unterrichtete entscheiden, ob es zu kühn ist, wenn ich zu behaupten wage, Perseus ist eine Mithrische Formation oder, wenn man lieber will, Epiphanie. Ein Indisch – Assyrisches Ursymbol ist sowohl in Persiens als in Aegyptens Religionen eingedrungen, hat sich männlich als Phamenophis-Memnon¹) in der Lichtsäule befestigt, darauf im Thierdienste sich zersetzt; und in Vorderasien mannigfaltig umgebildet, kommt es in den Argolischen Bildern und Mythen als Perseus wieder zum Vorschein.²)

hinstellen. Nicephorus Blemmyd. orat. Qualem oporteat esse regem (in Collect. veterr. scriptorr. Vatic. II. p. 630 ed. A. Mai): Καὶ ὧσπερ ὁ ἔνδοξος Περσεὺς παρὰ Ἑρμοῦ δρέπανον λαβὼν ἐξέτεμε τῆς Γοργόνης τρεῖς κε-φαλὰς, πᾶσαν ἐξ ἐκείνης βλάβην ἀποφυγὼν; οὖτώ χρὴ καὶ τὸν βασιλέα διὰ τοῦ λόγου τὰς ὑποβάλλουσας τὰ πάθη πρώτας κινήσεις ἐκκόπτειν τῆ τῆς ψυχῆς δια-κρίσει. Darauf wird Herakles als Erleger der Hydra in gleicher Weise als Muster vorgestellt.

<sup>1)</sup> Weiblich anderwärts in der Feuer tragenden Säule (Mitra-Hestia).

<sup>2)</sup> Es möchte dienlich seyn, die Worte eines Mannes jetzt beizufügen, dessen unbefangener Blick oft so glücklich ins Alterthum eingedrungen. Der sel. Buttmann sagt am Schlusse seiner Abhandlung über die mythischen Verbindungen von Griechenland und Asien (Mythologus II. S. 193), nachdem er zuletzt von Perseus und Medea und von den Persern und Medern gesprochen: "Ueber die frühe Bekanntschaft der Griechen mit den Namen solcher entfernten Völker Asiens, die durch diese Deutung so alter Mythen vorausgesetzt wird, darf man sich übrigens nicht wündern. Diese mythischen Personen und die damit verbundenen Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.

ethnologischen Notizen kamen den Griechen in Verbindung mit den vielen andern Asiatischen und Phrygischen Sagen zu, und verbreiteten so eine dunkle Kenntniss von jenen Völkern, während die Personificationen derselben sich an die heimischen Mythen anknupften, und so nun zum Theil freier sich ausbildeten."

# §. 13. Mithras als Mittler.

Die Welt, wie sie vom Ewigen ausgegangen, war Licht. Jedoch sie verfinsterte sich. Es kam Gegensatz und Streit -Kampf zwischen Licht und Finsterniss - Gutes und Böses. Dieser Kampf, wie aller Gegensatz, in welchem nur die Welt besteht, ist, wie sie, endlich. Am Ende des grossen Jahres wird er in Liebe aufgelöset; er wird vermittelt. Diese Liebe, dieser Mittler ist Mitra-Mithras. - Wie? Aus dem Ewigen (Zeruane Akerene) ward durch das lebendig machende Wort (Enohe - verihe, Honover) das himmlische Licht und das himmlische Feuer, das Princip des materiellen Lichtes und des materiellen Feuers. - Unter den wirklichen (materiellen) Lichtern steht die Sonne oben an. Die Sonne ist der Abglanz vom himmlischen Lichte, und dessen Bild auf Erden. Das himmlische Licht ist a) Lebensquell und Princip alles Heiles in der Natur (physischer Wohlfahrt); b) es ist aber auch der entzündende Funke für jede ethische That. - Das Licht, ausser Gott (dem Ewigen) gesetzt, hat seinen Gegensatz: die Finsterniss; die Sonne, des himmlischen Lichtes Bild, hat gegen sich das Dunkel; das Gute: das Böse. In der Zeit ist ein Kampf gesetzt - der Kampf des Tages mit der Nacht, der Lichtseite des Jahres mit der Nachtseite, der Frömmigkeit periodisch mit dem Laster. Der Ewige wollte nur das Licht; die Welt aber, da sie aus ihm ist, kann er nicht lassen. Die Sonne kämpst und ringt, und gewinnt jeden Tag, jedes Jahr einen neuen Sieg. Die Sonne reinigt sich von den Flecken des Dunkels. Ihr Vorkämpfer, ihr Reiniger, ihr guter Geist ist die intelligible Lichtkraft in ihr: der überirdische (himmlische) Lichtfunke, der in ihr lodert. Das Dunkel muss immer wieder weichen, es wird ins Licht aufgenommen. Das Gute

kämpft mit dem Bösen: zwei Geister, Ormuzd und Ahriman. Aber das Gute hat noch ausserdem seinen Hort, seinen Genius und Vertreter (Mittler); und das Böse (Ahriman) wird in der Zeiten Fülle zum Lichte hingezogen, wird gereinigt, wird verklärt. In Liebe vermittelt und versöhnet der Ewige das was in der Zeit feindselig aus einander lag; und die Hölle.  $(\alpha \delta \eta \varsigma)$  hat ein Ende. Die Schatten hören auf, so wie materielle Last. Es wird Alles in Himmelslicht verflüchtigt und verklärt. So nimmt der Ewige die Welt wieder in sich auf er, der Beste (άριστος), die arge; aber nicht als arge, sondern nachdem sie verklärt worden ins Gute. Wer verklärt sie? Das ist Mithras. Ist Zeruane Akerene das Beste (apiστον), so ist er der Gute — τὸ ἀγαθόν — (wie Osiris). Er ist die Liebe und heisst so (Mihir-Meher). Im Verhältniss zum Ewigen ist er die Gnadensonne. Im Verhältniss zwischen Ormuzd und Ahriman ist er das Liebesfeuer. 1) In der Natur ist er der Sonnenhort und Reiniger der Sonne. Im Verhältniss zum Menschen ist er der Läuterer. In allen Beziehungen ist er der Mittler (μεσίτης). Als intelligibler Lichtgeist ist er des lebendigmachenden Wortes Sohn. Er bringt das Wort wie Brahma (Birmah) die Worte des Mundes Gottes, die Veda's, bringt. - Er ist in den Verkündigern des Worter, in den Propheten. Er steht den Weihen und der Heilsordnung ver-Er ist in den Gesetzgebern (den Aethiopiern, bringt Mithras die Gesetze); in den Helden und Königen; im Dschemschid. dem Sonnenheld mit dem Sonnenspiegel, mit dem Goldschwert, das die Erde spaltet (Ackermann), mit dem Jahresringe (Stifter des Sonnenjahres); im Feridun, der die Tazi's und den Zohak besiegt, und in der Frühlingsgleiche (Mirrhigan) den Sieg des Rechts über das Arge erringt; im Gustasp, der des Goldsterns

<sup>1)</sup> Das Urfeuer heisst das Band der Einigung zwischen Ormuzd und Zeruane Akerene; Zendavesta I. 44 und Anhang II. 1. p. 127. Und des Mithras Name "Mihr heisst auf Persisch sowohl die Sonne als die Liebe f.". v. Hammer in den Wiener Jahrbb. der Liter. 1818. I. p. 109.

(Zoroaster) Glanz erblickt, und von ihm das Lebenswort (Zendavesta) empfängt; im Khoresch (Cyrus), dem geweiheten Sonnen- (Khorschid-) König. In diesen Helden ist er Held ein starker Ized. In diesen Männern ist er Mann - Mithras. In der Sonne auch, die das böse Dunkel und arge Gewürm verzehrt. Aber in ihrer milden Wärme, in ihrer sanften Nährkraft, im linden Lichte der Sterne auch wird er Mitra - Venus-Urania. Desgleichen im Versöhnungswerke, im Mittlerante; wird er zarte, schmeidigende Liebe. Dieses Liebeswerk gelingt in der Fülle der Zeiten, im grossen Weltjahr von zwölftausend Jahren. Es gelingt im Zwielicht: auf der Scheidelinie zwischen Licht und Dunkel; es gelingt alle Jahre in der Gleiche: in der Frühlingsgleiche; es gelingt im Zeichen des Stieres. Jahre sind Stiere - Weltjahre sind Weltstiere. Die finstere Welt mit dem gestirnten Himmelsgewölbe ist eine helldunkele Grotte. Alle Jahre im Mirrhigian, im Frühlingszeichen, bringt Mithras, der Sonnengenius, den Jahresstier dem Ewigen zum Opfer. Es ist das Siegesopfer der triumphirenden Sonne. Am Ablauf des grossen Jahres bringt der Mittler das Liebesund Siegesopfer dem Ewigen dar. Es ist das Zeichen vom Ende der irdischen Zeiten. Es ist das Unterpfand vom Siege des Guten. — Das Wort (λόγος) ist Sohn des Ewigen, Leben, Liebe, es ist Mittler und Versöhner.

Und dennoch — so vergänglich ist alles Göttliche unter den Menschen — verfinsterte sich auch diese Lichtlehre mit der Zeit. Fanatismus und Irrwahn bemächtigten sich der Mithrasweihen — und selbst Menschenopfer fielen in den finsteren Grotten dieser Mysterien. Aber des besseren Lichts hatten sich früher Griechische Philosophen, Pythagoras, Heraklitus u. A. bemächtigt. Und dieses himmlische Licht verklärte sich im Christenthum. Die Urkunden des N. T. zeigen uns beide Seiten: die gute und die böse. Das reine Licht strahlt im Sterne der Magier, die vom Morgenlande herkom-

men, um den Christ in der Wiege anzubeten (Matth. II. 1 ff.). Das Licht ist verfinstert im Magier, dem salschen Propheten (Apost. Gesch. XIII. 6. εὖφόν τινα μάγον ψευδοπροφήτην).

Und so konnte Ignatius im dritten Briefe an die Epheser (ap. Ittig. Biblioth. patrum Apostoll. p. 40) sagen: «Ein Stern ist am Himmel erschienen über alle Sterne, und sein Licht war unaussprechlich, und seine Neuheit erregte Verwundern; und alle übrigen Sterne, sammt Sonne und Mond, bildeten den Chor um diesen Stern. Er aber strahlte sein Licht aus über alle; und man war befremdet, woher doch sein ungewöhnliches Wesen, das diesen unähnlich! Daher ward alles Magierwesen aufgelöset (οθεν ελύετο πᾶσα μαγεία); alle Bande der Bosheit wurden zerbrochen, die Unwissenheit ward zerstört, und das alte Reich ward zerrüttet; sintemal Gott menschlich erschienen war zur Erneuerung des ewigen Lebens.»

## Nachträge.

## Vorwort.

Leh habe im vorstehenden Capitel über die Medisch-Persischen Religionen mehrere Stücke ausfallen lassen, welche in der zweiten Ausgabe dieses Werkes Erzählungen der Sagengeschichte und Beschreibung der Architekturmonumente enthielten; und werde mir auch bei den folgenden Capiteln diese Abkürzung erlauben, weil ich das Meiste davon anietzt als fast allgemein bekannt ansehen kann, und weil es in vielen andern Büchern anzutreffen ist. Eben so werde ich mit Anführungen aus den Notes et Eclaircissemens des Französischen Bearbeiters Herrn Guigniaut sehr sparsam seyn, theils weil sie schon im Jahr 1825 im Publicum erschienen und also nicht mehr ganz neu sind, theils weil ich das Eigenthümliche seiner Leistungen ihm auch als sein Eigenthum überlassen möchte. Sollten die Leser dieser dritten Ausgabe meines Buchs auch das hier Ausgeschiedene zu besitzen wünschen, so kann dieses dem nachzuliefernden Supplementhest, die allgemeine Beschreibung des symbolischen und mythischen Kreises enthaltend (S. 1 - 240 des ersten Bandes zweiter Ausgabe), etwa mit kleineren Typen gedruckt, angehängt werden.

Durch solche Abkürzungen habe ich für neue Mittheilungen aus den Religionsurkunden selbst und aus den Ergebnissen der neuesten Forschungen Raum zu gewinnen gesucht, und so wird dieses Werk, dem Versprechen gemäss, auf drei Bände eingeschränkt bleiben können.

### T.

Zur heiligen Geographie, oder über den Ursitz der religiösen Cultur der alten Völker;

Nachtrag zum Anfang des ersten Capitels.

Zu dieser Frage fühlt sich der Forschungsgeist auf jeder: Stufe seines Fortschreitens angeregt, und vor ohngefähr fünf und zwanzig Jahren berührte ein grosser, umfassender Gelehrter diese Frage mit folgenden Sätzen: «Steigt man in die. ältesten Zeiten empor, so weiset uns die Geschichte auf mehrere Mittelpunkte der Civilisation, deren gegenseitige Verhältnisse zu einander uns völlig unbekannt sind, wie z. B: Meroë, Aegypten, die Ufer des Euphrat und China. Andere, noch ältere., Heerde der Menschenbildung standen vielleicht auf dem Plateau von Central-Asien; und dem Wiederschein der letztern möchte man wohl den Anfang der Amerikanischen Civilisation beimessen. » 1) Bekanntlich wurde früherhin diese Untersuchung von der Mosaischen Urkunde (Genesis II. 8). abhängig gemacht, d. h. von den Oertlichkeiten des biblischen Eden und von dem Laufe der Flüsse des Paradieses, und wenn, nach Erscheinung eines Theils der Zendschriften, die Ausleger mit erweitertem Gesichtskreis auch daraus Licht zu: gewinnen suchten, 2) so haben andere Gelehrte den Ursitz der Civilisation theils allein in dem vorderen Indien gesucht, theils

<sup>1)</sup> Alex. von Humboldt in den Pitteresken Ansichten der Cordilleren S. 9.

<sup>2)</sup> S. Burder's und Ward's Altes und neues Mergenland, herausgegeben von Rosenmüller, zu Genesis II. 8, wo mit der Mosaischen Be-

im geraden Widerspruch mit allem diesem folgende Sätze aufgestellt:1) « Der Indischen Religion und Philosophie könne man nur ein relatives Alter zuerkennen; - Die Sanskritcharaktere seyen vom Chaldäischen herzuleiten; die alphabetische Schrift sey von den Phöniciern ausgegangen, von da, auf ihrem östlichen Wege frühe nach Babylon und von dorten nach Indien verpflanzt worden; - Das Daseyn eines cultivirten älteren Persischen Reichs, vor dem Babylonischen und Medischen, widerspreche der Geschichte; dorten seyen vor Entstehung dieser letzteren Staaten nur nomadische Stämme, unabhängig von einander und ohne bedeutende Civilisation, gewesen; - Vor der Stiftung des Medischen Reichs, und ehe die Indier irgend andere Culte als die der Wilden gehabt, hätten bereits die Chaldäer und Araber die erhabensten Begriffe von der ersten Ursache aller Dinge mit der Theorie von einem System guter und böser Geister, mit dem Satze von dem guten Urheber des Universum und von der bösen Natur der Materie aufgestellt; - endlich: Der Sabäismus sey in Aegypten und in Chaldaa in zwei complicirte Systeme gebracht worden; das Chaldäische System sey den Medern und von diesen den Indiern mitgetheilt worden; wo es dann alle Einslüsse einer eigennützigen Priesterschaft und eines unwissenden Pöbels erfahren habe.

Die Beleuchtung solcher Sätze möchte anjetzt wohl ausser der Zeit seyn. Hat doch der Urheber derselben von den Zendschriften keine Notiz genommen. Wir wenden uns statt dessen anderen Ergebnissen zu, welche allerdings das Daseyn noch älterer Ursitze der Cultur bestätigen als der Chaldäische ist, welchen der Verfasser mit dem Arabischen zusammenstellt. Von einer vor-Aegyptischen und vor-Indischen Cultur war

schreibung von Eden die Angaben des Zendavesta (II. p. 298 ff.) von Reriene, Iran u. s. w. zusammengestellt werden.

<sup>1)</sup> History of the European Languages by Alex. Murray. Edinburgh 1823. II. p. 223 — 226.

schon zu den Griechen eine Kunde gekommen. Aristoteles bemerkt ausdrücklich, dass die Magier älter als die Aegyptier, und sein Schüler Klearchos, dass die Indischen Weisen Abkömmlinge der Magier seyen. 1) Eine weitere Kenntniss der Volksstämme, wozu diese Magier gehören, verdanken wir einem andern Schüler des Aristoteles, dem Eudemos, welcher die Grundlehren der Magier dem gesammten Stamm von Aria beilegt.2) Fragen wir aber nach den Wohnsitzen dieser Arier, so muss zuvörderst bemerkt werden, dass Herodotus schon zweierlei Arier ('Aquoi) kennt.3) Dieser Unterschied stellt sich auch in den orientalischen Urkunden heraus, und ich kann wohl nicht besser thun, als einen der grössten Orientalisten darüber sprechen zu lassen: «Je lis donc âriôn, mais je ne pense pas que ce nom de âriôn ait ici l'étendue qu'il faut donner à l'ancienne Ariane, laquelle comprend la plus grande partie des provinces situées entre l'Oxus et l'Euphrate, et qui représente presque pour les auteurs anciens, et entre autres pour Pline et pour Strabon, la vaste portion de l'Asie que les Orientaux apellent Iran. Je vois au contraire dans l'âriôn de notre inscription l'Ariania ('Aotavia) d'Etienne de Bysance, province que M. de Sacy et après lui M. Saint-Martin ont regardée avec raison comme la même que l'Arran des Orientaux.» Es wird darauf bemerkt, dass nach Stephanus von Byzanz dieses Ariania neben dem Lande

<sup>1)</sup> Aristoteles ap. Diog. Laert. procem. §. 8. Clearchus ibid. §. 9. vergl. J. B. Verraert Diatribe de Clearcho Solensi §. 5. p. 36: Κλίαρχος δὲ ὁ Σολεὺς ἐν τῷ Περὶ παιδείας, καὶ τοὺς Γυμνοσοφιστὰς ἀπογόνους είναι τῶν Μάγων. Diese letzten Worte sind besonders bemerkenswerth, weil sie die Abkunft des Indischen Brahmanismus aus einer Iranischen Quelle deutlich bezeugen.

<sup>2)</sup> Máyot de nai não to Açtor yéros Eudemus ap. Damasoium de Principiis p. 384 ed. Kopp. Ich habe diese Stelle schon Cap. I. S. 9 berührt, und werde sie weiterhin im Zusammenhang mittheilen und behandeln.

<sup>3)</sup> S. Herodot. VII. 62 mit Bähr's Anmerk. p. 544.

der Kadusier, d. h. neben dem nördlichen Medien und im Gebirge Kaukasus zwischen dem Kaspischen und Schwarzen Meere zu suchen sey. 1) - Aber auch in einem andern Sinn haben wir unter den Ariern zu unterscheiden, nämlich in so fern der ganze grosse Volksstamm östlicher oder mehr nach Westen wohnte. Dies führt uns zum Hauptpunkt unsrer Aufgabe. Nämlich aus den neuesten Forschungen in den Persischen Urkunden gewinnen wir folgende Ergebnisse, vorerst über die Hauptflüsse des Reichs. Hiernach ist der Phrat des Bundehesch ohne Zweifel der Euphrat, der Véh, der Oxus, der Arg, nicht der Tigris, sondern der Jaxartes. Sodann kann von dem heiligen Berg der Persersage, d. i. vom Bordi (d. h. der hohe Berg), behauptet werden, er sey ursprünglich der Imaus der Alten, oder der westliche Theil des Himmelsgebirges der Chinesen. Auf diese Gebirge und auf die des Himalaya weisen die ältesten und ächtesten Texte der Zendbücher hin. Was die Arier von Baktra das hohe Gebirge genannt, kann in den alten Texten nicht den Medischen Elburz bedeuten. Diese letztere Bezeichnung konnte nicht eher eingeführt worden seyn, als bis der Mittelpunkt der Arienischen Macht nach dem Westen hin verlegt worden.2) Das älteste Arier-Land (Airya der Zendsprache<sup>3</sup>)) mit seinem heiligen Albordi ist also nicht am südlichen Abhange des Kaukasus, auch nicht in Medien, sondern in den Flussgebieten des Oxus oder in Baktriana aufzusuchen. Als ein beständiger Gegensatz gegen dieses vom Gesetz erleuchtete Iran tritt bekanntlich Turan hervor. Auch davon hatten die Griechen Kenntniss, wenn, wie wahrscheinlich, das Τουριούαν des Strabo 1) darauf

<sup>4)</sup> Strabo XI. 11. p. 513 Tzsch. vgl. Burnouf Comm. sur le Yaçna p. 430. not. 285 und Raoul-Rochette im Journal des Savans 1836. p. 138.



<sup>1)</sup> E. Burnouf Mémoire sur deux Inscriptions cunéiformes. Paris 1836. p. 150 und daselbst de Sacy Mémoire sur div. antiq. de la Perse p. 48 und Saint-Martin Mémoire sur l'Arménie I. p. 270. 272.

<sup>2)</sup> E. Burnouf Commentaire sur le Yaçua p. CLXXXIV sq.

<sup>3)</sup> Ibid. p. CV.

zu beziehen ist. Des letzteren älteste Südgränze bildete derselbe Strohm Veh oder Oxus. "Wenn wir sagen, bemerkt ein gelehrter Orientalist, dass Turan nichts als das alte Turkistan sey, so ist dies im weitesten Sinne seiner südlichsten Gränze, des Oxus zu verstehen, wiewohl das heutige Turkistan südlich und westlich vom Sihun oder Jaxartes begränzt wird. 1) Aber auch nördlich dieser Gränzen erinnern Völkerund Personen-Namen, wie Arimaspen, Ariapithes, so' wie viele Zendwörter in verschiedenen Sprachen Asiens am die weite Ausbreitung der Zunge, worin der alte Stamm der Arya oder das 'Aolov yévos geredet,2) und wenn vom vorweltlichen Reiche Aria die Rede ist, so muss man im Osten Baktriana, im Westen Medien und im Südwesten Persien in diesem Namen zusammenfassen. Als ältester Mittelpunkt dieses Reiches tritt aber Baktrien oder diejenige Provinz hervor, die in der Persischen Reichsgeographie seit Darius Hystaspis die zwölfte unter den Satrapien bildete. 3) In diesem Lande concentriren sich die Strahlen der alt-Iranischen Herrlichkeit, die in den heiligen wie in den weltlichen Sagen der biblischen Urkunden, der Zendschriften, der Griechen und Römer bis auf den Schahnameh des Firdusi ) und die Geschichte des Moses von Chorene herab in wunderbarem Farbenglanze wiederscheinen. In einer Uebersicht, die ein umfassender Gelehrter davon gegeben, ist alles in den verschiedenen Zeugnissen Vorkommende zusammengestellt, um das gesetzdurstige Land Arieme, wie es

<sup>1)</sup> von Hammer Purgstall in den Wiener Jahrbb. der Literatur B. LXXIII. S. 9 und S. 22.

<sup>2)</sup> Burnouf Yaçna p. CV. Notes.

<sup>3)</sup> Herodot. III. 92, natürlich mehr oder weniger mit veränderten Gränzen.

<sup>4)</sup> Der Deutsche Leser kann sich aus dem Heldenbuch von Iran aus dem Schah Nameh des Firdussi nach der vortrefflichen Bearbeitung von J. Görres in 2 Bänden Berlin 1820 einen genügenden Begriff davon verschaffen.

in den Zendschriften heisst, in dem Medium der orientalischen Anschauung hervortreten zu lassen, selbst mit Hinweisungen auf die biblischen Ueberlieferungen (Genes. IV. 7. Esdr. II. VI. 51) von dem Erzvater Henoch. 1) Abgesehen von dem Mythos der Griechen, welcher seinem Halbgotte Dionysos aus der Ueberwindung der Baktrier einen unvergleichlichen Ruhm zu bereiten sucht, finden wir in den Geschichtschreibern selbst diesem Lande eine hohe Bedeutung beigelegt.2), Jeder Eroberer legte auf die Erwerbung und Behauptung dieses Landes das grösste Gewicht.3) Hier versammelte Artaxerxes ein zahlreiches Heer im Kriege gegen seinen Bruder, den jüngeren Cyrus; welche Nachricht unter den Soldaten grossen Schrecken verbreitete, zumal bei der Länge des Heerzugs bis dorthin, den man von Tarsus auf vier Monate berechnete.4) - Und in der That war dieses Land der Sitz einer uralten Cultur, der Mittelpunkt einer grossen Handelsstrasse des Orients, und Gold und Silber war durch Handel vermuthlich aus Turkistan dorten im Umlauf. 1) Noch jetzt wird Balk (Baktra) die Mutter der Städte genannt und für die alteste der Welt gehalten. 6) Nach Plinius hiess diese Stadt früher Zariaspa und Strabo und Stephanus Byzantinus

<sup>. 1)</sup> S. v. Hammer in den Wiener Jahrbb. d. Lit. IX. S. 30 ff.

<sup>2)</sup> Mit diesen Bemerkungen eröffnet Bayer seine Historia Regni Bactriani.

<sup>3)</sup> S. Ctesiae Persica cap. 2 mit Chr. F. Bähr p. 93. vgl. Heeren's Ideen über die Politik — der alten Welt I. 1. S. 317 f. viert. Ausg.

<sup>4)</sup> Diodor. XIV. 20. p. 656 Wesseling. vgl. Blum's Herodot und Ktesias S. 136. Schon vor dem Ausbruch des Ionischen Kriegs hatte der Milesier Hekatäos den Griechen eine Vorstellung von der Grösse des Perserreichs und seiner Macht gegeben. Herodot. V. 36.

Bayer p. 21. vgl. Karl Ritter's Erdkunde II. S. 498 f. und dessen Vorhalle S. 22.

<sup>6)</sup> Heeren a. a. O. S. 319. Ritter Erdkunde II. S. 502.

halten Zariaspa und Baktra für eine und dieselbe Stadt. Ptolemäus dagegen (Geogr. VI. 11) unterscheidet beide Städte, und dieser Vorstellung haben sich mehrere Neuere angeschlossen, wie Cellarius (Geogr. antiq. II. p. 711) und Heeren (a. a. O. S. 317). Diese letztere Meinung sucht ein anderer Gelehrter neuerdings zu vertheidigen. Es ist zwar nicht zu leugnen, dass wir aus den ganz kürzlich erst bekannt gewordenen Baktrischen Münzen neue Außchlüsse über die Griechisch-Baktrischen Dynastien gewonnen haben, aber ob aus den Fundorten dieser Münzen sich zuverlässige geographische Schlüsse ziehen lassen, möchte denn doch noch zu untersuchen seyn. Ausser den Münzen scheint sich wenig

<sup>1)</sup> Strabo XI. 2. p. 512 Tzsch. Holeis o' elzov tá te Báxtqu, ŋvneq zal. Zaqlasnav ralovav. vgl. Steph. Byz p. 372 Berkel. Plin. H. N. VI. 16. p. 314 Harduin.: "Zariaspe (quod postea Bactrum) a flumine appellata" nämlich vom Flusse Zariaspes. Ktesias kennt eine Stadt Zaris (cap. 55 mit Bähr p 200). vgl. Saintcroix Exam. des Histor. d'Alexandre p. 726. ed. second. I. Szabó Descriptio Persici Imperii p. 161. van der Chys Commentar. geogr. in Arriani Exped. p. 81 sq. und besonders Karl Ritter Ueber Alexanders des Grossen Feldzug am Indischen Kaukasus S. 18, welcher die Geographie dieser Gegenden in mehreren Punkten berichtigt. Man vgl. die Karte zu dieser Abhandlung.

<sup>2)</sup> Raoul-Rochette sagt nämlich im Deuxième Supplement à la Notice sur les Médailles Grecq. Bactriens p. 12: "D'après la position assignée à Zariaspa (Ζαρίασπα την μεγίστην πόλιν) dans la Sogdiane occidentale par l'historien d'Alexandre Arrien, qui se trouve d'accord avec les Tables de Ptolémée, il parait certain qu'on aurait tort de confondre Bactra et Zariaspa, comme l'avait fait Strabon XI. 514. 516, copié par Pline XVI, 15 [VI. 16. s. oben], sur la foi d'Eratosthène; et les temoignages contraires allegués par Bayer Hist. Bactr. VII. p. 17 — 19, méritaient plus de considération qu'ils n'en ont obtenu de la part du traducteur Français de Strabon." — Aber Arrianus verlegt in der angeführten Stelle (IV. 1. fin.) Zariaspa, eben so wenig als in andern (IV. 7. 1. IV. 16. 8. 9) und eben so wenig als andere alte Geschichtschreiber und Geographen, nach Sogdiana, welches nördlich vom Oxus lag, sondern nach Baktriana; und wenn es als die grösste Stadt bezeichnet wird, so müsste es ja, zur Zeit Alexanders wenigstens; bedeutender als Baktra gewesen seyn; wo-

oder nichts von Baktra erhalten zu haben, was nur in die Zeiten Alexanders und seiner Nachfolger, viel weniger in die der alt-Persischen Monarchie zurückginge. Zwar hat man noch neuerlich uralte Ruinen dieser Stadt nachweisen zu können geglaubt. 1) Aber der neueste Reisende berichtigt diese Meinung nach eigner Ansicht an Ort und Stelle.2) - So unerbittlich hat hier das Schicksal gegen die letzten Reste der altheiligen Hauptstadt von Iran gewüthet; aber ihre Stätte wird im Andenken der Völker immer ehrwürdig bleiben, indem es bisher wenigstens dem Forschergeist der Neuern noch nicht gelungen ist, einen älteren Wohnsitz menschlicher Sittigung nachzuweisen; «denn die wunderbare Uebereinstimmung der ältesten Urkunden dringt uns die historische Ueberzeugung auf, dass alle Cultur vom Baktrisch-Medischen oder Areianischen Reiche - ausgegangen sey, und von Baktra aus sich westlich nach Babylonien durch die Chaldäer und südlich an den Indus durch die Brahmanen verbreitet habe. »3)

gegen Alles spricht. In den Zendurkunden, so weit wir sie haben, scheint der Name Baktra gar nicht vorzukommen; welches einigermassen für den Satz des Plinius zu sprechen scheint, der Zariaspa als den älteren Namen der Stadt Baktra nennt, so wie Arrianus eine und dieselbe Stadt mit beiden Namen bezeichnet (s. Burnouf Comm. sur le Yaçna Notes p. CXII).

<sup>1)</sup> Nach Elphinstone Account of Cabul p. 462. vgl. Hoeck Veteris Mediae et Persiae Monumm. p. 176 sqq. Aber Elphinstone war selbst nicht nach Balk gekommen, vgl. Heeren's Ideen I. 1. S. 318.

<sup>2)</sup> Alex. Burnes bemerkt in dem Werke Reise nach und in Bokhara I. S. 241 ff., dass nicht eine einzige der vielen Ruinen von Balkh einem Zeitalter vor dem Mohamedismus angehöre, obschon diese Stadt hoch berühmt in der Sage sey und von ihr erzählt werde, schon Kyamoors, der Stifter der Persischen Monarchie, habe sie erbaut; nur in der Citadelle von Ark, ohnweit Balkh, werde ein weisser Marmorstein als Thron des Kai Kaus (Cyrus) bezeichnet.

<sup>3)</sup> Worte des Herrn v. Hammer in den Wiener Jahrbb. d. Litt. B. 1X. p. 32.

Dafür zeugen auch die Sprachen und die Lehrsätze. Einer der grössten Orientalisten 1) äusserte schon vor mehr als funfzehn Jahren die Vermuthung, dass die Sanskritsprache von dem Zend abstamme, und dass die Indische und die Persische Religion aus einer und derselben Quelle gestessen. Seitdem überzeugte sich sein würdiger Schüler, dass das Verzeichniss der Sanskritwurzeln fast alle Radicale der Zendwörter enthielt, deren Bedeutung er aufsuchte, aber nicht das classische Sanskrit sondern das älteste der Veda's; ferner überzeugte er sich von dem hohen Alterthum des Zend, wovon ein ansehnlicher Theil gleichzeitig mit dem primitiven Dialekte der Veda's: endlich dass die verschiedenen Sprachen, welche die Sanskritische Familie bilden, aus einer und derselben Quelle fliessen; woraus sie aber in ungleichen Verhältnissen geschöpft sind. 2) Was den Inhalt der Religionsschriften betrifft, so hofft derselbe zeigen zu können, dass die Grundlehre der alten Medischen Glaubensartikel dieselbe ist, wie die älteste der Brahmanen, so weit man aus den Bruchstücken der Veda's ersehen können. - Und dennoch sollen wir nicht am Ziele zu stehen glauben. Ich wenigstens schliesse mich gerne dem Geständniss an, welches dieser liebenswürdige Freund in einem gehaltreichen Briefe mir mitzutheilen die Güte hatte<sup>3</sup>) und welches ich meinen Lesern nicht vorenthalten darf. - Neben den obigen historischen Zeugnissen über das hohe Alterthum der Zendurkunden musste mich auch die relative Einfachheit der Zoroastrischen Lehren bestimmen, die ethnographische Uebersicht der heidnischen Religionen mit dem Capitel von der Iranischen zu beginnen.

<sup>1)</sup> Silvestre de Sacy im Journal des Savans 1821, Mars p. 136 sqq.

<sup>2)</sup> E. Burnouf Comment. sur le Yaçna p. XXVII sq.

<sup>3)</sup> Herr E. Burnouf eröffnet nämlich seine ausführliche Beantwortung meiner an ihn gerichteten Fragen über die Quellen und Hilfsmittel der Indischen Religionen mit folgender Bemerkung: (Paris d. 23. Juni

1836): "Premièrement, nous n'avons encore rien qui fasse connaître, je ne dirai pas les détails, mais même le cercle et en quelque sorte les contours du grand système réligieux qui a précédé celui que nous commencons à connaître depuis quelques années, quoique, on doit l'avouer, les sources où nous puisons ne soient pas également pures."

Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.

20

## II.

# Zur Quellenkunde und Literatur; Nachtrag zu Cap. I. S. 2.

Die Bruchstücke, welche wir besitzen, bilden nur einen geringen Theil der unter dem Namen des Zoroaster genanten Bücher, welche die Perser als den Grund ihres Gesetzes betrachten. 1) Sie waren in 21 Abschnitte (Nosk, in der Zendsprache: Nacka) eingetheilt. Wir besitzen nur einen Theil des 20. Abschnitts, von den Parsen Vendidad genannt, und unter diesem Namen von Anquetil übersetzt. 2) Dazu kommt das liturgische Buch Izeschne (in der Pehlvisprache, Yaçna im Zend genannt, welcher Name Cultus durch mit Opferspenden verbundene Gebete bedeutet), worin sich auch Bruchstücke einiger andern Nacka's befinden. Diesem Buche sind Anrufungen angehängt; trennt man diese vom Buch Izeschne, so heisst diese Sammlung von Anrufungen: Vispered. Die Priester der Parsen haben diese drei Werke in Eins

<sup>1)</sup> Eugène Burnouf Commentaire sur le Yaçna, Avant-Propos p. VI — IX. Ich stelle hier die Ergebnisse dieses vortrefflichen Commentars meines gelehrten Freundes zusammen, woraus ich auch im Verfolg eine Deutsche Uebersetzung des ersten Capitels der von ihm gegebenen Französischen beifügen werde.

<sup>2)</sup> Von den vier ersten Capiteln des Vendidad hat Herr Olshausen eine Uebersetzung gegeben, die Herr Burnouf (a. a. O. p. XXX sq.) als sehr sorgfältig lobt.

vereinigt, und zusammen als Vendidad-sadé bezeichnet, d. h. als ein Buch, das rein, ohne Beimischung (d. i. rein in der Zendsprache, ohne Beifügung von Uebersetzungen in der Pehlvisprache) abgefasst ist. 1) — Endlich haben die Parsen noch alte Bruchstücke, die sie Jescht's und Néaesch's nennen; wovon mehrere ein hohes religiöses und philosophisches Interesse haben.

Das Zend ist die Originalsprache der Bücher des Zoroa-Sie sind aber in einer uns unbekannten Zeit in die Sprache Pehlvi übersetzt worden, und zwar im Ganzen genau; welche letztere Sprache vom Zend beträchtlich abweicht, und wovon die Semitischen Sprachen einen grossen Theil ihrer Grundlage bilden. Die Pehlvisprache hat die Vernichtung der Persischen Monarchie lange überlebt, noch unter der Sassanidendynastie geblüht, und als gelehrte Sprache sich bis nahe an unsere Zeiten erhalten. Der Verfasser der von Herrn Burnouf in seinem Commentar über Yaçna mitgetheilten Sanskritübersetzung, genannt Nériosengh (Nairyô çangha Zend) war ein Parsi, kein Brahmane. Sein Name bedeutet: Ordnung der Menschen oder: Vorschrift für die Menschen, vermuthlich mit Bezug auf den Auftrag, den Willen des Ormuzd den Menschen zu verkündigen. Seine Uebersetzung ist eine sehr genaue Uebertragung der Pehlviübersetzung, welche noch vor 300 Jahren in Guzerate vorhanden war.2)

Der in der Pehlvisprache abgefasste Bundehesch ist ein sehr neues Buch, das jedoch alte Ueberlieferungen enthält und die Aufmerksamkeit der Geographen und Historiker im höchsten Grade verdient.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Vendidad Sadé l'un des livres de Zoroastre, publie d'après le manuscrit Zend de la bibliothèque du Roi. Avec un Commentaire, une traduction nouvelle etc. Par Eugène Burnouf. Paris 1830 fol.

<sup>2)</sup> Avant-Propos p. IX — XXIII.

<sup>3)</sup> p. CLXXXII.

Zoroaster (Zara-thustra) von zara Gold und thustra Stern, Goldstern. Zarathustris: Anhänger des Zoroaster. Daeva Parsisch und Déwa Sanskritisch ist Eins, aber bei den Brahmanen bedeutet es Gott; bei den Parsen: böser Geist. Diese Verschiedenheit der Bedeutung beurkundet einen schneidenden Gegensatz zwischen der Religion des Zoroaster und der des Bramâ, aber auch die Priorität der Bedeutung Gott, eine Bedeutung, in welcher dêwa in die alteuropäischen Sprachen übergegangen ist unter den Formen: deus, dews; vielleicht selbst  $Zev_s$  ( $\Sigma \delta ev_s$ ). Es ist mit dem Indischen dêva bei den Parsen gegangen, wie mit den  $\delta ai\mu oves$ , Geistern, der Griechen, welche späterhin als Dämonen (böse Geister) genommen worden sind.

Vendidad enthält die Fragen, welche Zoroaster dem Ormuzd vorlegt, und dessen Antworten darauf. Daher hat man dieses Buch genannt: «Zarathustra gegeben gegen die Dêva's» und von der abgekürzten Bezeichnung: vîdaêva data (gegen die Dêva's, oder bösen Geister, gegeben) ist der Parsische Name des Buchs Vendidad entstanden.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Additions et Corrections p. CLXVI sq., Commentaire p. 7. vgl. oben S. 2. Die Griechen haben diesen Unterschied verwischt, zumal wenn sie Ζωρόαστρις vom Gesetzgeber selbst schreiben. In der Form Ζαράτας ist die Zendische Endung getreuer beibehalten. Die Römer befolgen die andere Form Ζωροάστρης, wie z. B. Arnobius advers. gent. I. 52. p. 35, wo Ktesias angeführt wird (s. Ctesiae Fragg. ed. Baehr. p. 405).

<sup>2)</sup> Jedoch scheint dem Verf. (p. 79. not. 64) die Opposition des Magismus gegen den Brahmanismus verhältnissmässig nicht sehr alt zu seyn. Sie hat nicht zwischen dem Magismus und der Religion der Veda's statt gefunden. Der Widerstreit scheint nur gegen die mythischen Entwickelungen gerichtet zu seyn, welche den ursprünglichen Glaubensartikeln jene polytheïstische Ausbreitung und Ausartung gegeben, wie wir sie in den Puränas finden.

<sup>3)</sup> Comment. sur le Yaçna p. 22 sq.

Aburd-manddo: Weiser Meister (von ahû Meister, Herr), häufig vorkommender Name des ersten der Amshaspands, des Schöpfers der übrigen. 1)

Cpento-maingus: guter Geist (von cpento, gut und mainyus, ein mit Intelligenz begabtes Wesen) — ein anderer Beiname des Ormuzd, im Gegensatz des Ahriman, dessen Name aus dem Zendischen äghrô, böse, grausam und dem angeführten mainyus gebildet ist; — also äghro mainyus, Αρειμάνιος, böser Geit; welches ganz mit den Nachrichten der Griechen von dem Dualismus zweier entgegengesetzter Principien übereinstimmt.²) — Daher der Aufruf: «Sprechen wir aus die Gebete, welche den Ormuzd gnädig machen, dass Ahriman verschwinde. Das ist der heisseste Wunsch von Menschen, welche der Wahrheit gemäss handeln.» — eine Formel, welche das Zeugniss des Theopompos³) bestätigt: «Zoroastris lehrte, jenem (dem Ormuzd) Bitt- und Dankopfer darzubringen, diesem aber (dem Ahriman) Abwendungs- und Traueropfer.»

Die religiösen Perioden der Persischen Geschichte ordnet v. Hammer 1) nach dem Schahnameh auf folgende Weise:

1) Offenbarung des reinen Feuerdienstes oder der reinen Urreligion unter Huscheng bis auf Dschemschid (d. h. bis auf den Meder Dejokes).

<sup>1)</sup> a. a. O. p. 81 sq. Daher das Griechische 'Ωρομάζης, 'Ωρομάσδης, Ormuzd.

<sup>2)</sup> a. a. O. p. 90 sq. Ich setze das Zeugniss des Aristoteles (ap. Diog. Laert. procem. §. 8) hier bei: Καὶ δύο κατ' αὐτοὺς εἶναι ἀρχάς, ἀγαθὸν δαίμονα, καὶ κακὸν δαίμονα καὶ τῷ μὲν ὄνομα εἶναι Ζεὺς καὶ Λιομάσδης, τῷ δὲ Αἴδης καὶ ᾿Αρειμάνιος.

<sup>3)</sup> apud Plutarch. de Isid. et Osirid. cap. 46. p. 514 Wyttenb.: Ζωρόαστρις εδίδάξε μεν τῷ εὖκταῖα θύειν καὶ χαριστήρια, τῷ δὲ ἀποτρόπαια καὶ
σκυθρωπά, in welcher Stelle das εὖκταῖα dem Zendischen khchaotra entspricht und ἀποτρόπαια dem tarôditê. (Comment. sur le Yaçna p. 103.)

<sup>4)</sup> In den Wiener Jahrbb. der Lit. B. IX. S. 51 f. Jetzt vergleiche man noch: Fragmente über die Religion des Zoroaster aus dem Persi-

- 2) Einsetzung des Sonnenfeuerdienstes unter Dscheinschid durch Hom, bis auf Serduscht (Zoroaster) den Reiniger desselben. 1)
- Reformation des Feuerdienstes unter Guschtasp durch Serduscht, bis auf den Verfall desselben unter den Griechen.
- 4) Wiederherstellung der Reformation unter dem ersten Herrscher der Familie Sassan, bis auf den Umsturz der Feueraltäre unter dem letzten.

In dieser Vierzahl der vier grossen religiösen Jahreszeiten sey das Weltjahr der Medisch-Persischen Geschichte von Anbeginn der Welt bis auf die Zerstörung des Reichs enthalten.

schen übersetzt und mit einem Commentar und mit dem Leben des Ferdusi — von J. A. Vullers. Bonu 1831.

1) In einem andern Sinne hat Herr P. F. Stuhr in den Religionssystemen der heidnischen Völker des Orients S. 348 ff. den Ursprung des Persischen Feuerdienstes aufgefasst: "Weder als weltzeugende Macht, noch in seiner näheren Beziehung zum Familienwesen als Feuer des Heerdes, noch endlich in seiner Beziehung zur kunstfertigen Werkmeisterei als Feuer der Schmiede ist das Feuer ursprünglich von den Völkern Iran's verehrt worden. Die ursprüngliche Vorstellung, die dem Iranischen Feuerdienste zu Grunde lag, ist vielmehr unverkennbar die, die auch unter Schahmanischen Völkern dem Feuer eine Verehrung gewisser Art, nur nicht in so hohem Maasse, nicht in so lebendiger Weise, gesichert hat. Es ist die mit einer Verehrung der Sonne und des Lichts enge zusammenhangende Vorstellung von der lichtbringenden Kraft des Feuers, wodurch dasselbe die Macht der bösen Geister des Dunkels und der Finsterniss bewältigt und überwindet (vgl. Zend-Avesta Th. 2. S. 344). "- "Die ganze religiöse Vorstellung der Iranischen Feuerdiener wurzelt der Grundanschauung nach in Begriffen von dem, was gut oder böse, was heilbringend oder unheilbringend sey." Ich kann mich nach dem Vorhergehenden auf eine blose Anzeige dieser Auffassungsweise beschränken, zumal da auch aus dem Folgenden sich die urkundlichen Modificationen dieser Sätze ergeben werden.

## Ш.

# Höchste Potenzen der Iranischen Theologie nach den Griechischen Philosophen.

## Nachtrag zu S. 4.

Da die classische Stelle des Eudemos besondere Aufmerksamkeit verdient, so setze ich sie im Zusammenhang hierher und begleite sie mit den nöthigen Bemerkungen (Damascius de Principiis cap. 125. p. 384 ed. Kopp.):

Μάγοι δὲ καὶ πᾶν τὸ ἀρειον (Αριον) γένος, ώς καὶ τοῦτο γράφει ὁ Εὐδημος, ) οἱ μὲν τόπον, οἱ δὲ χρόνον καλοῦσι τὸ νοητὸν ἀπαν καὶ τὸ ἡνωμένον, έξ οὖ διακριθῆναι ἡ θε ὸν ἀγαθ ὸν καὶ δαίμονα κακὸν, ἡ φῶς καὶ σκόος πρὸ τούτων, ώς ἐνίους λέγειν. Οὖτοι δὲ οὖν καὶ αὐτοὶ μετὰ τὴν ἀδιάκριτον φύσιν διακρινομένην ποιοῦσι τὴν διττὴν συστοιχὴν²) τῶν κρειττόνων. τῆς μὲν ἡγεὶσθαι τὸν Ωρομάσδη (Ωρομάσδην), τῆς δὲ τὸν Αρειμάνιον.

"Die Magier aber und das ganze Geschlecht der Arier, wie dies auch Eudemos meldet, nennen theils Ort (Raum) theils Zeit das Intelligible insgesammt und das Geeinigte (als

<sup>1)</sup> Eudemos aus Rhodus, Schüler des Aristoteles. Diese und andere Theologumena und Philosopheme sind entnommen aus seiner Geschichte der Astronomie (ἀστρολογούμενα, s. Fabric. Bibl. Gr. III. p. 492 Harles. u. Wyttenbach. Bibl. crit. II. 2. p. 89).

<sup>2)</sup> Wenn diese Form richtig ist, so muss sie in die Lexika aufgenommen werden; sonst bezeichnen die Griechen die Zusammenordnung gleichartiger Wesen, eder die homogene Reihe durch ovorosylar.

Einheit Gedachte); woraus sich ausgeschieden habe entweder ein guter Gott und ein böser Dämon, oder Licht und Finsterniss vor diesen, wie Einige sagen. Mithin machen diese Letztern ebenfalls die der ungetrennten Natur untergeordnete Doppelreihe der höheren Wesen zu einer getrennten. Jene (Reihe) führe Oromasdes an; diese Arimanios.»

Zuvörderst macht uns also der Berichterstatter mit einer zwiefachen Auffassung des obersten Princips der Magierlehre bekannt, das er in seiner philosophischen Sprache als das gesammte Intelligible und Einheitliche bezeichnet. Es wurde von Einigen Ort genannt; von Andern Zeit. Ich weiss nicht ob von der ersteren Vorstellung des Urwesens sich in den Zendschriften bestimmte Spuren finden; und möchte wenigstens die Stelle des Zendavesta (S. 376 nach Kleuker's Ausg.): « Durch Zeruane Akerene ist von Anfang die Wurzel aller Dinge gegeben nicht dahin ziehen, indem mit diesen Worten doch mehr der Urgrund aller realen Dinge beschrieben wird. Implicite liegt aber so etwas der theologischen Weltanschauung der Perser wirklich zum Grunde; und da wir in das Zeugniss des Eudemus kein Misstrauen zu setzen Grund haben, so muss wenigstens zu seiner Zeit eine solche Bezeichnung des obersten Princips sich geltend gemacht haben. Die zweite Vorstellung des Urwesens als Zeit tritt im Dogma und Cultus der Perser entschieden und durchgreifend hervor. Ein gelehrter Theolog 1) weiset Spuren dieser Ansicht auch in andern orientalischen Religionen nach: "Dass die anfangslose Zeit (Zeruane Akerene) vom Parsischen Theologen zwar unpersönlich, aber keineswegs wesenlos gedacht wurde, dürsen wir hier voraussetzen. Einmal spricht dafür die Analogie der ganzen orientalischen Gotte dehre, in welcher Höchstes und Erstes Wesen mit der unbegrenzten Zeit immer identificirt wird. Das Aegyptische Wasserkrüglein war Symbol des Ewigen und Höchsten Gottes zugleich (s. Hug's Untersuch. über den Mythos S. 267).

<sup>1)</sup> Herr Nitzsch in seinen Theologischen Studien I. S. 35 f.

Bei den Samanäern hiess dasselbe höchste Wesen Schi, welches die Araber Alem übersetzen, und beide Worte sind wiederum nichts anders als Hazaruan (70tausend Jahre), der Herr aller Dinge bei den Indiern (nach Deguignes allg. Gesch. der Hunnen I. S. 341 f.). Ferner spricht dafür der Umstand, dass die vom Parsism sichtbar abgeleiteten (Gnostischen) Systeme durchaus die Scala der Wesen von einem Acon Teleios, Agnostos etc. anfangen. Endlich aber sind ja auch die niedern Geister der Zoroastrischen Lehre aus Begriffen von Zeiträmmen gebildet, wie z. B. die Gah's, die Horen der Griechen.

Die ersten gesonderten Wesen der Persertheologie bezeichnet Eudemos verschieden von seinem Lehrer Aristoteles. Jener nennt das gute Wesen Gott, das böse Geist. Dieser giebt einem wie dem andern den letzteren Namen;<sup>2</sup>) und für diese gleichmässige Bezeichnungsart sprechen entschiedene Ausdrücke der Zendurkunden. «Aristote, bemerkt Burnouf,<sup>3</sup>) au rapport de Diogène de Laerte (p. 2)

<sup>1)</sup> S. über dieses Letztere oben unsern S. 6 und einen folgenden Nachtrag. — Anjetzt möchte es nöthig seyn zu erinnern, dass der Mosäischen Schöpfungsgeschichte, bei allem Anschein von ähnlichen Sätzen im Zendavesta, so wie der ganzen biblisch-christlichen Lehre jede Spur von pantheistischer Zersetzung des höchsten Wesens in Zeit und Raum gänzlich fremd ist, während sie allen ethnischen Religionen, zumal den orientalischen, durchaus zum Grunde liegt. Der ausserweltliche freie Gott Schöpfer ist Urheber und Herr der Zeit, der endlichen wie der unendlichen; und wenn gleich Hebr. I. 2 das τοὺς αλώνας ἐποίησε (vgl. Hebr. XI. 3) in Hellenistischer Sprache dorten die Welt heisst (s. Valckenarii Scholas dazu II. p. 369 sq. vgl. meine Annot. in Plotin. III. 7. p. 187 sq.), so hätte doch ein Grieche nach seinem Sprachgebrauch vom Gotte der Christen und Juden sagen müssen: ὁ καὶ τοὺς αλώνας ἐποίησε, d. h. der den Inbegriff aller Zeiten geschaffen hat.

Aristotel. ap. Diog. Laert. procem. S. 8: καὶ δύο κατ' αὐτοὺς (τοὺς Μάγους) εἶναι ἀρχὰς, ἀγαθὸν δα ίμονα καὶ κακὸν δαίμονα.

<sup>3)</sup> Comment. sur le Yaçna p. 90. not. 67.

nommait, dans le premier livre de son Traité sur la philosophie, les deux Principes opposés admis par les Parses, ayados δαίμων et κακός δαίμων. Or, puisque dans le nom donné trèsfrequemment à Ormuzd epento mainque, se retrouve le mot qui forme la seconde partie de celui d'Ahriman, et que, comme nous le verrons tout à l'heure, maingus doit signifier l'être doué d'intelligence, ou l'être invisible, ce titre répond bien à l'idée qui voulait exprimer Aristote par le mot Δαίμων, et alors les deux mots epents et aghro, dont le premier signifie bon, d'après le temoignage d'Anquetil, appuyé de celui de Neriosengh, represent les deux adjectifs ayabos et xaxos, et de ce rapprochement ressort une confirmation du sens, que nous donnons, avec M. Rask, au mot Zend aghra. » Jedoch die Unterscheidung des guten Wesens durch den Namen Gott und die des bösen durch die Benennung Dämon (Geist) bemerkt der mit dem Inneren Parsischer Theologie wohlbekannte Plutarchos ausdrücklich.1) Derselbe Autor kennt auch die von Eudemos bemerkte Verschiedenheit der Lehrsätze, der zufolge andere Theologen dem Ormuzd und Ahriman erst die dritte Ordnung anwiesen, indem sie in die zweite Licht und Finsterniss erhoben, und jene aus diesen erst hervorgehen liessen.<sup>2</sup>) Wiederum eine verschiedene und unverkennbar höhere Vorstellung wird dem Zoroaster beigelegt, wenn es ebendaselbst heisst: « und unter den sinnlichen Dingen sey der eine dem Licht am meisten ähnlich; der andere dagegen der Finsterniss und der Unwissenheit. » 3)

Nehmen wir nun aus den darauf folgenden Worten des Plutarch: «in der Mitte zwischen beiden stehe Mithres, daher

<sup>1)</sup> De Isid. et Osirid. p. 369. p. 513 sq. Wyttenb.

<sup>2)</sup> De Isid, et Osir. S. 47. p. 514 sq. Wyttenb : ὁ μὲν Πορμάζης ἐχ τοῦ καθαροτάτου φάους, ὁ δὲ Αφειμάνιος ἐχ τοῦ ζόφου γεγονώς.

Ibid. p. 513 sq.: — τὸν μὲν ἐοικέναι φωτὶ μάλιστα τῶν αἰσ Θητῶν, τὸν δὲ ἔμπαλιν σκότφ καὶ ἀγνοίφ.

auch die Perser den Mithres den Mittler nennen » die letzte Person der Iranischen Gotteslehre noch hinzu, so stellt sich die Gesammtheit der höchsten Wesen unter folgendem Schema dar:

Zeruane Akerene

Ormuzd Mithras Ahriman;

oder, nach der philosophischen Bezeichnung des Eudemos:

Das intelligible All und Eins

Licht Finsterniss
Das Gute Vermittelung Das Böse.

Also intelligible Einheit, Zweiheit (Differenz), Ausgleichung der Differenz, Wiederauslösung derselben in die intelligible Einheit.

## IV.

## Izeschne; erstes Capitel, 1)

mit Anmerkungen.

Nachtrag zu S. 6.

#### P. 146.

1.

"Ich rufe an und preisse den Schöpfer Ahura-mazda [der da ist] leuchtend, strahlend, sehr gross und sehr gut, sehr vollkommen und sehr thatkräftig, sehr einsichtsvoll und sehr schön, hervorragend in Reinheit, der die gute Wissenschaft besitzt, Quelle der Lust, er, der uns geschaffen hat, der uns gebüldet hat, der uns genähret hat, er der Vollendetste der vernunftvollen Wesen."

## P. 174.

9

"Ich rufe an und preisse Bahman (das Wohlwollen); Ardibeschet (die herrliche Reinheit); Schahriver (den ersehnlichen König); Sapandomad (die, welche heilig und demüthig ist); Khordad und Amerdad (die, welche Alles hervorbringt, und die, welche das Leben giebt);<sup>2</sup>) den Leib des Stieres, die Seele des Stieres; das Feuer des Ahura-mazda, das schnellste der unsterblichen Heiligen.

Aus der Französischen Uebersetzung des Herrn E. Burnouf in seinem Commentaire sur le Yaçna.

<sup>2)</sup> Dies sind die Namen der sieben Amshaspands mit ihren Bedeutungen. Plutarchus de Isid et Osir. cap. 47 [p. 515 Wytt.] berichtet: Oromazes, Ormuzd, d. i. der Herr der Weisheit, habe sechs Götter geschaffen, den ersten den des Wohlwollens (εὐνοίας); welches merkwürdig jener Namensbedeutung des ersten dieser sechs Amshaspands nach der Zendsprache entspricht. Den zweiten dieser geschaffenen

#### P. 176.

8.

• Ich rufe an, ich preisse den, der in diese Welt gegeben ist, gegeben gegen die Déva's, Zoroaster, rein, Meister (Herr) der Reinheit.

Götter nennt Plutarch: den Gott der Wahrheit. Dies scheint zu unbestimmt und auf den ersten Blick selbst unpassend. Aber die Bedeutung des Zendworts acha ist sehr allgemein und der Begriff der Wahrheit kann in dem der Reinheit und Heiligkeit enthalten seyn. Der dritte heisst a. a. O. im Griechischen: der Gott der Wohlordnung (evroulag, aequitatis). Diese Differenz liesse sich vielleicht so erklären: der Amshaspand Schahriver hat einen Hilfsgenius, der gute König genannt; unter allen Tugenden ist aber die aequitas (die Gleichheit beobachtende Gesetzmässigkeit) die erste der Königstugenden: oder man muss annehmen, dass Plutarch in seinem Bericht die Ordnung der geschaffenen Götter nicht genau beobachtet hat, und dass derjenige, den er im Verfolg den Gott des Reichthums (πλούτου) nennt, dieser dritte Gott der Originalurkunde ist, nämlich Schahriver; und was die Zendtexte und die Sanskritübersetzung von diesem Amshaspand berichten, scheint diese letztere Annahme zu begünstigen. - Sapandomad (neupersisch Espendarmad) enthält den moralischen Begriff der Freisinnigkeit (Güte) und Demuth. Neriosengh und Andere nennen sie: "die Beherrscherin der Erde." Die Annahme Anquetil's, dies sey die vierte geschaffene Gottheit Plutarch's, die der Weisheit, stimmt mit den Zend- und übrigen Urkunden nicht wohl zusammen. - Khordad und Amerdad sind im Zend durch den Dualis verbunden. Khordad übersetzt Burnouf: die Alles hervorbringt, im Zendavesta: die den Menschen die Güter giebt. Dieses stimmt sehr gut zu dem Gotte des Reichthums (πλούτου) beim Plutarchus. - Amerdad übersetzt B. aus dem Zend: die das Leben giebt, bemerkt aber dabei, dass diese Gottheit im Zendavesta (IL p. 70 und 97 ed. Anquetil) und im Bundehesch (p. 362) als diejenige bezeichnet wird, welche Bäume und Früchte giebt und sie beschützt, ferner dass Neriosengh sie nennt: den unsterblichen, den Herrn der Bäume. Wenn Plutarch aber mit seiner Bezeichnung der sechsten Gottheit: den Urhøber des Lieblichen zum Sittlichen (των έπλ τοις καλοις ήδέων δημιουργόν) den Amshaspand Amerdad hat bezeichnen wollen, so ergiebt sich, dass er hier entweder aus ungenaueren Urkunden geschöpft, oder, was weniger wahrscheinlich, dass er sie nicht vollkommen verstanden. Herr B. halt die Zendwörter haurvatat (Khordad) und ameretat (Amerdad) für Feminina.

P. 182.

«Ich rufe an, ich preisse die Theile des Tages (Genien) Herrn der Reinheit, Oschen (Uchanina) rein, Herrn der Reinheit.» 1)

P. 188.

«Ich rufe an, ich preisse den, der erhoben ist und der die Häuser beschützt, rein, Herrn der Reinheit.»

P. 200.

«Ich rufe an, ich preisse Sérosch (Çraocha), heilig, begabt mit Heiligkeit, siegreich, welcher Uebersluss verleihet der Welt, Raschnê (Raçnu) sehr gerecht, und Aschtâd (Arstât), die, die der Welt giebt Uebersluss, die Güter giebt der Welt.» 2)

<sup>1)</sup> Uchanina scheint der Gott zu seyn, der dem Abschnitt vorsteht, welcher mit der Mitternacht anfängt, und mit Tagesanbruch endigt. Die Morgenröthe tritt auch in der alten Poesie der Veda's sehr bedeutend hervor.

<sup>2)</sup> Herr Burnouf (a. a. O. p. 42) hat sich über den Namen und Begriff des Ized Sérosch weiter erklärt. Er sucht grammatisch zu erweisen, dass der Name desselben, im Zend Craocha, die Begriffe des Hörens, Gehorchens und der Sprache zugleich in sich schliesst. Sérosch, wird ferner von ihm bemerkt, ist der Ized (Genius) des Wortes des Ormuzd, der es zur Erde herabbringt, und ihm auf Erden Verehrung erwirkt, weil er selbst diesem Worte zuerst gehorcht. Er scheint das personificirte Ormuzdwort selber zu seyn, dem Geiste der alten Religion der Parsen gemäss, die jeden der grossen Begriffe (conceptions) der orientalischen Philosophie unter einer Form und unter einem Eigennamen individualisirt hat. - Soweit Burnouf. - Ich bemerke; Dieses Hören und Gehorchen auf das Wort, diese, auf Erden allgemeines Verstehen und Verehren jenes Wortes erwirkende Kraft, diese, allgemeine Verständigung unter den Menschen hervorbringende Macht hat ihren natürlichen Gegensatz in dem biblischen Babel, Verwirrung (Genesis XI. 9) (s. Gesenius Wörterb. unter diesem Wort. Aber nicht sowohl Alexander Polyhistor ap. Euseb. P. E. IX 17, als Josephus ibid. IX. 15 hat diese Etymologie festgehalten.); und diese Verwirrung und Trennung im Sprechen und Wollen hat wiederum ihren Gegensatz in der neuen Verständigung von Völkern der

P. 201.

7.

« Ich rufe an, ich preisse Hâvan (Hâvani), rein, Herrn der Reinheit. » ')

P. 209.

8.

« Ich rufe an, ich preisse den, der die Fruchtbarkeit giebt, und der die Weiler (Meierhöfe) beschützt, rein, Herrn der Reinheit.»

P. 222.

9.

« Ich rufe an, îch preisse Mithra, der die Paar der Stiere vervielfältigt,<sup>2</sup>) der tausend Ohren, zehntausend Augen hat, genannt vom Namen des Ized; [ich rufe an, ich preisse] Rameschné Khârom (die Lust des Geschmackes).»

verschiedensten Sprachen (Actor. II. 1 - 8). Zungen der Götter (Θεῶν viegogat), Vögel, die des Himmels Sprache reden, wie die Parsen sich ausdrücken, sprechen, auf Veranstaltung der Magier, dem König zu Babylon das Wort der Gerechtigkeit vor (Philostrat. Vit Apollonii I. 25). Ein alter Mythus, selbst von Plato im Staatsmann (s. Politic. p. 272, b. p. 279 Bekker.) angeführt, wusste von einem ursprünglichen Sprachverkehr der Menschen nicht nur unter sich, sondern auch mit den Thieren. Philo (de confusione linguarum p. 316 Pfeiff.): Etegor de ti gyyteres touto περί της των ζώων ομοφωνίας (so, und nicht συμφωνίας, muss mit dem Cod. Monac. gelesen werden, nicht blos wegen des folgenden ὁμόφωνα, sondern auch wegen des Sprachgebrauchs: Maxim. Tyr. IX. 92. Hv apa τότε όμό φαίνα και τὰ θηρία τοῖς ἀνθρώποις) πρὸς μυθοπλαστών ἀναγράφεται ntl. Iamblich. (Vit. Pythag. XXX 178. p. 374 Kiessl.) ὑπάντων ἐμψύχων την μέν αθτήν φωνήν τοῖς ἀνθρώποις ἀφιέντων (wo alle meine Mss., der Lesart des Arcerius zustimmend, upértur haben). Es war also die Sage von einem ursprünglichen Sprachverein aller Lebendigen bei den grossen Völkern des Alterthums verbreitet.

- 1) Hâvani, entsprechend dem sâvani, möchte solaire (sonnig) seyn, und die Periode bezeichnen, die sich durch die Erscheinung der Sonne kund giebt; oder hav-ani bedeutet Hervorbringung (production) und bezeichnet allem Anschein nach die Geburt des Tages.
- 2) Diese Uebersetzung stimmt mit. Iulius Firmicus de errore profan. religg I 5 überein, der den Mithras nennt: "boum abactor." Abweichend baben Anquetil und Neriosengh übersetzt; s. Burnouf p. 211 sq.

## P. 224.

10.

· Ich rufe an, ich preisse Rapitan (Rapithwina, die Mitte des Tages), rein, Herrn der Reinheit.

## P. 229.

11.

«Ich rufe an, ich preisse den, der die Zeugung verbreitet, und der die Städte beschützet, rein, Herrn der Reinheit.»

## P. 231.

19

· Ich rufe an, ich preisse Ardibeschet (die herrliche Reinheit) und das Feuer des Ahuramazda (Ormuzd). •

## P. 233.

13.

« Ich rufe an, ich preisse Osiren (Uzayêrina, den späteren Theil des Tages), rein, Herrn der Reinheit.

## P. 238.

14.

«Ich rufe an, ich preisse den, der die Menschen vervielfältigt, und der die Provinzen beschützt, rein, Herrn der Reinheit.»

## P. 256,

15.

«Ich rufe an, ich preisse den hohen, den göttlichen Gipfel, Quelle von Wassern, und das Wasser durch Mazda gegeben.» 1)

#### P. 258.

18

«Ich rufe an, ich preisse Evesrutren (Aiwiçrûthrâna), den, der über das Leben wacht, rein, Herrn der Reinheit.»

#### P. 267.

17

«Ich rufe an, ich preisse den, der die Mittel vervielfältigt, um wohl zu leben, und den, der sich am meisten dem Zoroaster nähert, rein, Herrn der Reinheit.»

#### P. 285.

18.

«Ich rufe an, ich preisse die Feruers der Heiligen, und die Frauen, welche die Männer zu Beschützern haben, und

<sup>1)</sup> Burnouf hält die Worte des Zend: bêrezat gairi hier und in andern Stellen des Zendavesta für allgemein, in der Bedeutung: der hohe

den Gâhanbar günstig den Häusern; und die Kraftthätigkeit mit einer guten Leibesverfassung, mit einer hohen Gestalt; und den Sieg (Behram) verliehen durch Ahura, und die beschützende Obmacht. » 1)

P. 289.

« Ich rufe an, ich preisse die Monate, Herrn der Reinheit; den Neumond (Genius) rein, Herrn der Reinheit.»

P. 293.

« Ich rufe an, ich preisse den Vollmond, der Alles entstehen [geboren werden] macht, (den Genius) rein, Herrn der Reinheit.»

P. 304. 21.

«Ich rufe an, ich preisse die Gâhanbars,<sup>2</sup>) Herrn der Reinheit, Mediozerem (Maidhyôi zaramaya) rein, Herrn der Reinheit.»

Berg. Die Auslegung der späteren Parsen: Elburz (Albordi) würde zu der Annahme nöthigen, diese Urkunden seyen in den westlichen Provinzen des Persischen Reichs geschrieben; welches unzulässig sey.

- 1) P. 269 sqq. Aus dem Zendwort fravachi haben die Parsen das Wort Feruer gebildet. Im Zend heisst fra aufwärts und vakhs wächst. Es ist das Urbild, Ideal, das den Menschen in den höheren Regionen vertritt, wie wir es in den Sculpturen von Persepolis sehen, wo der Feruer über dem unterhalb sitzenden König schwebt, und gleichsam aufwärts wächst. Der Fravachi oder Feruer ist bei den Parsen der göttliche Typus jedes mit Intelligenz begabten Wesens, seine Idee in dem Gedanken des Ormuzd, der höhere Genius, der es begeistert und über ihm wacht.
- 2) P. 300 sq. Die Gåhanbars sind die Epochen der Schöpfung, während welcher Ormuzd geschaffen hat, z. B. die Epoche, in welcher er den Himmel schuf, ist in einem Jahr von 365 Tagen eingeschlossen, und ihre Dauer betrug 45 Tage. Eben so scheint es sich mit den übrigen Schöpfungsepochen zu verhalten. Gåhanbar möchte aber auch jedes Fest bezeichnen, das dieser oder jener Schöpfungsperiode entspricht. Mediozerem bedeutet die Epoche, in welcher die lichtvolle Zwischen-Sphäre, oder der Himmel (im Zend açman) ist erschaffen worden.

Ueber die Monate der Parsen s. Hyde de relig. vett. Persar. cap. XVI. p. 200 sqq. und Zendavesta von Kleuker III. p. 196 f. — Neuerlich Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.

P. 308 sq.

22.

- «Ich rufe an, ich preisse Medioschem (Maidhyôi chama), rein, Meister der Reinheit.»
  - P. 312 sq. 23.
- «Ich rufe an, ich preisse Peteschem (Paitis hahya), rein, Meister der Reinheit.»<sup>2</sup>)

haben zwei Schwedische Gelehrte aus einer Handschrift eine Griechische Compositio tabularum Persicarum herausgegeben (s. Descriptio Codicis ms. Graeci Benzeliani edd. Gumaelius et Agrell. Upsal. 1822). Wenn sie in unserer Heidelberger Handschrift nr. 281 noch ein Exemplar dieses Werkchens vermuthen, so kann ich aus eigner Einsicht jetzt die Versicherung geben, dass dem nicht also ist, sondern unsere Synopsis Astronomiae ist ein Tractat des Psellus, zu den vier mathematischen Wissenschaften gehörig und zu Basel 1550 von Xylander edirt. Jene Compositio der Schwedischen Ausgabe beginnt so (p. 17): H rur Megginur zarorur σύστασις γέγονε τοις έκεισε μαθηματικοίς, κατά τὸ πρώτον έτος Ιασδαγέρδου Σαριέρ του Μαστρέ βασιλέως Περσών. Ueber diesen Jezdegird und die von ihm benannte Aera s. die Herausgeber p. 24. Die zum Theil im Griechischen sehr entstellten Monatsnamen lasse ich bei Seite, und gebe dieselben wie die Herausgeber, mit Beifügung der Persischen Worte, sie gegeben haben: Farvardin, Pharvartis (März), Ardebehischt (April), Khordad (Mai), Tir (Juni), Merdad (Juli), Schehrijur (August), Mehr (Mihr, September, vgl. Les Mithriaques par Jos. de Hammer p. 166), Aban (October), Ader (November), Di (Dei, December), Behmen (Bahmen, Januar), Spendarmez (Aspandaremz, Asfendarmed, Februar). Jetzt vergleiche man noch: Ueber die Monatsnamen einiger alter Völker von Th. Benfey und M. A. Stern. Berlin 1836; in welcher Schrift die Monate der Perser, so wie die Monatsnamen mit den Jüdischen zusammengestellt sind, s. daselbst IX. X. S. 24 ff., und S. 69 eine tabellarische Uebersicht der Persischen Monatsnamen nach dem Zend, Pazend, Pehlvi und Neupersischen gegeben ist.

- 1) Medfoschem ist die Periode, in welcher Ormuzd das Element des Wassers schuf, in dessen Schoose die Erde ruht, übereinstimmend mit der allen alten Philosophen gemeinschaftlichen Vorstellung.
- 2) Paitis heisst vielleicht Periode; haya ist die Erde als Mutter der vegetalen Erzeugungen; wonach also dieser G\u00e4hanbar die Periode hezeichnete, worin die Getreidek\u00f6rner wachsen.

#### P. 828.

24

«Ich rufe an, ich preisse Eïathrem (Ayâthrama) die Zeit der Befruchtung und des Saamenergusses, rein, Meister der Reinheit.»

P. 327 sq.

25.

«Ich rufe an, ich preisse Médiareh (Maidhyâirya) rein, Meister der Reinheit.» ¹)

P. 333 sq.

26.

«Ich rufe an, ich preisse Hamespethmedem (Hamaçpathmaedhaya), rein, Meister der Reinheit.»<sup>2</sup>)

P. 335.

27.

« Ich rufe an, ich preisse die Jahre (Genien) Herrn der Reinheit.»

#### P. 848.

28

«Ich rufe an, ich preisse alle diese Herrn, welche Meister der Reinheit sind, und die drei und dreissig Genien, am nächsten stehend dem Hâvan, welche von einer herrlichen Reinheit sind, welche Mazda hat kennen gelehret, und welche ausgerufen hat Zeroaster.»

#### P. 375.

20.

« Ich preisse, ich rufe an Ahura und Mithra, die erhobenen, die unsterblichen, die reinen; und die Gestirne, heilige und himmlische Schöpfungen; und den Stern Taschter (Tistrya), lichtvoll, strahlend; und den Mond, der den Keim des Stieres

Maidhyâirya scheint medius annus, oder die Epoche und das Fest zu seyn, das auf die Mitte des Jahres fällt.

<sup>2)</sup> Hamacpathmaedhaya scheint zu bedeuten: das lange Opfer, oder die Epoche des langen Opfers.

Burnouf bemerkt hierbei: Vielleicht hat dieser Begriff eines langen Opfers einige Analogie mit den kosmogonischen Ideen der Indier, die uns die Schöpfung als das Ergebniss eines Opfers darstellen, bei welchem das höchste Wesen in Menschengestalt der Opferer und das Schlachtopfer zugleich ist.

bewahret; und die Sonne, Oberherr, schneller Läufer, Auge des Ahuramazda; Mithra das Oberhaupt der Provinzen. 1)

P. 376.

«Ich rufe an, ich preisse (Man nennet den Monat und den Tag, an welchem man Izeschne hersagt).

P. 378.

«Ich rufe Dich an, ich preisse Dich, o Du Feuer, Sohn des Ahuramazda, mit allen Feuern.»

P. 381.

«Ich rufe an, ich preisse die reinen Wasser und alle Wasser von Mazda gegeben und alle Bäume von Mazda gegeben.»

P. 394.

«Ich rufe an, ich preisse das herrliche Wort, rein, thätig, gegeben gegen die Déva's, gegeben durch die Vermittelung des Zoroaster; das lange Forschen, das gute Gesetz der Anbeter des Mazda.»

P. 468.

«Ich rufe an, ich preisse das Gebirge, die Lagerstätte der Erkenntniss (Intelligenz) strahlend von Reinheit; und alle Gebirge strahlend von Reinheit, vollkommen strahlend, gegeben von Mazda; und den Glanz der Könige gegeben von Mazda; und den nicht erborgten Ausglanz (der Meister) gegeben von Mazda.»

P. 481. **85**.

«Ich rufe an, ich preisse die herrliche Reinheit, die herrliche Kenntniss, das herrliche Begreifen, den herrlichen Gedanken, den Ausglanz, das Gut gegeben von Mazda.»

P. 541. 36.

«Ich rufe an, ich preisse die herrliche, die vollkommene Segnung, und den herrlichen Mann (Menschen) der rein

Ueber die Schreibung des Mithra in den Zendbüchern ist oben zu
 8 das Nöthige bemerkt worden. Der Stern Tistrya (Taschter) ist der

ist, und den Gedanken des weisen Mannes, furchtbar, mächtig, Ized.

P. 559.

37.

Länder, und die Gehege des Viehs und die Häuser und die Oerter, wo aufbewahret sind die Getreidekörner, und die Wasser und die Grundstücke und die Bäume und diese Erde und diesen Himmel, und den reinen Wind, die Sterne, den Mond und die Sonne, Lichter, die ohne Anfang sind, unerschaffen, und alle Schöpfungen des heiligen und himmlischen Wesens, die und die (beider Geschlechter) welche rein sind (Genien) Meister der Reinheit.

P. 563.

«Ich rufe an, ich preisse den erhabenen Herrn, der Meister der Reinheit ist, die Herrn, (die da sind) die Tage, die täglichen Theile (die Tageszeiten), die Monate, die Epochen des Jahres (die Gâhanbars), die Jahre (Genien), die Meister der Reinheit sind; das was hier gegeben ist, gegeben gegen die Déva's, das Wort des Zoroaster, Meister.

Sonnenstern. Burnouf (p. 368) macht hierbei die allgemeine Bemerkung: Man dürfe voraussetzen, dass das Religionssystem des Zendavesta, wenn wir ihn noch ganz besässen, sich vollständig in Indien wiederfinden würde, mit den einzigen Verschiedenheiten, die eine Folge der ohne Zweifel sehr alten Trennung sind, wodurch die Indischen Völker von den Arienischen abgesondert worden.

<sup>1)</sup> Der aufmerksame Leser wird in diesem Anruf dieselben Gegenstände wiederfinden, die Herodotus (I. 131) als die Bestandtheile der alten Perserreligion angiebt. — Uebrigens wird auch in andern Artikeln des Zendavesta Fleiss im Feldbau als ein Hauptgebot eingeschäftt. So heisst es im Vendidad (Fargard III): "Sage mir den reinsten Punkt des Gesetzes. Saamenkörner ausstreuen, sprach Ormuzd, das ist er." Daher auch das Fest der Feldarbeiter im heiligen Cultus dieses Volkes. Daher auch Dikhan (Ackerbauer) die volksthümliche Benennung für: Perser (vgl. v. Hammer über den Schahnameh, in den Wiener Jahrbb. der Lit. B. IX. S. 83).

#### P. 571.

20:

«Ich rufe an, ich preisse die furchtimen, die mächtigen Feruers der reinen Menschen; die Feruers der Menschen des alten Gesetzes; die Feruers der nenen Menschen; meine Eltern (parents), die Feruers meiner Seele.»

## P. 525.

40 und 41.

- «Ich ruse an, ich preisse alle Meister der Reinheit.»
- «Ich rufe an, ich preisse alle Izeda, sowohl himmlische als irdische, welche die Reichthümer austheilen; welche sollen angebetet und angerufen werden durch die Reinheit, welche herrlich ist.»

#### P. 585.

42.

• O Du, der Du in diese Welt gegeben bist, gegeben gegen die Déva's, Zoroaster, rein, Meister der Reinheit, wenn ich Dich verletzt habe, sey es in Gedanken, sey es in Wort, sey es in Handlung, sey es mit Willen, sey es unwillkührlich, ich richte aufs neue aus dieses Lob zu Deiner Ehre, ja ich rufe Dich an, so ich gefehlt habe vor Dir in diesem Opfer, in dieser Anrufung.

## P. 588.

49

"O Ihr sehr grosse Meister alle, rein, Meister der Reinheit! So ich Euch verletzt habe, sey es in Gedanken, sey es in Wort, sey es in That, sey es mit Willen, sey es ohne Willen, ich richte auß neue aus dieses Lob zu Eurer Ehre; ja ich rufe Euch an, so ich vor Euch gefehlt habe in diesem Opfer und in dieser Anrufung."

#### P. 592.

44.

«Anbeter des Mazda, Anhänger des Zoroaster, Feind der Déva's, Befolger der Vorschriften des Ahura, dass ich meine Huldigung richte an den, der hier gegeben ist, gegeben gegen die Déva's, an Zoroaster, rein, Meister der Reinheit, für das Opfer, für die Anrufung, für das Gebet, welches gewogen macht, für die Segnung. (Dass ich meine Huldigung richte) an die Herrn (die da sind) die Tage, die Tagestheile u. s. w., für die Segnung; «das heisst» (dass ich meine

Huldigung richte) an die Meister (die da sind) die Tage, die Tagestheile, die Monate, die Epochen des Jahres (Gähanbars), die Jahre für das Opfer, für die Anrufung, welche gewogen macht, für den Segen. 1)

<sup>1)</sup> Wenn in diesen Anrufungen Manches an die Bruchstücke der Indischen Veda's erinnert, wovon im Verfolg, so wird andrerseits der Kenner des Alten Testaments in manchen Wiederholungen, z. B. in der ständigen: rein, Herr der Reinheit eine Art von Analogie mit dem Ebräischen Parallelismus membrorum zu finden glauben.

## V.

## Mithras und Mithra.

Nachtrag zu §. 9 ff.

Da der Französische Uebersetzer meines Buches eine sehr lichtvolle Uebersicht der neueren Ansichten dieser Lehre nebst seiner eignen gegeben, 1) so kann ich mich hier auf Mittheilung der neuesten beschränken, denen ich denn auch nachträglich einige Betrachtungen anfügen will. Zunächst hat sich ein anderer Französischer Gelehrter durch eine schöne Monographie um diesen Gegenstand verdient gemacht 2) und darauf unser, berühmter Deutscher Joseph von Hammer. 3) Ich theile zunächst die Hauptergebnisse der Untersuchungen des Letztern mit, oder die Hauptsätze aus seiner Conclusion: 3)

<sup>1)</sup> Herr Guigniaut Notes et Éclairciss. p. 728 - 742.

<sup>2)</sup> Herr Felix Lajard in seinen Nouvelles Observations sur le grand Bas-Relief Mithriaque de la Collection Borghèse au Musée Royal de Paris — à Paris 1828. — Ueber ein anderes erst jüngst aufgefundenes Mithras-Denkmal, das Heddernheimer, hat Herr N. Müller (in den Annalen des Vereins für Nassauische Alterthumskunde II. 1. 8. 3 — 152) zugleich mit einer Betrachtung über andere ähnliche Denkmale Bericht abgestattet. (Vgl. meine Schrift: Zur Geschichte alt-Römischer Cultur am Oberrhein und Neckar S. 49. 99 f. 115 f., wo ich von einigen Mithrassteinen unserer Gegend gehandelt.)

Mémoire sur le culte de Mithra par Jos. de Hammer publié par
 Spencer Smith. Paris 1833 8. mit einem Atlas in 4to.

<sup>4)</sup> Mémoire s. l. c. de Mithra par de Hammer p. 125-127.

Der Ursprung des Cultus und der Mysterien des Mithras müsse in Persien aufgesucht werden, wo Mithras schon zu Zoroasters Zeiten angebetet worden, nicht als der höchste Gott, welcher Ormuzd, nicht als der Genius der Sonne, welcher Khorsched war, sondern als der erste der Izeds, als Zeugungskraft, als Friedebringer und Mittler der Welt. Der Mithras des Zendavesta ist nicht einerlei mit Mond und Sonne, welche Gestirne seine Beisteher sind, noch mit dem Morgenstern, auch nicht als der höchste Gott der Perser.

Die Beziehungen des Mithrascultus auf die Lehre des Zoroaster finden sich aufgezeichnet im Zendavesta und in den ältesten Quellen der Persergeschichte, deren Ueberlieferungen durch den Schahnameh erhalten worden.

Die Zeit der Einführung des Mithrascult ist die des Seeräuberkriegs, und die Ursachen der Ausbreitung dieses Dienstes sind dieselben, wie bei andern Mysterien, nämlich die Hindernisse, die das Heidenthum dem Fortschreiten des Christianismus entgegenstellte.

Der Mithrascult hat im Laufe der Jahrhunderte und bei seiner Ausbreitung von Indien und Persien bis in die äussersten Westländer des Römischen Reichs beträchtliche Veränderungen erlitten. Besonders hat die Indische Lehre der Seelenwanderung<sup>1</sup>) sich erst später, wie mit andern Mysterien,

<sup>1)</sup> Vgl. Stuhr Die Religions-Systeme der heidnischen Völker des Orients S. 374, welcher annimmt, gewisse Vorstellungen über einen verlornen Zustand friedvoller Unschuld, über den Beruf des Menschen zum Kampfe wider das, wodurch die Ordnung des Lebens getrübt werde, und über einen dereinst erfolgenden endlichen Sieg hätten sich schon in der Lehre des von Hom verkündigten atten Gesetzes entwickelt befunden, aber nur in Bezug auf die beschränkten Kreise des irdischen Daseyns des Menschen. [?] "Die höhere ethische, auf das ewige Leben der Seete sich beziehende Deutung jener Vorstellungen, die diesen im neuen Gesetze gegeben ward, scheint allerdings aus dem Judenthum [?] geschöpft zu seyn." — Von solchen umkehrenden Sätzen hätte den Herrn Verfasser schon das berühmte Zeugniss des Theopompus ap. Plutarch. de Isid. p.

so auch mit diesen verbunden, und auf diese Lehre beziehen sich die Hauptembleme der bekannten Mithrasmonumente.

Diese Embleme wären zum Theil schen im Zendavesta erwähnt, wie die Attribute des Mithras, die Angen, die Ohren, seine Wassen, die Vögel Eorosch und Husreschmodad und die Sonne. Andereigehörten den Denkmälern des Römischen Reichs an, wie der Stier, der Hund, die Schlange, der Skorpion, der Löwe, die Hyäne, der Habe, der Greif, der Sperber, die Bäume (Hom und Bansom oder Palmbaum und Cypresse), die Grette als Weltsymbel, die Stusenleiter mit ihren sieben Stusen, die sieben Altäre Symbole den sieben Mysteriengrade; Sonne und Mond als Beistände des Opsens; endlich die beiden Genien oder fackeltragenden Ministranten, die Merabkunst und die Rüchkehr den Seelen bezeichnend.

Die Mithrascärimonien, die zwölf Prüfungen und die sieben Einweihungsgrade erklären sich theils aus gleichzeitigen Schriftstellern theils aus den übriggebliebenen Denkmalen. Die Hauptfeste des Mithras finden sich noch im Parsenkalender. In den Bilddenkmalen stellt die Hauptgruppe immer das Opfer des Mithras dar, der den kosmogonischen Stier opfert, das Symbol der Entstehung und der Wiedergeburt der Welt, der Erzeugung der Leiber, der Vervollkommnung der Geister, der Geburt und der Wiedergeburt der Seelen, welche, vom Monde herabgestiegen, vermittelst der Reinigungen und Läuterungen, körperlicher Prüfungen und geistiger Uebungen zurückgeführt werden zu ihrem himmlischen Ursprung durch Mithras, den Erzeuger und Wiederhersteller, den Erhalter

<sup>514:</sup> sq. Wyttens. abhalten sollen, wo von einem Aufhören des Hades und von einem darauf folgenden glücklichen Lieben der Menschen die Rede ist. Bündig hat auch in einer Abhandlung, überschrieben: Ist die Liehre von der Auferstehung des Leibes wirklich nicht eine altpersische Liehre, Herr J. G. Müller (in Ullmann's und Umbreit's Theologischen Studien und Kritken VIII. 2. S. 477—496) diesen Satz nachgewiesen, und zwar nicht hlos im Bundehesch, sondern auch in ähreren Zendschriften.

und Wohlthäter, den Friedebringer und Mittler, den Retter und Befreier, den Genius der Wahrheit und der Liebe. — Soweit von Hammer. Einige bemerkenswerthe Sätze des Herrn Burnauf habe ich absichtlich bis hierher aufbewahrt. Sie sollen nun folgen:

Die Worte aburasibya und mithratibya1) könnten, sagt derselbe, zur Vermuthung führen, es sey hier von zwei Mithras die Rede; ahura sey ein Titel, und die Stelle sey daher se zu nehmen: «Ich rufe an, ich preisse die beiden Herrn Mithras.» Dies wäre denn der männliche Mithras und die weibliche Mithra. Alsdann müsse man annehmen, die unter der Außechrift Zendavesta aufbehaltenen Zendfragmente seven später als die Vermischung des Assyrisch-Babylonischen Mylittadienstes<sup>2</sup>). mit der Religion von Aria, oder dass sie in einem Lande redigirt worden, wo diese Vermischung Statt gefunden. Bedenke man aber weiter, dass die Zendbücher nur von Linem Mithra sprechen, d. h. von einem Gotte, dessen Titel Sonnengott (Dieu seleil) am besten seine Attribute darstelle, so musse man annehmen, dass jene Bücher älter sind als die Einführung der Mithra-Venus oder Mylitta unter die Zahl der Persischen Gottheiten, worunter Herodot sie angetroffen, oder dass sie wenigstens in einem Lande redigirt worden, das von der Oertlichkeit jener Vermischung entfernt gelegen.

Vielleicht könnten fortgesetzte Untersuchungen künftig das Ergebniss liefern, dass das was man vom Cultus der alten Assyrier kennt nicht radical von dem im Zendavesta vorkommenden Cult verschieden sey. Sollte dieser Satz mit triftigen Beweisen unterstützt werden können, so würde sich daraus ergeben, dass auch die Arienischen Völker eine Mithra-Venus gehabt haben, ein Umstand welcher die Religion der verschiedenen Völker des Persischen Reichs vom Cultus der Nation, die sich in Indien niedergelassen und welche niemals eine Mithra-Ve-

<sup>1)</sup> Izeschne Cap. I. nr. 29; s. Comment. sur le Yaçna p. 350 sqq.

<sup>2)</sup> Herodot. I. 131.

nus gekannt zu haben scheine, unterscheiden würde. Aber zu solchen Annahmen bedürfe es mehrerer und ausdrücklicherer Texte als der obige des Izeschne sey; weswegen er (B.) glaube, bei der Annahme nur Kines Mithras im Zendavesta verbleiben zu können. — Jedoch wird derselbe Gelehrte durch den Inhalt einer andern Stelle der Zendschriften zu einer Vergleichung mit Indischen veranlasst: «Mithra der, der erste der himmlischen Izeds, sich über das Gebirge schwingend, herabsteigt aus der Morgengegend der unsterblichen, von schnellen Rossen gezogenen Sonne; er, der zuerst sich der schönen Gipfel mit ihren goldenen Spitzen (oder Ketten) bemächtigt:»)

Als Ergebniss einer sehr sorgfältigen Erörterung über eine unter Elagabal geschlagene merkwürdige Münze von Trapezunt hat ganz kürzlich Herr Franz von Streber die Personalitäten dieses Cultus unter folgenden vier Sätzen zusammengefasst. Bevor ich diese mittheile, schicke ich die uns angehende Beschreibung der Rückseite jener Münze voraus: Der Gott Lunus reitet auf einen Altar zu; rechts und links zwei Jünglinge mit aufgeschürztem Gewande, mit Chlamys und Phrygischer Mütze, der eine mit emporgehobener, der

<sup>1)</sup> Anfang des vierten Cardé des Jescht von Mithra; Lateinisch: "Mithra, qui primus caelestis Yazada montem transsilit ex orientali regione immortalis solis, rapidos equos habentis; Mithra, qui primus auratis culminibus — pulchra cacumina occupat." vgl. Notes et eclairciss. sur le Yaçna p. LXVI. not. N. wo Burnouf bemerkt, man werde durch die grosse Achnlichkeit überrascht, welche diese Stelle mit einigen alten Hymnen der von Rosen edirten Fragmente der Veda's habe. Ich werde im folgenden Capitel Proben davon geben, und bemerke vorläufig nur, dass sich demgemäss der Anruf an die Gottheit als der uns bekannte älteste Ausdruck der Naturreligionen herausstellt, dessen Ton wenigstens einige der einfachsten Hymnen unter Orpheus Namen wohl getroffen haben. — An jenen Anruf schliesst sich ein anderor, der so anfängt (vgl. a. O. p. LXXVI. Not. P.) "Tunc omnem constituit Ariae locum beneficiis, und sich schliesst: — in quo montes excelsi pascuis vestiti, aquosi pabulum bovi praebent."

andere mit niedergesenkter Fackel; nebenan ein Baum; unter der Scene eine kriechende Schlange. 1) Ich lasse hierauf die bemerkten Sätze folgen, und füge ihnen vorläufig gleich unter dem Text einige kurze Anmerkungen bei:

« Die verschiedenen Mithrischen Vorstellungen werden am einfachsten vielleicht so bestimmt:

Die Persische Mitra ist das weibliche Feuer, dessen Hauptbegriff der Mond ist. Selene die Beschützerin der Perser. » 2)

Der Persische Mithras ist das männliche Feuer, dessen Hauptbegriff Sol (der Sonnengott) ist, der höchste Gott der Perser. 3)

« Anaitis oder die Pontisch-Persische Mitra ist das weibmännliche Feuer, mit Vorwaltung des weiblichen Wesens, Mitra-Mithras.»

<sup>1)</sup> S. Numismata nonnulla Graeca ex museo Regis Bavariae. — ed. Fr. Streber in den Abhandlungen der Königl. Bayerischen Akademie der Wissenschaften. I. S. 169. — eine Abhandlung reich an praktischen Beispielen der Erläuterung der Mythologie durch die Numismatik.

<sup>21 &</sup>quot;Selene, Persarum protectrix" S. 187 und so auch S. 179 f. und S. 184. Es sollte aber heissen: Persarum praenuntia (praenuntiatrix, vates). Nämlich bei einer Sonnenfinsterniss (Herodot. VII. 37) sagen die Magier: ήλιον είναι Ελλήνων προδέκτορα, σελήνην δε σφέων. Eben so baben jedoch die Ausleger des Curtius IV. 10. 4 in der Erzählung von einer Mondsfinsterniss dieses Herodoteische Wort falsch gedeutet; ja selbst Th. Gataker Adverss. Miscell. p. 661. A. der übersetzt hat: lunam esse ipsorum praesidem. Weil das Wort selbst im neuesten Londner Stephanus übergangen worden, so muss ich bemerken, dass es für  $\pi \rho o$ δείκτορα steht, von προδείκνυμε, Ionisch προδέκτυμε. Der Sinn ist also; eine Verfinsterung der Sonne wäre ein übles Vorzeichen für die Griechen; die des Mondes - für die Perser. Aber um den hohen Rang der Mithra bet den Persern zu beweisen bedarf es, um Anderes zu übergehen, nur cines Blicks auf die classische Stelle desselben Herodot I. 131. - Die enge Verbindung mit dem Monde ergiebt sich aber unter andern aus Izeschne I. 29, wo erst Mithra, dann der Mond, dann wieder Mithra angerufen werden (s. das über diese Stelle kurz vorher Bemerkte).

<sup>3)</sup> Strabo XV. 13. p. 221 Tzsch. Πέρσαι — τιμῶσι δὲ καὶ η̈ίιον, ὅν καλοῦσι Μίθρην, vgl. oben Burnouf zum Yaçna 1. 29. Hesych. II. p. 601

Lums endlich, oder der Pontisch-Persische Mithras ist das mannweibliche Feuer, mit Vorwaltung des mannlichen Wesens, Mithras-Mitra.

Je entschiedener die Mithriaca als eine Weltreligion hervortreten, desto willkommener werden uns neue Beiträge zur Einsicht in dieselbe seyn. Die jüngste Zeit hat uns besonders einige ganz unerwartete Bilddenkmale dieses Kreises geliefert. Davon will ich zuvörderst sprechen, und sodann einige Nachweisungen geben, theils von Spuren dieser Religion in den ältesten Mythologumenen der Griechen theils von Lehren, Sagen und Bildern der christlichen Jahrhunderte bis zum Mittelalter herab; woraus sich der Schluss von selbst ergeben wird, dass die Lebenskraft dieser Religion eben so merkwürdig als ihre Gefügigkeit gewesen, unter den verschiedensten Formen zu erseheinen.

Wenn ich bisher angenommen hatte, dass eine liebliche geflügelte einen Stier opfernde Jungfrau, als Corretat zum Stieropferer Mithras, eine in gleicher Handlung dargestellte Mithra sey,¹) so war dies doch nur eine spätere Griechisch-Römische Auffassung dieser Personen und ihrer Verrichtungen. Jetzt aber können wir die Originalnamen dieser Gottheiten: Mithro und Mao auf einer ganzen Reihe von Inde-Baktrischen

Alberti: Midons, o nouves et Micous Seos. Aus einer andern Stelle des Strabe p. 226: Ora d' ar Siavas. Seos. Aus einer andern Stelle des Strabe p. 226: Ora d' ar Siavas. Seos. nouve vã nucl exportus möchte Herr van Limbourg Brouwer (État de la tivilisat. des Grecs II. p. 183) schliessen: "que le culte de Mitra a été confondu ou, si l'on veut, réuni par les Perses avec le culte du feu" — in so fern es Sonnenfeuerdienst war, bemerke 1ch, auch der Cult des Mithras. Aber wehn die Verehrung der Mitra erst unter Artaxerxes Mnemon zu den Persern gekommen wäre (s. a. a. 0.), so hätte Herodot dech wohl nicht davon berichten können.

<sup>1)</sup> Mit Zustimmung der Herrn Lajard und Streber (s. des Letzteren Numismata p. 176. not. 20).

Münzen lesen.') Der Gelehrte, dem wir diese Mittheilung verdanken, bemerkt dabei: 2) — «Et la nation que nous y puisons d'une personification de dieu de la mythologie Bactrienne, qui repondait à la fois aux deux principes male et femelle de la lumière, et qui pouvait être désignée tantôt par le nom Mathre, tantêt par le nom Mao, selon que le principe male ou femelle de cet androgyne prévalait dans sa représentation, ne parait suiette à aucune doute. » 2)

Ueber diese Zweiheit des Licht- und Feuergottes erklärt sich Julius Firmicus') so: «Persae et Magi omnes — ignem praeferunt, et omnibus elementis putant debere praeponi. Hi itaque Iovem in duas dividunt potestates, naturam eius ad utriusque sexus transferentes, et (ad scheint ausgefallen) viri et foeminae simulacra ignis substantiam deputantes, et mulierem quidem triformi vultu constituunt, monstrosis eam serpentibus

<sup>1)</sup> Nămiich MIOPO und MAO, Sonne und Mond. S. Ravul-Rochette. Deuxième Supplement à la Notice sur quelques Médailles Grecques inédites de Rois de la Bactriane et de l'Inda. Paris 1836 p. 49 sqq.

<sup>2)</sup> Bacul-Bocheste a. a. Q. p. 50.

<sup>3)</sup> In einer Anmerkung führt derselbe (p. 50 sq.) fortt "Du reste la figure de cette décese (der Göttin von Komana), talle que nous la connaissons par des médailles, entre autres, parcelles de Hière caesarée, du Pont (Millingen, ancient Coins of Greek Cities pl. V. nr. 4. p. 67—68) répond exactement à sa nature androgyne et au culte lunaire dont elle était l'expression. Elle a la tête radiée; elle est vêtue d'habits de femme et elle porte une massue, en s'appuyant sur un bouclier. C'est donc à la fois un type d'accord avec l'image du Dieu Lunus, adoré dans le Pont, et avec celle de l'Hercule-Sandon de la Lydie, tel que nous pouvons nous le représenter d'après les temoignages des anciens; et c'est, sous toutes ces formes diverses, la personification du Genie à la fois mâle et femelle, de la lune, tel que nous le montrent nes médailles Indo-Bactriennes, avec le nom de Mithro, eu de Mao."

<sup>4)</sup> De error. profan. religg. cap. V. p. 16 sq. ed. Fr. Münter. Ich hebe aus den Anmerkungen dieses Gelehrten nur das unmittelbar zu meinem Zweck Nothwendige heraus.

illigantes. 1) Diese dreiköpfige Göttin tritt uns nan auf einer Baktrischen Münze eines Griechischen Königs deutlich vor Augen. - Eine herrliche Tetradrachme, aus der Sammlung des General Allard in die Königl. Französische Sammkung als ein Stück ersten Ranges aufgenommen. - Vorderseite: Unbedecktes mit dem Diadem umgebenes Haupt eines Königs rechts gewendet; Kehrseite: Stehende Figur des Juppiter, mit dem Pallium bekleidet, auf einen langen Scepter gestützt en face, doch mit rechts gewendetem Haupt. Er hält in der Rechten eine dreiköpfige Figur, welche nach jeder Seite eine Hand ausstreckt, worauf eine gerade stehende brennende Fackel steht. Daneben der eigen geformte Charakter  $\Phi$  und die Inschrift  $BA\Sigma IAE\Omega\Sigma A\Gamma A\Theta OKAEO Y\Sigma$ .2) Der Gelehrte, dem wir diese wichtige Mittheilungen verdanken, hat hierbei, nach dem Vorgang des Herrn Duc de Luynes, sehr befriedigend über die verschiedenen Beinamen und Attribute der Hekate bei Dichtern und auf Kunstdenkmalen zumal auf Münzen gehandelt. und man wird mit dem Ergebniss, das ich mit den Worten des Autors selbst beifügen will, eben so befriedigt seyn können: - "On conviendra que toutes ces indications s' accordent pour nous faire connaître, dans notre Artemis-Hecaté portestambeau, une divinité lunaire, dons le culte, propre à l'Asie, n'avait pu être apporté aux Grecs du premier âge que par des navigateurs de cette partie du monde; et dont, à une

<sup>1)</sup> Wenn zu den Worten mulierem triformi vultu Münter folgende Anmerkung macht: "Quatenus in eam ex mente Graecorum coaluerant Mylitta, Artemis et Persephone. Nam de idolo tricipiti ad formam Hecates ficto non est quod cogitemus." so würde er sie wohl unterdrückt haben, hätte er sich des Capitolinischen Bildwerks erinnert, welches aus drei Figuren besteht, wovon die eine, mit einem Strahlenhaupt und Phrygischer Mütze, in einer Hand einen Dolch, in der andern eine. Schlange hält; also lauter Mithrische Symbole in sich vereinigt. (Man s. jetzt Streber a. a. O. p. 180. not. 38.)

<sup>2)</sup> Raoul-Rochette Deux. Supplem. à la Notice sur les Médailles Indo-Bactriennes p. 13 und dazu pl. II. nr. 1.

autre époque les Grecs, conduits par Alexandre dans la Bactriane, retrouvèrent le type primitif dans sa patrie même, tel qu'ils le reproduisirent à leur maniere sur la monnaie d'Agathocle, comme un premier hommage rendu a leur conquête nouvelle, en même temps que comme une réminiscence de leur vieille croyance. 1) - Aber sind wir nicht nur berechtigt, sondern auch der Consequenz gemäss genöthigt, noch einen Schritt weiter zu gehen? Die Griechen hatten ja überhaupt die Gewohnheit, sich nach den Religionen der von ihnen eroberten fremden Länder zu bequemen, und die Vorstellungen, Attribute, Namen und Beinamen der barbarischen Gottheiten bestehen zu lassen, oder unmerklich umgemodelt mit denen ihrer Hellenischen Götter in Eintracht zu bringen. Hier aber in Baktrien haben sie ja, wie wir gesehen, die einheimischen Gottheiten, Sonne und Mond, unter ihren Asiatischen Namen Mithro und Mao auf den Münzen verewigt. Demgemäss werden wir die auf den Scepter gestützte ehrwürdige Gestalt auf der Münze des Agathokles mit vollem Recht als Ormuzd oder Juppiter - Ormuzd bezeichnen;2) die dreiköpfige Fackelträgerin aber, die dieser Ormuzd auf seiner Hand trägt, als Mithra oder Mithra-'Artemis oder als Mithra-Hekate; so dass also beide Figuren die in den Zoroastrischen Lehren ausgesprochene Conjunction des Ormuzd mit dem heiligen Feuer und Licht vor Augen stellen. Der Persische Mithras kommt noch auf einem spät-Römischen Denkmal in Verbindung vor. In einer Inschrift lesen wir unter andern folgende Verse:

Idem augur triplicis cultor venerande Dianae Persidicique Mithrae antistes Babylonie templi. 3)

<sup>1)</sup> Racul-Rochette Deux. Supplement p. 15 sq.

oder Zeus-Oremazes, wie Aristoteles ap. Diog. Laert. procem.
 8 wirklich synonymisch sagt: Ζεὺς καὶ Προμάσδης. Als Zeus und Juppiter bezeichnen aber viele andere alte Schriftsteller den Ormuzd, vgl. Bähr ad Ctesiae reliqq. p. 146.

<sup>3)</sup> Bei Gruter p. XXVIII. 6 und in Ferreti Musae lapid. IV. p. 9.
Fr. Münter hat sie in der Beligion der Babylonier IV. S. 56 unvollstän-Creuzer's deutsche Schriften. I. 2.
22

So hätten wir demnach von so späten Römischen Zeugnissen die Bestätigung in Baktrisch-Griechischen Denkmalen gewonnen: und wenn das äussere Ansehn dieser dreiköpfigen Mithra der Indischen Trimurti ähnlich ist, so ist dies ein neuer Beleg für die Verwandtschaft der Mithraslehre mit alt-Indischer Theologie. Doch, dies vorietzt bei Seite gelassen, legt sich die Frage nahe, welche Gestalt die alten Perser ihrem Mithras gegeben, die man bisher auf den Bildwerken vermisste. Es verdient gewiss alle Aufmerksamkeit, wenn ein schaffsinniger Forscher den alten Mithras in einer mit verschiedenen Attributen versehenen erhabenen Mannesgestalt, worüber ein achteckiger Stern (die Sonne) schwebt, und gegenüber in einem andern auf einem Einhorne stehenden Heros den Ormuzd, und dagegen in einer dritten widrigen Figur eines, seinen obern Theilen nach als Vogel vorgestellten Wesens den Ahriman gefunden zu haben glaubt. 2) - Aber nicht bles eine Analogie lässt uns vermuthen, sondern ein bestimmtes Zeugniss nöthigt uns auch anzunehmen, dass es neben der dreigestalteten Mithra-Hekate auch einen dreigestalteten Mithras gegeben habe; denn der dreifache<sup>3</sup>) wird er ausdrück-

dig und nicht ganz correct mitgetheilt. Der Persidicus Mithras ist der Persische, und es muss nicht Babylone sondern Babylonie gelesen werden. Folglich fallen Münter's Schlüsse auf das Local von Babylon hinweg. Babylonie bezeichnet des Priesters Profession, als eines Astrologen (s. Ruhnken. ad Porphyr. de A. N. p. 16, vgl. Mitscherlich ad Horat. I. od. 11. vs. 2).

<sup>1)</sup> Streber Numismm. p. 175.

<sup>2)</sup> Auf oberasiatischen Cylindern, jetzt bei Guigmaut Religg. de l'Antiquité pl. XXIII. nr. 129 und pl. XXIII. nr. 125. a. cf. Guigmaut's Notes et Eclairciss. I. 2. p. 726 sq. und daselbst Grotefend.

<sup>3)</sup> Ml9 que reindásico beim Maximus in den Scholien zu Dionysii Areopagit. Epist. p. 91. — Ueber Ormuzd, der sich als Demiurg verdreifacht habe, s. Plutarch. de Isid. et Osirid. p. 369. p. 514 sq. Wyttenb. Auch Feridun wird im Zendavesta als Treteno, Treteomo, d. h. als dreifach bezeichnet (s. Guigniaut Notes et Ecl. p. 682. 733).

lich genannt, ein Ausdruck der auch einmal in einer andern Urkunde vom Ormuzd in seinem Schöpfungswerke gebraucht wird. So führen uns also die neuaufgefundenen Denkmale den älteren Vorstellungen der Iranisch-Persischen Gottheiten immer näher, und so dürfen wir auch die Hoffnung nicht aufgeben, auf andern ähnlichen Monumenten wohl einmal einem dreigestalteten oder dreihauptigen Mithras zu begegnen.

Dieser Mithras-Perses ruft uns ferner gewisse alt-Griechische Genealogien ins Gedächtniss, zuvörderst die Ehe des Helios und der Perse oder Perseis (Πέρση, Περσητς), woraus neben andern Kindern Perses geboren wird. ) Besonders merkwürdige Spuren dieser Iranischen Gottheiten und Culte zeigen sich in der Theogonie des Hesiodus; und besonders über die so eben behandelten Personalitäten äussert sich ein gründlicher Alterthumsforscher folgendermassen: «Ganz besonders noch thun sich alle diese Personen als Symbole innerasiatischer Völker dadurch kund, dass sie Zauberei und geheime Künste üben, deren Vaterland immer dort war. haben wir die zauberische Natur im Perseus anerkannt; und vom Perses, dessen Fabel übrigens ganz verloren ist, sagt Hesiod,2) bei dem er aber ein Sohn des Titanen Krios ist, dass er πασι μετέπρεπεν ίδμοσύνησιν, womit es denn genau zusammenhängt, dass Hekate seine Tochter ist;3) Aeetes endlich ist als Zauberer hinreichend bekannt. » 1) Ich habe mich schon oben an den Ausspruch dieses gelehrten Mannes angeschlossen, dass in solchen mythischen Namen die frühe Bekanntschaft der Griechen mit den Namen der entfernten

<sup>1)</sup> Odyss. K. 139 mit Eustath. p. 387 und Apollodor. I. 9. 1.

<sup>2)</sup> Theog. 377.

<sup>3)</sup> Theog. 411 sqq. Diese ganz sonst unbegreifliche Beschreibung von der Herrschaft, den Kräften, Gaben und Wohlthaten der Hekate wird aus den Schilderungen des Mithras und seiner Segnungen (in den Zendschriften) erst eigentlich verständlich.

<sup>4)</sup> Buttmann Mythologus H. S. 192.

Völker Asiens sich verrathe. — Ja noch mehr! Dass auch ganze Iranische Lehr – und Bilderreihen lange vor der historischen Zeit von den Griechen aufgenommen und mit ihren Stammculten verwebt worden, davon kann ein jeder sich aus dem Mithrischen Faden überzeugen, den ich oben §. 12 und 18 in den Mythen von Perseus nachgewiesen. ¹) Waren aber schen in der Vorzeit Mithriaca bis in den Griechischen Continent vorgedrungen, so wäre es wunderlich, wenn sie hier stehen geblieben. Im Gegentheil gewinnt die Vorstellung eines bedeutenden Geographen und Geschichtsforschers immer mehr für sich, dass der Mithrasdienst in die süddentschen Länder nicht erst (wenn auch von ihnen wohl unter verschiedenen neuen Formen) durch die Römer eingebracht, sondern von den Deutschen Stammvölkern aus Oberasien mitgebracht sey.")

Schliesslich werfe ich noch einen Blick auf einige Combinationen Persischer Lehren und Gebräuche, die in Vorderasien mit Jüdischen und Christlichen Statt gefunden. Zunächst tritt hier Kappadocien hervor. Dort waren ja Feuerheiligthümer (πυραιθεία) eingerichtet, in welchen die Feueranzünder (πυραιθεία) ihre regelmässigen Liturgien verrichteten. Dieser Feuer – und Lichtdienst hatte sich hier mit Jüdischen und Christlichen Lehren und Culten vermengt. Die sogenannten Hypsistarier (Υψιστάριοι) verbanden mit einem strengen Monotheismus und mit der Sabbathsfeier am siebenten Tage die Verehrung des Feuers und der Lichter (τιμώσει τὸ πυραιαι τὰ λύχνα) und gelehrte zum Theil unter ihnen lebende

<sup>1)</sup> Wo auch von der Vermischung der Phrygischen Sabazien mit den Mithrasculten die Rede. vgl. jetzt Streber Numismm. p. 176. Von den Mithrischen Elementen in dem Mythus vom Erysichthon kann erst bei dem Ceresdienst die Rede seyn. Vorläufig vgl. man Band IV. S. 142 ff. der 2ten Ausgabe dieses Werks.

<sup>2)</sup> Karl Ritter in der Erdkunde II. S. 908.

<sup>3)</sup> Strabo XV. p. 224 sq. Tzsch. Es kann erst im Verfolg von den dortigen Culten und von der Verehrung einer Asiatischen Mondgöttin in zwei Priesterstaaten, beide Komana genannt, die Rede seyn.

Kircheniehrer bezüchtigten sie heidnischen Irrthums (Ελληνική πλάνη). Dieses heidnische Element ihres Glaubens und Dienstes war eben ein Persisches, und es ist sonderbar, bei diesen Verehrern eines höchsten Gottes an ein aus der Vorwelt gerettetes Häuflein von Bekennern einer reinen Urreligion zu denken, vielmehr anzunehmen, dass es Leute waren, die den Mosaismus mit dem Parsismus, vielleicht mit der Absicht, einen dritten neuen Glauben daraus zu bilden, amalgamirt hatten. 1)

Folgendes über eine Verschmelzung einer Persischen Personalität mit einer Christlichen werfe ich als einen blossen Gedanken hin, dessen Werth oder Unwerth gelehrte Theologen bestimmen mögen. In dem apokryphischen Evangelium der Ebräer kommt die höchst sonderbare Erwähnung einer Mutter Christi vor. Ja der Erlöser wird selbst redend eingeführt, wo er eine Handlung derselben berichtet, und sie, seine Mutter, das πνεύμα άγιον nennt.2) Man kann über einen solchen Gegenstand nicht umsichtiger und erschöpfender sprechea, als dies einer unsrer gelehrtesten Theologen gethan.3) Nun waren, bemerke ich, die Juden und Christen mit derjenigen Person der Persischen Theologie, die wir als Mithra schon aus dem Herodotus kennen gelernt, ohne Zweisel frühe bekannt geworden, und blieben lange in dieser Bekanntschaft, wie die Zeugnisse des Ambrosius, des Julius Firmicus und Anderer beweisen. Sodann war in der entwickelten Perserlebre Mithras als der mannliche, starke, läuternde Feuergeist. such im ethischen Sinne längstens vorgestellt; Mithra aber als die weibliche, mildreinigende und den Willen heiligende Licht - und Feuergöttin. Da es nun endlich im Iranischen

<sup>1)</sup> Suidas p. 3741 Gaisford, mit Kuster's Note; und besonders Dr. C. Ullmann's Gregorius von Nazianz der Theologe, Anhang V. S. 558 ff.

Origenes in Johann. p. 59 ed. Huet. — ἐνθα αὐτὸς ὁ Σωτής φησι,
 ἄχτι ἐλαβέ με ἡ Μήτης μου, τὸ ἄγιον πνεῦμα κτλ.

<sup>3)</sup> Herr Dr. K. J. Nitzsch, in der Abhandlung vom Pneuma Hagion als der Mutter des Christs; in dessen Theologischen Studien I.S. 4 — 150.

nisstag, der 23. April, ist nicht ohne altagrarische Bedeutung. Im Römer-Kalender fiel er zwei Tage nach den Palilien, d. h. gerade mitten in den Frühling, wo selbst in den Westländern die Bemühungen des Landmanns durch die Ueppigkeit der Cerealien und der Vegetabilien aller Art auf das erfreulichste sich belohnt sahen.

Es hat demnach im ganzen Gebiete der alten Religionen, von frühester Vorzeit bis in die spätesten Jahrhunderte des Christenthums, kein Cultus einen grösseren Wechsel von Metamorphosen überdauert als eben dieser des Mithras-Perseus.

Autor wirft aber auch den Kampf mit dem Drachen weit weg, und sieht in den Mythen von den Kämpfen des Perseus, Theseus u. s. w. nur Nachäffungen der Kämpfe des David und Samson, womit der Teufel die Wunder Gottes im A. T. habe verspotten wollen (p. 4 sqq.).

### Angabe der Abbildungen

zum zweiten Heft.

Nr. 1. Geflügeltes, löwenartiges, Persisches Fabelthier. Carneol-Scarabaeus; an der rechten Seite unten etwas ausgesprungen; in einer Heidelberger Sammlung.

Nr. 2. Vogelkopf mit zwei aus dem Scheitel hervorragenden Hörnern oder steifen Federn, mit borstenartiger Mähne am Hinterhals. Carneol, auf der convexen Seite im Feuer weiss gebrannt; in einer Heidelberger Sammlung.

Anmerkung. Man vgl. Nr. 4 und dazu den Nachtrag V. Wäre nämlich die dort angegebene Deutung auf Ahriman entschieden gewiss, so könnte bei diesem Vogelkopf an denselben Dämon gedacht werden.

- Nr. 8. Grabmal vielleicht des Darius Hystaspis, Basrelief im Felsen des Bergs Rachmed in Farsistan mit den Bildern von Löwen, Stieren, Feueraltar, Sonnenscheibe und mit dem über dem Betenden in der Luft schwebenden Ferver; nach Chardin Voyage pl. LXVII. vgl. Hoeck Veteris Mediae et Persiae Monumenta tab. I und p. 11. 16—18. W. Ousely Travels H. pl. 41 und Ker-Potter I. pl. 17.
- Nr. 4. Eine unförmlich-widrige Gestalt, halb Vogel, halb Mensch; zwischen den Flügeln sieht man einen vielstrahligen

Stern, in der einen Hand eine Büchse; die Bewegung der Gestalt zeigt zaghafte Flucht an. Porphyr-Cylinder bei W. Ousely Travels II. pl. 37; nach Guigniaut pl. XXII. nr. 125. a. vgl. dessen Explication des Planches p. 30 und die Anmerk. oben zu Nr. 2.

- Nr. 5. Gefügelter Stier mit einem Menschenhaupt; daneben der halbe Mond und ein Stern. Nach einem von Fr. Münter mir mitgetheilten Siegelabdruck einer Gemme in Chalcedon; vgl. Niebuhr's Reise II. tab. 2 und W. Ousely I. pl. 21. nr. 30.
- Nr. 6. Aehnliches Gebilde, auf dem Menschenhaupt ebenfalls das Diadem, Basrelief von Persepolis, s. W. Ousely II. pl. 41. nr. 4. vgl. Ker-Potter I. pl. 32, 33. Guigniaut (Explic. d. planches p. 27) bezeichnet es als Abudad-Kaiomorts oder als den Menschen-Stier, König der Erde, und nennt es eine Art von Persischer Sphinx. Alsdann müsste man aber an das Herodoteische Mann-Sphinx (ἀνδρόσφιγξ) denken. v. Hammer nennt diese thiermenschliche Gestalt den Persischen Cherub.
- Nr. 7. Das Einhorn oder der einhörnige Stier, Anführer der reinen Thiere des Ormuzd, von dem Löwen des Ahriman angefallen; Basrelief von Persepolis, bei Ker-Potter Travels I. pl. 35, nach Guigniaut pl. XXIII. nr. 118.
- Nr. 8. Dem Ansehn nach eine Einweihungsscene; links eine langbärtige, reichbekleidete Person mit einem symbolischen Werkzeug in der Hand, auf ein ungeflügeltes Einhorn tretend, im Gespräch gewendet und die rechte Hand erhebend gegen eine zweite unbärtige Person mit blossem Haupte, welche das symbolische Instrument empfangen zu wollen scheint. Bechts eine dritte unbärtige Person von heroischer Gestalt, gekleidet und bewaffnet wie die erste, der mittleren Person eine grosse Perlenschnur darreichend; über ihr die Sonne mit acht Strahlen und der geflügelte Ferver; über der ersten Person der schwebende Halbmond. Zwischen der Mittel- und der dritten Figur ein heiliger Baum, vielleicht der des Hom,

nebst mehreren andern Beiwerken. Cylinder aus weissem Achat, bei Ker-Potter II. pl. 80. nr. 1; nach Guigniaut pl. XXIII. nr. 120. (Vgl. dessen Expl. d. planches p. 27 sq. und Nachtrag V, wo bemerkt ist, dass Grotefend in der ersten Figur den Ormuzd und in der dritten den Mithras vermuthet.)

- Nr. 9. Bärtige mit einem langen Talare bekleidete Gestalt mit vier grossen ausgebreiteten Flügeln und einem aegyptischartigen Kopfschmuck; darüber eine dreifache Keilschrift in verschiedenen Charakteren; Säulen-Relief von Morghgab oder dem alten Pasargadae, wie man glaubt; bei Ker-Potter I. pl. 13; nach Guigniaut pl. XXIV. nr. 123; der einen Ized oder vergötterten Heros in dieser Gestalt vermuthet. Ist es etwa der Serosch, oder das personisicirte Lebens- und Gesetzeswort des Ormuzd? (S. Nachtrag IV.)
- Nr. 10. Das von Pausanias beschriebene Löwenthor von Mycenae in Argolis. Die verstümmelten über einer Grotte auf einem Architrave stehenden zwei Löwen halten eine hohle Säule; nach W. Gell, Argolis pl. 8—10 (s. unsern Text im Abschnitt: Mithras Perseus).
- Nr. 11. Das Mithrasopfer und die Opferhandlung eines Priesters der Sabazien; nach einem bei Ladenburg am Neckar gefundenen Römischen Basrelief, abgebildet in den Acta Academ. Theodoro-Palatinae Tom. I. tab. 2. nr. 3.
- Nr. 12. Mithra oder Venus victrix, vor einem mit Opfergaben besetzten Altare das Stieropfer verrichtend; Basrelief in terra cotta im Britisch Museum, London 1818, pl. XVI. nr. 26.
- Nr. 13. Mithras unbekleidet, behelmt, mit einer Keule den Stier erschlagend; über dem Helm die Sonnenscheibe; nach dem Monument von Salzburg, bei v. Hammer Mithriaques, Atlas, tab. IX. nr. 5.
- Nr. 14. Zwei Gruppen; eine mit der Persischen Mitra bedeckte Person bindet zwei gebändigte Stiere; eine andere Person, halb Mensch, halb Stier (eine Art von Centaur) scheint einen phantastischen Löwen, der sich erhebt, mit

magischen Banden zurückzuhalten. Babylonischer Cylinder bei Ker-Potter II. pl. 79. nr. 4 (nach Guigniaut pl. XXII bis nr. 122. b.).

Nr. 15. Mithra - Artemis - Hekate auf einer Griechisch - Baktrischen Silbermünze des Königs Agathokies, nach Raoul-Rochette Deuxième Supplement à la Notice d. Medailles Bactr. pl. II. nr. 1. (Vgl. Nachtrag V.)

Nr. 16. Mithras-Lunus auf einer Münze von Trapezunt, nach Fr. Streber Numismata in den Abhandlungen der Münchner Akademie d. Wissensch. I. tab. H. nr. 16. (Vgl. Nachtrag V.)

Nr. 17. Eine Seite des Mithras-Denkmals von Heddernheim mit dem Stieropfer, vielen andern Beiwerken und mit Scenen der Mithrasweihen; s. Habel und N. Müller in den Annalen des Vereins für Nassauische Alterthumskunde I. S. 45 ff. und II. S. 3 ff. vgl. v. Hammer Mithriaques, Atlas pl. XIV. (Dergleichen Weihescenen sind auch auf Trajan's Triumphbogen zu Benevent vorgestellt, s. Cam. Rossi l'arco Trajano, vgl. Indicazione del più Rimarcabile in Napoli e Contorni del D. A. de Jorio. Ed. nouv. p. 50. tav. 9.)

Nr. 18. Drei liegende Steinböcke, die sich in Einem Kopfe zu Einem componirten Gebilde vereinigen; darüber zwei Sterne. Ziegelrother undurchsichtiger Jaspis mit einer Lücke rechts oben; in einer Heidelberger Sammlung.

Anmerkung. Der Steinbock erscheint auch auf einer Persischen Gemme der Stoschischen, jetzt Königl. Preussischen Sammlung bei Tölken S. 45. nr. 190. — Hier aber ist an den siderischen Steinbock zu denken, wie denn auf dem Mithrasdenkmal von Hermanstad ein Widder vor dem Hause des Steinbocks im Thierkreise liegt, s. von Hammer Mithriaca p. 91. — Die Pforte des Steinbocks im Wintersolstitium, oder die Götterpforte, wie sie hiess, weil durch sie die Seelen zum Göttersitze zurückkehren, bezieht sich auf den Mithras als Seelenführer (ψυχαγωγός, s. van Goens ad Porphyr. de A. N. p. 90 sqq. p. 116 sqq.). Der dreifache Stein-

bock unerer Gemme könnte, nach der Gewohnheit der Perser, Götter und Geister unter Thierbildern vorzustellen, auch auf den dreifachen Mithras, wie er genannt wird, — s. Nachtrag V — Bezug haben.

Nr. 19. Ebenfalls astronomische Vorstellung: Ein in den Schaft eines Bogens eingespannter Löwe; über dem Rücken ein Halbmond, zwischen den Vorder- und Hinterfüssen ein grösserer Stern, zwei kleinere in Scheiben eingefasste an beiden Enden des Bogens; Chalcedon, durch Feuer undurchsichtig, in derselben Heidelb. Sammlung.

Anmerkung. Ueber die Form des Persischen Bogens auf Gold- und Silber-Dariken hat schon Spanheim de usu et praest. Numismm. I. 6. 5. p. 324 sqq. das Nöthige bemerkt. Der Bogen unsrer Gemme erinnert an die Worte des Ammianus Marcellinus XXII. 8. 37: «Scythici soli vel Parthici arcus — effigiem lunae decrescentis ostendunt. » An der symbolischen Bedeutung des Persischen Bogens lassen die von Hyde de relig. vett. Persarum p. 307 und 528 gesammelten Stellen nicht zweifeln; vgl. auch Herbelot Bibl. orient. unter Caian. Bei der dualistischen Bedeutung der Persischen Thiersymbolik dürfen wir uns nicht wundern, dass Mithras selbst auch als Löwe vorgestellt wurde - s. v. Hammer Mithriaca p. 108; nicht zu gedenken, dass die Löwenweihen (Leontica) ein Grad der Mithrasmysterien waren.

Nr. 20. Rabe auf einem Nicoto (onicolo) von schr regelmässigen Lagen; in einem Siegelring derselben Sammlung. Der Rabe war dem Apollo geheiligt; aber bei solchen, grossentheils wohl dem Römischen Zeitalter angehörigen Gemmenbildern denke ich vielmehr an die Bemerkung Fr. Münter's ad Int. Firmic. V. p. 20: «In Dactyliothecis obviae sunt gemmae caelatae, coroos, leones, scorpiones exhibentes, ad eadem sacra (Mithriaca) pertinentes » und die Coracia waren ja ein Grad der Mithrasweihen. Dahin möchte vielleicht auch der

Skorpion auf der Marburger Gemme nr. 19 zu ziehen seyn; s. meine Schrift: Zur Gemmenkunde S. 71 ff.

- Nr. 21. Der Sonnengott, jugendlich gebildet, mit dem Ring der Ewigkeit in der Hand, auf einem Throne sitzend, im Gespräch mit einem Manne; hinter dem Gott eine andere Figur; oben ein sechseckiger Stern; Siegelstein bei Münter, Religion der Babylonier Taf. I. nr. 3.
- Nr. 22. 23. Eine männliche Figur betet vor einem Altar, auf dem ein Triangel liegt; daneben eine Gazelle; Siegelstein ebendaselbst I. nr. 6. 7.
- Nr. 24. Männliche mit vier Flügeln versehene Gestalt, zwei Strausse erdrosselnd; Assyrischer Cylinder aus Ninive; röthlicher Jaspis (in der Sammlung des Herrn Hofrath Dr. Dorow; s. dessen Morgenländische Alterthümer Tab. I; vgl. Fr. Münter Relig. der Babylonier S. 138. nr. 14).
- Nr. 25. Uralte Vorstellung eines Kriegs- oder Ackermanns, der zwei Stiere führt; Assyrische Halbkugel als Amulet; in der Sammlung des Herrn Hofrath Köppen in St. Petersburg.
  - Anmerkung. Dieses Bild hat grosse Aehnlichkeit mit dem Bilde auf Silbermünzen der Thrakischen Stadt Orrheskos, in barbarischer Art einen Krieger, der Stiere führt, vorstellend; bei Mionnet Suppl. III. pl. 8. nr. 2 und daraus bei K. O. Müller, Denkm. d. alten Kunst Taf. XVII. nr. 83.
- Nr. 26. Priester, mit dem Penom vor dem Munde, zwei gazellenartige Opferthiere zu beiden Seiten schwebend; Scarabaeus, Sarder (in einer Heidelberger Sammlung).
- Nr. 27. Fabelthier, unförmlich mit einem Elephantenrüssel; über dem Thier das Sonnenzeichen; Stoschische Gemme, Heliotrop (nach Winckelmann Dactyliotheca Stoschiana tab. 19. nr. 134. vgl. Tölken Erklärendes Verzeichniss der antiken geschnittenen Steine der Königl. Preuss. Gemmensammlung S. 46. nr. 195).

Nr. 28. Ein Jäger zu Pferd, einen Eber erlegend, neben ihm ein Hund; Stoschische Gemme, Chalcedon, nach Winckelmann ebendaselbst nr. 136 (vgl. Tölken ebendaselbst nr. 192).

Nr. 29. Karte des Religionen-Kreises, oder mythologischer Schauplatz der alten Welt; nach Rennell, Karl Ritter und della Marmara.

### Inhalt

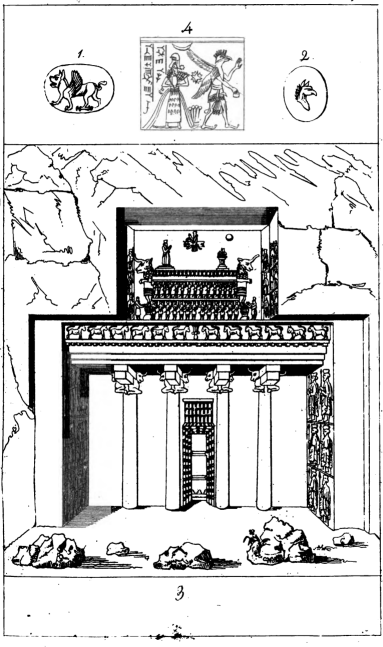
## Erstes Capitel.

# Arienische Religion,

oder

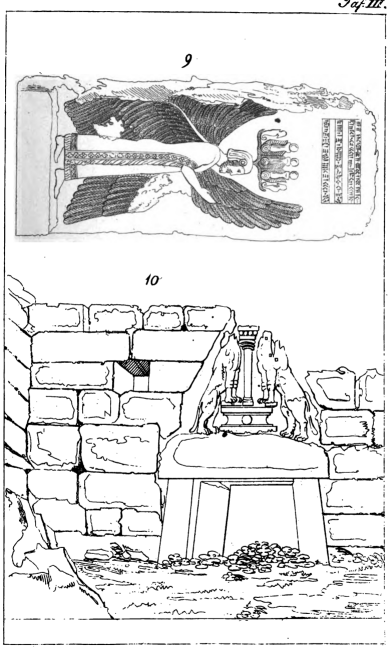
Baktrisch - Medisch - Persische Lehre und Cultus.

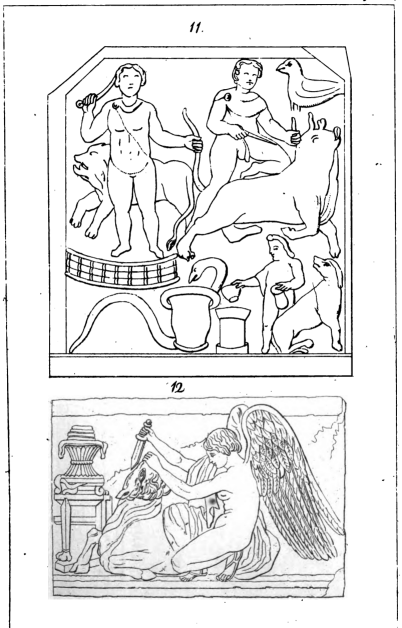
|                         |            |                                                 |     |       | Seite            |
|-------------------------|------------|-------------------------------------------------|-----|-------|------------------|
| S.                      | 1.         | Einleitung                                      |     |       | 179              |
| S.                      | 2.         | Quellen und Literatur                           |     |       | 181              |
| Ş.                      | 8.         | Lehre und Cultus                                |     | • •   | <b>194</b>       |
| Ş.                      | 4.         | Höhere Ansicht des Magiersystems                |     |       | 199              |
| Ş.                      | 5.         | Damonologie, Kosmogonie und Eschatologie.       |     |       | 201              |
| Š.                      | 6.         | Ethik, Liturgie und religiöse Ansicht des Leb   | ens |       | 208              |
| Š.                      | 7.         | Charakter der Symbolik und Mythik               |     |       | 216              |
| Š.                      | 8.         | Mithra und Mithras                              |     |       | 226              |
| Š.                      | 9.         | Mithras                                         |     |       | 237              |
| _                       | 10.        | Mithras - Monumente und Mysterien               |     |       | 246              |
| ٠,                      | 11.        | Fortsetzung                                     |     |       | <b>258</b>       |
| _                       | 12.        | Mithras-Perses oder Perseus                     |     |       | 267              |
| •-                      | 13.        | Mithras als Mittler                             |     |       | <b>2</b> 91      |
|                         |            |                                                 |     |       |                  |
|                         |            | Nachträge.                                      |     |       |                  |
| <b>W</b> 7.             |            | _                                               |     |       | 295              |
|                         | rwor       |                                                 | •   |       | 283              |
|                         |            | nr heiligen Geographie, oder über den Ursitz de |     |       | 000              |
|                         | _          | ösen Cultur der alten Völker                    |     |       | 296              |
| IJ                      | . <b>Z</b> | nr Quellenkunde und Literatur                   | •   | • • • | , 306            |
| Ш                       | . н        | öchste Potenzen der Iranischen Theologie nac    | ch  | den   |                  |
|                         | G          | riechischen Philosophen                         | •,  |       | 311 <sup>4</sup> |
| IV                      | . Iz       | eschue; erstes Capitel, mit Anmerkungen         |     |       | 316              |
| v                       |            | ithras und Mithra                               |     |       | 328              |
| Angabe der Abbildungen. |            |                                                 |     |       | 345              |

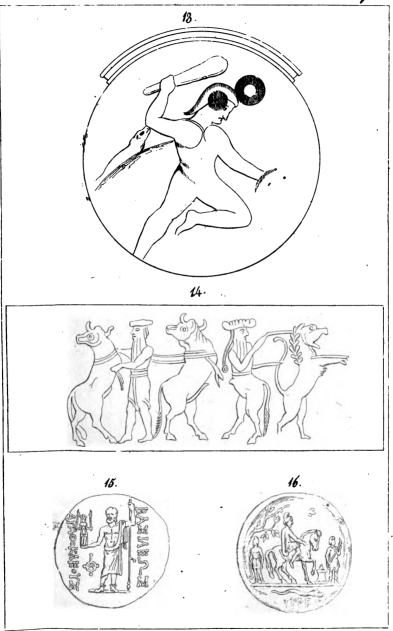




:



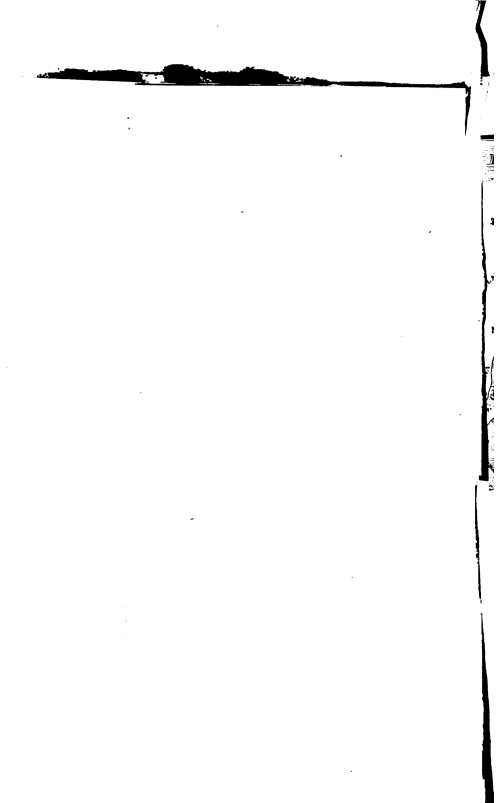


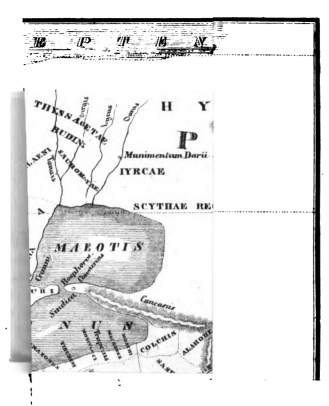






Digitized by Google







## Zweites Capitel.

Von den Religionen Indiens.

### **S**. 1.

### Einleitung.

Wenn es wahr ist, wie es doch ohne Zweisel ist, dass Indiens Religionen, wie alle Religionen der Vorzeit, nicht durch Gewalt geboten und ausgedrungen, sondern vielmehr ein freies Erzeugniss des Landes und der Menschheit sind, so wird uns vergönnt seyn, einen Blick auf dieses merkwürdige Land zu wersen. Es ist hier von einer Ländermasse die Rede, welche in ihrer Ausdehnung grösser ist als Europa, von ihren nördlichen Gränzen, von der jetzigen Bucharei an, bis an das südliche Vorgebirge und das Eiland Ceylon hin. In diesen grossen Provinzen wird besonders der nordwestliche Winkel unsere Betrachtung auf sich zichen, 1) und in den religiösen Kreis wird vorzüglich eben dieses merkwürdige

Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Vgl. Wahl Erdbeschreib. von Ostindien II. S. 187. 189. In dem neuerlich von Angelo Mai zuerst edirten Itinerarium Alexandri (aus dem 4ten Jahrh. nach Chr.) heisst es S. CX. p. 72: "India omnis orsa e septentrione amplexaque omne quidquid est Persicum, Aegyptum usque Aethiopasque continuat. Ipsa vero extrinsecus ubique oceano munitur, interfluo mari Hippalo, cuius sinus Persas includit." Das mare Hippalum ist das sogenannte Erythräische Meer einschliesslich mit dem Persischen Meerbusen (s. meine Note zu Herodot. I. 1. p. 5 sq. ed. Baehr.).

Gränzland gezogen werden müssen, das wir jetzt Kaschemir<sup>1</sup>) nennen, das Indische Thessalien; ein Thalland, gebildet von einer Gebirgskette, die sich von hier aus nach Osten und Westen ausbreitet, und ganz Indien im Norden begränzt, von den Alten Paropamisus und Imaus, von den Indiern selbst aber das Himalahgebirge<sup>2</sup>) genannt. Wo diese Gebirge aus einer Wurzel ausschiessen, und von wo aus sie sich nach beiden

<sup>1)</sup> S. jetzt den Abschnitt, das Alpenland Kaschmir überschrieben, in Karl Ritter's Erdkunde 3tem Theil, Asien. S. 1083 ff. 2ter Ausg. Es ist höchst wahrscheinlich das alte Kaspatyros (Kaonárvoog Herodot. III. 102. IV. 44. vgl. Ritter S. 1087). Eine Indische Geschichte hat Wilson aus dem Sanskrit übersetzt; vgl. Histoire du Kachmir traduite de l'original Sanskrit par M. H. Wilson, Extraite par M. Klaproth, à Paris 1825.

<sup>2)</sup> Maltebrun (in seinem Précis de la Geographie universelle Tom. IV. Descript. de l'Inde et de l'Afrique septentrionale, Paris 1813) macht bei Gelegenheit der Berge Nisa oder Nischa, die in der Indischen Mythologie zu den Bekur und Hindukhos gehören, auf die Gewohnheit aufmerksam, den Eigennamen der Berge den generischen Ausdruck Para oder Paraw im Sanskrit vorzusetzen, oder anzuhängen; woher auch bei den Griechen Παργησσός und Παρπάνισος bei Dionysius Periegetes, Παργισός bei Eustathius, Παροπάνισος bei Ptolemäus und Agathemer, Παραπάμισος bei Arrianus, Strabo und Andern, Παργασός bei Aristoteles (Meteorolog. I. 13) kommen. Der Indische Name des Gebirges Himmalaya (Schneegebirge), wovon der Türken und Tartaren Mus-Tagh, des Pallas Musart und der Alten Imaus ein Theil ist, erinnert den Verfasser um so mehr an den Hämus Thraciens, an den Humettus Attika's, den mons Imaeus Italiens, und an die verschiedenen Berge Himmel in Sachsen, Jütland u. s. w., da man diese Indische Wurzel auch Hema, Himevas, Hemakote, Hematschel, Imos, Jéma schreibt. Vgl. Götting. Gel. Anz. 1815. nr. 36. p. 357. Den Himálaja kannte schon Hekatäus von Milet (Herodot. IV. 44), er kommt auch in Manus Gesetzen, im Mahabharata und im Megha Duta des Kalidasa vor. Der Name Imaos kommt nach Herrn Bopp aus dem Sanskrit von Himavat. Im Diodor. XVII. 83. p. 224 Wessel, haben zwei Codd. Παροπάνισον und dies ist die richtige Schreibart, nach v. Bohlen, vom Sanskritischen para upa Nisa, d. h. oberhalb Nisa (der Stadt Nysa). Der Himálaja ist jetzt als die höchste Gebirgskette der Erde bekannt (s. Asiatic Researches XIV. nr. 6, K. Ritter's Erdkunde 5. Thl. S. 449 und dessen Abhandlung: Entwurf zu einer Karte

Seiten hin verzweigen, da ist der Indischen Menschheit Wiege; von dort her kommen die Götter, Genien und Menschen herab, von dort auch der Urmythus. Von dort gehen die vier grossen Landesströme aus: der östlichste, Buramputre, d. i. der Knabe Brahma, der sich alsdann mit dem Ganges vereinigt, und so die grösste Wassermasse der alten Welt bildet; der Ganges selbst, der gleichfalls in jenen Hochgebirgen entspringt, durchströmt hierauf die Ebenen Bengalens, wo er in religiöser Anschauung zum heiligen Weibe Gangai) wird. Der dritte, Indus<sup>2</sup>) oder Synd, d. i. der blaue, schwarze, fliesst durch die westlichen, den Griechen allein bekannten Gegenden, das Land Panjab; und er und die Berge, von wo aus er seine Richtung nimmt, sind es besonders, die unsere ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nehmen. Dort ist der grosse Berg Meru,3) wo die Urkraft Gottes verborgen, wo

vom ganzen Gehirgssystem des Himálaja, mit 2 Karten, Berlin 1832 S. 3 ff.). Der Satz des Textes vom Ganges als der grössten Wassermasse muss jetzt berichtigt werden, da der Indus als wasserreicher befunden worden.

<sup>1)</sup> Ueber die Quellen des Ganges mit mancherlei geographischen Nachrichten s. F. V. Raper in den Asiatic Researches Vol. XI. p. 446 sqq. mit der dazu gehörigen Karte von Webb; welche Untersuchungen neuerlich fortgesetzt worden. Man vgl. auch Colebrooke on the course of the Ganges through Bengal; ebendas. Vol. VII. p. 1 sqq. — Der Name Ganga bedeutet eigentlich schlechthin Fluss oder Strom, und wird den meisten übrigen Indischen Flüssen von einiger Beträchtlichkeit als Beiname belgelegt, einigen darunter aber sogar als Hauptname. Wenn man ihn als den Hauptstrom Indiens bezeichnen will, so pflegt man ihn daher auch durch das Beiwort gross zu unterscheiden. Dieses, so wie viele andere Nachrichten über diesen Fluss, besonders über seine Verehrung unter dem Bilde eines heiligen weiblichen Wesens Ganga, finden sich bei Wahl Erdbeschreib. von Ostindien II. (Hamburg 1807) p. 388 ff. S. jetzt K. Ritter's Erdk. B. IV. 2. 6 und besonders auch über die Verehrung des Ganges ebendaselbst S. 1168 ff.

<sup>2)</sup> Ueber ihn s. besonders Wahl Erdbeschreib. von Ostindien II. p. 32 ff. und p. 208, wo die Bedeutung des Namens erwiesen wird.

<sup>3)</sup> S. die näheren Angaben bei Wahl Erdbeschr. von Ostind. II. p. 220 ff. Der Meru, als Mnoòs schon den Alten bekannt (Strabo XV. Ar-

der Gott begraben liegt. Auf diesem Berge hausen die vier gewaltigen Thiere, das Pferd, die Kuh, das Kameel und der Hirsch, aus deren Mäulern sich die vier mächtigen Ströme, der Buramputre, Ganges, Indus und Oxus, ergiessen; — dert haben endlich neuere Gelehrte, Gatterer, Müller und Andere, das Paradies finden wollen.

Von dort aus ergiesst sich nach Süden herab der Indus, und indem er, wie der Nil, an seinem Aussuss ein Delta bildet, bewässert er durch seine Ueberschwemmungen, wie derselbe Nil, das Land, das ihn umgiebt, und welches, von der glühenden Sonne verbrannt, sonst eine Einöde wäre, so aber von unglaublicher Fruchtbarkeit ist, und die verschiedensten und mannigfachsten Producte erzeugt, was schon die Griechen, als sie jene Gegenden zum erstenmal betraten, in Erstaunen und Verwunderung setzte. Dort werden wir auch, wie in Aegypten, deisicirte Psianzen antreffen, den heiligen Lotus, die heilige Pipala (sieus religiosa) und andere. Hier ist das Land der Palmen, welche Brahma so hoch schätzte, dass er

rian. Exped. Alex. V. 1. 9. Indic. cap. 7. Philostr. Vit. Apollon. II. 9), war den Indiern was der Albordj den Iraniern, der Olympos den Griechen war, der Mittelpunkt ( $\delta\mu\phi\alpha\lambda_0\varsigma$ ) der Welt, aber als Sitz der Götter doch nur von den orthodoxen Hindus bezeichnet, von den nicht polytheistischen Buddhisten hingegen als Sitz der Geister, von den Birmanen in Hinterindien als die Wohnung der Seeligen. Ueber seine ganze mythologische Bedeutung und Geschichte geben Bopp's Auszüge aus dem 6ten Buch des Mahabharata und andere Quellenberichte bei K. Ritter Erdkunde, Asien, 2te Ausg. Band I. S. 6 ff. reiche Belehrung.

<sup>1)</sup> Die ganze Indische Weltansicht, nach den vier Gegenden, mit den sieben Dwipas, Meru als der Scheitelpunkt, Indien als Mittelpunkt, und vegetabilisch genommen der Weltlotus mit den vier Hauptblättern des Kelches: Curu im Norden, Cetumala im Westen, Bhadrasua im Osten und im Süden Bharata (Indien) mit den Nebenblättern oder Nebenländern, mit allen Haupt- und Nebenflüssen, und endlich Meru als des Kelches Krone — dies Alles kann sich der Leser ganz anschaulich machen durch Hülfe von vier bildlichen Vorstellungen in den Asiatic Researches Vol. VIII. p. 376. a. b.

zu ihrem Ban eine eigene Caste bestimmte, die Chanas. Hier hat die Narde ihre Heimath, woraus jenes schmerzstillende Och bereitet wird, hier der wunderbare Sandelbaum und andere dergleichen mehr. - Nicht minder gross und ausserordentlich ist das Thierreich; und es ist in der That treffend, was in Bezug darauf ein alter Forscher') sagt: «Ist es an dem. dass die Sonne durch Erwärmen der feuchten Erde den ersten Menschen hervorgebracht, so ist es wahrscheinlich, dass kein anderes Land als Indien frühzeitigere und grössere Menschen habe hervorbringen lassen; denn es zeigt ja noch Thiere von sonderbarer Gestalt und ungeheurer Grösse. - Hiermit verbinde ich jetzt aus der belehrenden Einleitung K. Ritter's (Erdkunde, Asien. B. I. S. 64 f. 2ter Ausg.) dessen Worte: - In der Mitte dieser Asiatischen Ostgruppe liegt Indien, gleichsam das Italien des Orients, der universalhistorische Durchgangspunkt aller wie Radien hin - und zurückwirkenden Kräfte, der Ansiedlungen und Bewegungen der Völker, das Ziel der Eroberer, der Sammelplatz der Weltschiffer, der Ausgangspunkt einer Weltindustrie, der universellsten und reichsten Productenspende der Edelsteine und Gewürze, des Verkehrs der mannigfaltigsten Art, nach allen Regionen der Erde, durch alle Zeiten, für alle Zonen. Dieses Indien aber besteht eben aus den doppelartigen Naturformen eines für sich gesonderten Hochlandes, dem milden Plateau von Dekan, in seinem südlichsten Triangellande von der Ceylonstrasse bis zum Nerbudda-Strohme, und von diesem nordwärts bis zur Vorderkette des Himálajasystemes wie zu den Solimanketten, aus dem reichbewässerten Tieflande Hindostans, gleichfalls in Dreiecksgestalt, mit der günstigsten Bewässerung durch Strohmsysteme doppelter Senkung.» Vgl. B. IV. 1. S. 424 ff. — Den Alten war seit Alexander d. Gr. hauptsächlich nur das Strohmgebiet des Indus bekannt, Pentapotamien, neupersisch Panjab. Andere schreiben Pendschab und wollen diesen Namen schon

<sup>1)</sup> Pausanias Arcad. cap. 29.

im Zend wie im Sanskrit finden. 1) Die Zusammensetzung ist: pendsch, fünf, und Ab, Wasser.

Indien ist seit den frühesten Zeiten bewohnt von einem Volke, das weder in Gestalt und Figur, noch in seinen Sitten und Charakter, Aehnlichkeit mit andern Nationen hat: und obschon in verschiedenen Theilen Indiens zu verschiedenen Zeiten sich Eroberer festgesetzt, so haben doch die ursprünglichen Bewohner wenig von ihrem Originalcharakter verloren, und sie sind im Ganzen noch jetzt dieselben, wie vor alter Zeit. Ihre Farbe ist braun (daher sie von den Pérsern, welche weiss sind, den Namen Sund erhalten haben), und ihre glänzenden Haare gleichen der Farbe des dunkeln Hyacinth;<sup>2</sup>) dabei ein zurückhaltender Blick, furchtsame Mienen und fast Sie sind in Leinwand gekleidet vom weibische Geberden. Kopf bis auf die Füsse; daher ist Webekunst ihr vorzügliches Gewerbe, und gewebte Gewänder, Teppiche und dergl. kamen frühe von Indien aus nach Babylon und andern Gegenden Asiens. 3)

Auch im Mineral - und Steinreiche ist Indien höchst bedeutend. Welcher Reichthum an Gold, nach den einstimmig-

<sup>1)</sup> S. Chr. Lassen de Pentapotamia Indica Bonnae 1827 und Alex. Burnes Travels into Bokhara I. 13 ff.

<sup>2)</sup> Dionysius Periegetes in der Hauptstelle vs. 1107 sqq. wobei Eustathius p. 283 sqq. verglichen werden muss.

<sup>3)</sup> Man vergleiche nur Philostrat. Vit. Apollon. III. 15. Ctes. Ind. 21. 22 mit Heeren's Bemerkungen in den Ideen I. Abth. 1. p. 369 und 2. p. 192 sqq. der dritten Anflage. Freinch müssen wir auch bedenken, dass in Indien die Schaafzucht besonders eingeführt war, und man eine ausserordentliche Pflege und Sergfalt darauf verwandt zu haben scheim, wie dies vorzüglich aus Ktesias erhellt; vgl. Indic. cap. 13. 22. 23. 24 mit Heeren a. a. O., um nicht Mehreres anzuführen. Auch Aelianus H. A. IV. 32 giebt, ohne Zweifel aus Ktesias (s. cap. 13), über die Grösse und Beschaffenheit der Indischen Schaafe Mehreres an. Ausführlicher hat davon gehandelt Bochart im Hierozoic. T. II. cap. 45. p. 495. vgl. auch Wahl Erdbeschr. von Ostind. II. p. 820.

sten Berichten der Alten, und zwar nicht blos in Gebirgen, sondern auch im Sande der Wüste, so dass mit vollem Rechte Indien als das Goldland der alten Welt bezeichnet werden kann. Dort war das Land der Edelsteine; in Indiens Gebirgen wurde der herrlichste Onyx, Sardonyx, Hyacinth, Amethyst, Chalcedon, Lazur, Opal, Beryll u. s. w. ausge-

<sup>1)</sup> Vgl. Heeren Ideen I. Abth. 2. p. 637 der dritten Aufl. Wenn dort Heeren an dem Daseyn von Gold - und Silbergruben in den Gebirgen Indiens, wie doch Plinius (vielleicht nach Ktesias) angiebt, zweifelt, oder es gar zu leugnen scheint, so widerspricht dieser Annahme das Zengniss des Ktesias Indic. cap. 12: ἔστι δὲ καὶ χουσὸς ἐν τῷ Ἰνδική χώρα, ούπ εν τοις ποταμοίς εύρισκόμενος και πλυνόμενος, ωςπερ εν το Πακτωλώ ποταμώ· αλλ' όρη πολλά καὶ μεγάλα, έν οίς οίκοῦσι γρῦπες κ. τ λ. und gleich darauf: δι' αὐτοὺς (sc. γοῦπας) ὁ ἐν τοῖς ὄρεσι χρυσός πολὺς ων, γίνεται δυςπόριστος. Berggold befand sich und befindet sich, wie Wahl Erdbeschr. von Ostind. II. p. 483 ff. bemerkt, noch jetzt in den Bergen, die in einzelnen Zügen von den hohen Altaischen Gebirgen und den Gebirgen Moussart und Moussdagh (dem Imaus und Emodus) die grossen goldreichen Sandwüsten Mittelasiens durchkreuzen. Und auf dieses Bergwerksgold beziehen sich (siehe ebendas. p. 488 ff.) die Sagen von den goldbewachenden Greifen, unter welchen Wahl (p. 494) die Bergbewokner versteht, die zuerst die Bergwerkskunst erfanden und ausübten. Schon vor ihm hatte der Graf v. Veltheim (Sammlung von Aufsätzen II. p. 267 sqq.) diese Sage, jedoch, wie es scheint, mit weniger Glück, als Wahl, zu deuten versucht, vgl. besonders p. 283. Wir wiederholen nicht, was wir im Capitel von der Aegyptischen Religion aus Herodotus beigebracht, und von einem andern Standpunkte über diese Sage bemerkt haben. - In Betreff der Edelsteine Indiens sehe man die Hauptstelle des Dionysius Perieg. vs. 1119 und dazu Eustath. p. 284. Hiermit vergleiche man, ausser der Abhandlung des Grafen v. Veltheim "Etwas über die Onyxgebirge des Ktesias und den Handel der Alten nach Ostindien" (in der angef. Schrift Th. II), die Bemerkungen von Heeren in den Ideen I. Abth. 2. p. 188. 641. auch I. 1. p. 118 ff. der dritten Aufl. Wahl Erdbeschr. von Ostind. II. p. 206 und besonders p. 738 ff. Und jetzt über die Producte Indiens aus den drei Naturreichen die Ausführungen Karl Ritter's in der Erdkunde im Capitel von Indien. vgl. auch Heeren Conamina ad explicanda nonnulla historiae mercaturae antiquae capita und den Auszug daraus in den Götting. gel. Anz. 1834. Nr. 206. 207.

graben, und in andere Länder ausgeführt, oder von den Phöniziern, Ebräern und Aegyptiern, welche ihren Weg dahin durch den Arabischen Meerbusen über das offene Indische Meer nahmen, weggebracht, wie es denn nach den genauen und gelehrten Untersuchungen von Wahl (Erdbeschreibung von Ostindien II. p. 197 ff. besonders 203) ausser allem Zweifel zu seyn scheint, dass wir unter dem Lande Opkir der biblischen Urkunden Indien zu verstehen haben. Vgl. auch Rhode über Alter und Werth einiger morgenländischen Urkunden p. 67 unten. Andere Meinungen hat Gesenius im Hebr. Handwörterbuch I. 19 zusammengestellt. Man vergleiche noch Champollion l'Egypte sous les Pharaons I. p. 98, der den Namen Ophir in Koptischen Handschriften nachweisen zu können glaubt.

Bei einem solchen Reichthume der Natur im Pflanzen-, Thier- und Steinreiche konnte es nicht fehlen: es musste auch die Mythologie an Reichthum gewinnen, sie musste in derselben Art ins Weite und Ungemessene sich verbreiten, wie die Erzeugnisse des Bodens selber, auf dem sie erwachsen war. Reichthum und Ausbreitung ist daher der Geist der Indischen Mythik, Tiefsinn und Monotonie hingegen der Geist der Aegyptischen.

## **S**. 2.

## Quellen und zwar Griechische und Römische.

Es sind dieselben im Allgemeinen dreifacher Art: 1) die Nachrichten der Griechen und Römer bis ins Zeitalter der Byzantiner herab; 2) die Indischen Religionsbücher selbst, die zwar schon früher bekannt waren, allein erst in den neuesten Zeiten aus den Originalquellen uns zum Theil vollständig mitgetheilt worden sind; 3) die Monumente in Stein, d. i. die noch vorhandenen Ueberreste der alt-Indischen Architektur.

Was den ersten Punkt betrifft, 1) so erhalten wir die ersten Nachrichten über Indien durch Herodotus (III. 98 sqq.); wie denn überhaupt zu den Griechen die erste historische Kenntniss von Indien durch den Zug des Darius Hystaspis gekommen seyn mag, welcher Persische König in den nordwestlichen Theil von Indien, jedoch, wie es scheint, nicht sehr weit, eingedrungen war, und diese Gegenden dem Persischen Scepter unterworfen hatte; und auf diese Gegenden sind auch die Nachrichten des Herodotus einzig zu beziehen. An diesen Schriftsteller zunächst reihen sich die Indica des Ktesias, eines Griechischen Arztes, der am Hofe des Persischen Königs Artaxerxes Mnemon lebte, und aus dessen Schrift uns Photius Excerpte mittheilt. Auch seine Nachrich-

<sup>1)</sup> S. Beck's Anleitung zur genaueren Kenntniss der Weltgeschichte I. Th. I. p. 219 f. der zweiten Ausgabe, und ausser dem Uebrigen dort angeführten, die Abhandlung: "Würdigung der Nachrichten, welche die Griechen von Indien geben," in der Monatsschr. für Deutsche, Leipzig 1802. August p. 309 ff., und jetzt besonders K. Ritter in der Erdkunde, Asien. Band IV. 1. S. 434—493. Ueber die Weisen, Philosophen und Heiligen der Indier siehe Nachtrag I.

ten beziehen sich unstreitig auf den Nordwesten von Indien, auf das Indische Fabelland, das jetzige Kaschemir. Dann kommen die Griechen, welche Alexanders des Grossen Zuge folgten, Ptolomaeus Lagi, Aristobulus, Nearchus (Anderer von zweideutigem Rufe nicht zu gedenken, wie z. B. des Klitarchus), aus deren verlorenen Schriften Arrianus seine sieben Bücher der Geschichte Alexanders und sein besonderes Buch über Indien zusammengesetzt hat, welche beide Werke viele höchst schätzbare Nachrichten enthalten.

Anch Diodorus (lib. III. 62 sqq.), der die jetzt verlorenen Werke früherer Geschichtschreiber, wie Megasthenes und Anderer, fleissig benutzt hat, leistet uns wichtige Dienste, so wie Strabo lib. XV. Es folgen Curtius, Plinius in seiner Historia naturalis, besonders im sechsten Buche; des Philostratus im Leben des Apollonius, zum Theil aus Ktesias und Andern zusammengestellte Nachrichten, und eine Reihe späterer, worunter wir nur den Cosmas Indicopleustes, der im sechsten Jahrhundert nach Christi Geburt lebte, auszeichnen.

Alle Nachrichten der genannten Schriftsteller beziehen sich aber, wie zum Theil schon bemerkt worden, einzig und allein auf den nordwestlichen Bezirk von Indien, der den Alten durch die Züge des Darius Hystaspis, Alexander des Grossen und Seleucus, die von dieser Seite her eindrangen, bekannt geworden war; hingegen von den Ländern am Ganges und von der östlichen Seite der diesseitigen Halbinsel, welche Länder uns gerade weit mehr bekannt sind, als jene, scheinen die Alten überhaupt wenig oder gar keine Kenntniss gehabt zu haben. Und hierin mag auch zum Theil der Grund liegen, warum man in neueren Zeiten so manche Nachrichten der Griechen und Römer, namentlich eines Herodotus, Ktesias, Plinius und Anderer, für fabelhaft ausgegeben hat; wiewohl es nicht zu leugnen ist, dass allerdings, vorzüglich bei Ktesias. nehen vielem Wahren auch viel Mythisches mit eingeslossen ist, welches jedoch nur von der rechten Seite verstanden und erklärt werden muss, um auch so manchen Widerspruch und

ungerechten Tadel zu heben. Neuere Gelehrte, wie z. B. Heeren, haben dazu schon einen rühmlichen Anfang gemacht, und die höchst merkwürdigen Nachrichten des Ktesias, der von so Vielen und zuletzt noch von Larcher aufs heftigste angegriffen worden, zu vertheidigen und in ein helleres Licht zu setzen gesucht. 1)

<sup>1)</sup> S. Graf v. Veltheim Sammlung von Aufsätzen II. p. 171. 269. 272. vgl. Heeren Ideen u. s. w. I. 1. p. 361 ff. besonders p. 366 der dritten Ausg. — S. auch Wahl Erdbesohreib. von Ostind. II. p. 436. 457, welcher diese Länder, worauf sich die Nachrichten des Heredoms und Ktesian beziehen, genauer bestimmt hat. Vgl. ebendaselbst p. 189.

# §. 8. Indische Quellen. 1)

Ihre Grundlage ist ohne Zweifel guten Theils alt, und liegt zum Theil in einer Periode, die über Aegyptens Hierokratie und über die Civilisation des ältesten Griechenlands hinaufreicht; jedoch für uns sind sie ganz neu, und so kann es, da wir noch nicht einmal diese Schriften vollständig in Europäische Sprachen übersetzt, ja von den meisten blosse Auszüge oder nur kurze Notizen besitzen, nicht fehlen, dass sich sehr verschiedene Ansichten über jene Urkunden unter den Gelehrten gebildet haben. Aber eben darum möchten wir wohl jetzt noch nicht im Stande seyn, die Entwickelungsperioden, so wie den Entwickelungsgang, den die Indische Literatur genommen hat, bestimmt anzugeben. Von diesem Satze liefert auch die grosse Verschiedenheit in der Art, wie zwei geistreiche Forscher neuerlich diese Perioden bestimmt haben, einen redenden Beweis. Man vergleiche Fr. Schlegel über die Weisheit der Indier p. 149 ff. und Görres in der Mythengeschichte p. 188 und in einer Recension in den Heidelbb. Jahrbb. 1810. nr. 25.

Darüber ist man jedoch einig, dass die Veda's oder die heiligen Schriften der Hindus das älteste Product Indischen Geistes sind.<sup>2</sup>) Ueber dieses ehrwürdige Werk einer grauen Vorzeit<sup>3</sup>) hat uns die besten Nachrichten gegeben der Engländer Colebrooke in dem achten Bande der Asiatic Resear-

<sup>1)</sup> S. jetzt Nachtrag II.

<sup>2)</sup> S. Nachtrag III.

<sup>3)</sup> Die Sage setzt sie 4900 Jahre vor Christi Geburt.

ches p. 377 ff., 1) we er sach alle Zweifel gegen die Aechtheit und das hohe Alterthum der Veda's glücklich zu heben versucht hat. Es sollen sich nämlich die Veda's, nach ihrer ersten Offenbarung durch Brahma, zuerst durch mündliche Ueberlieferung erhalten haben, bis Vyasa (der Sammler:)) sie sammelte und in Theile oder Bücher ordnete. Bekanntlich. sind es eigentlich drei Veda's: Ritsch, Jaguisch (Jagiur) und Saman-Veda; der vierte, Atharvan, ist zwar später hinzugekommen, wird aber doch auch für kanonisch gehalten. Die drei ersten Veda's enthalten feierliche Gebete, von welchen die in Prosa verfassten Jaguisch, die in Versen Ritsch, und die zum Singen bestimmten Saman heissen. Der Atharvan besteht meistens aus Gebeten für Weihungen, Versöhnung der Götter und Verwünschungen der Feinde, ist also von den übrigen verschieden. Jeder Veda besteht aus zwei Theilen, Gebete (Mantra's) und Lehren (Brahmana's). Aber bei der jetzigen Anordnung finden sich unter den letzteren manche eigentliche Gebete. Die Gebete im Ritsch Veda sind meistens Lobpreisungen (rig heisst loben), und nach einem gewissen Systeme geordnet, so dass Hymnen Eines Verfassers, Anrufungen Einer Gottheit, Gebete für ähnliche Vorfälle, zusammengestellt sind.<sup>3</sup>) Die Namen der Verfasser aber findet man

<sup>1)</sup> Hiermit vergleiche man auch die Abhandlung: Ueber die Literatur der Hindus, von Goverdhan Kaul, im ersten Bande der Asiat. Untersuch. besonders p. 265 ff., wo auch von den Veda's gehandelt wird. S. auch: Brahma oder die Religion der Indier als Brahmaismus, von F. Majer, Leipzig 1818 p. 99 ff.

<sup>2)</sup> Nach Majer (a. a. O. p. 111. Note 57) würde mit diesem Vyasa oder Sammler nicht eine bestimmte Person bezeichnet, sondern eine ganze Epoche der Sanskrit-Literatur, und zwar diejenige, in welcher die heiligen Schriften des Wischnuismus gesammelt und abgefasst worden sind. Die Beweise dafür verspricht derselbe nächstens zu geben.

<sup>3)</sup> Einige solcher Hymnen und Gebete aus den Veda's, wie z. B. an den grossen Erhalter, an die Sonne, an das Feuer u. s. w., finden sich in Deutscher Uebersetzung, nach Colebrooke's wörtlicher Uebertra-

in einem mit den Veda's überlieferten Verzeichniss. In diesen wird gewissermassen der Polytheismus in Monotheismus aufgelöst. Es werden nämlich die vielen Götternamen auf drei (und zwar lauter physische Potenzen) reducirt, Feuer, Last, Sonne; und nach einigen Stellen gehen diese wieder in einem auf, die grosse Seele¹) (Mahanatma). Sie heisst die Sonne, weil diese Alles, was sich bewegt und fest ist, belebt. Sie ist die physische Einheit in Allem. Es ist hier eine Art von Monotheismus, freilich nicht so, wie ihn die speculative Vernunft vorstellt; allein es lässt sich doch nicht dabei verkennen, dass der Gott ein dem Ganzon einwohnender Gott ist, dass eine Seele in der Welt ist. Es ist offenbar eine pantheistische Ansicht; und Colebrooke bemerkt ganz richtig, dass die alte Hindusreligion nur Einen Gott anerkenne, ohne jedoch den Sehöpfer vom Geschöpf gehörig zu unterscheiden.

Im Jagiur Veda, von welchem es zwei Recensionen giebt, den echwarzen und weissen, sind theils Opfergebete enthalten,

gung aus dem Original, bei Franz Bopp über das Conjugationssystem der Sanskritsprache, herausgegeben von Windischmann, Frankfurt a. M. 1816. p. 273 ff. bis ans Ende, und bei Majer in der oben angeführten Schrift p. 198 ff.

<sup>1)</sup> S. Majer a. a. O. p. 114 ff. Hier wird ein Blick auf Aegyptische Theologumene nicht unnütz seyn: Heraiscus beim Damascius περί ἀρχῶν (in I. Chr. Wolf, Anecdott. Grr. III. p. 261) sagt, die Sonne sey selbst der intelligible Verstand (τον ηλιον είναι φησιν αὐτον δήπου τον νοῦν τον νοητόν). Das heisst: von einem Standpunkte ward die Sonne im physischen, was der Geist im intellectuellen Gebiete ist. - Aber die logische Trennung beider Gebiete liegt diesseits den Entstehung jener alten Naturreligionen. Eine andere Trennung des ursprünglich Einen kannteh die Orientalen wohl, nämlich nach Potenzen als Personen angeschaut. So versteht man wohl am richtigsten die Worte des Damascius selbst, wenn er nun fortfährt: lordor de nat enero negt var Alyunelar, ort diaigerinol elot nollagou των κατά ένωσιν υφεστώτων, έπεὶ καὶ τὸ νοητὸν διηρήκασιν εἰς πολλών & ε ων loiorneas. So haben also auch die Indier das real und intellectuell Eine in mehrere göttliche Personificationen zerlegt. Zur Kinheit erhoben sich aber auch unter ihnen nur die Gebildeten.

grösstentheils von angeblich göttlichen Urhebern. — Menschenopfer kommen in den Veda's nicht vor, aber doch ein heiliger Gebrauch, wo Menschen scheinbar geopfert werden. — Vom Saman Veda hatte Colebrooke noch keine vollständige Abschrift und Erklärung; das Verzeichniss bei diesem Veda enthält blos die Namen der Verfasser. Im Atharvan finden, sich einige Upanischad's oder theologische Aufsätze, die nicht zum Veda gehören, weil sie Vorstellungen enthalten, die den Veda's fremd sind, z. B. Rama und Crischna als Erscheinungen des Vischnu.

Es sind aber die Veda's geschrieben in der Sanskritsprache und zwar im Dewa-nagari Dialekt, welche Sprache mit Recht eine wahrhaft lebendige genannt werden kann. Wenn man nämlich atomistische und organische Sprachen abtheilen kann, d. h. solche, wo das Wurzelwort todt ist, und die Veränderungen äusserlich hinzugethan werden durch Affixa, Suffixa u. s. w., und solche, deren Wurzel aus sich selbst schaft und alle Beugungsfälle aus sich selbst erzeugt, so möchte keine mit solchem Rechte eine organische genannt werden können, keine so lebendig seyn, als die Sanskritsprache.

<sup>1)</sup> Ueber die Sanskritsprache s. die Abhandlungen in den Asiatic Researches Vol. VII. nr. 7. p. 199 - 231: On the Sanscrit and Pracrit Languages' by H. T. Colebrooke, Vol. X. 6. p. 389 - 474; On Sanscrit and Pracrit Poëtry by H. T. Colebrooke Esq., nebst Adelung's Mithridates und Fr. Schlegel über die Sprache und Weisheit der Indier, Heidelberg 1808, das ganze erste Buch; ferner Fr. Bopp über das Conjugationssystem der Sanskritsprache, herausgegeben von Windischmann, Frankfurt a. M. 1816 und die zu London 1808 erschienene Sanskrit-Grammatik von Wilkins. Damit verbinde man: An essay on the principles of the Sanscrit Grammar. Part. I. by H. P. Forster, Calcutta 1810. (S. Heidelbb. Jahrbb. 1818 5tes Hft. nr. 30. 31.) Auch Heeren in den Ideen u. s. w. I. 2. p. 388 ff. vorzüglich p. 394 ff. der dritten Aufl. hat sich über die Sanskritsprache verbreitet. Vgl. endlich Beck Anleitung zur Kenntniss der Weltgesch. I. p. 227 der neuen Ausg. — Wenn Schlegel a. a. O. p. 62 die Sanskritsprache als die älteste oder Ursprache darum anerkenat, weil sie ohne alle onomatopoetische Wörter sey, so hat sich dagegen

Man sieht in ihr die ganze hohe Civilisation des alten Indiens, einen Spiritualismus des Denkens, einen Tiefsinn, gepaart mit dem schlichtesten, klarsten und ohne Ueberfüllung blühenden Ausdrucke.

Noch bleibt uns eine Hauptfrage zu beantworten übrig, die Frage nach der von Neueren bezweiselten Aechtheit dieser Veda's und ihrem hohen Alter. Dürsen wir uns aus die Untersuchungen von Colebrooke berusen, welcher in der genannten Abhandlung Gründe ansührt, die die unversälschte Ueberlieserung der Veda's in ihrer ursprünglichen Gestalt verbürgen, so wird über das hohe Alter eines grossen Theils dieser Urkunden kein Zweisel stattsinden. Wahr ist es, die Veda's sind zuerst mündlich überliesert, aber ausserordentlich srühe niedergeschrieben worden. Frühe hat man sie in heiliger Schrift in einen Kanon gebracht, und in anderer Schrift ausgelegt; und mit dem Versall der Religion haben die Braminen dieselben Vorkehrungen getrossen, wie bei unserem biblischen Kanon geschehen. Schon die abergläubische Art, die zwei

C. Sprengel (Institutiones physiologicae, Amstelod. 1839. S. 235. p. 513 sqq.) erklärt, indem er eben in der Onomatopoesie ein Zeichen der ersten oder Ursprache findet. Dass aber die alte Sanskritsprache eine Menge solcher onomatopoetischen Wörter enthalte, hat derselbe ebenfalls zu zeigen gesucht, und unter andern an das Sanskritische Atma, das mit dem Griechischen aruos und mit dem Deutschen Athem übereinkommt, an krschra, welches dem Deutschen kreischen entspricht, an Waihu, unser Wehen, Widara, Wetter und dergl. mehr, erinnert. K. Ritter Erdkunde, Asien. Band III. S. 1160: - "Dagegen stimmt v. Bohlens Bemerkung, der das Pali dem Ionischen Dialekt des Sanskrit vergleicht. - Hor. Wilson Andet es zugleich irrig, die Sprache Pali zu nennen, weil dies nur der Name der Schrift sey, in der sie geschrieben werde; dagegen sey Magadhi, oder Prakrit der Name der Sprache, den Ausdrücken Nagari (für Schrift) und Sanskrit (für Sprache) entsprechend. Das Pali erhalte so erst im Gegensatz des Nagari Bedeutung; es sey die Schrift der Palli oder Dörfer; dagegen Nagari die Schrift der Städter, von Nagar (die Stadt) war; Prakrit einen sermo rusticus, und Sanskrit eine feinere Sprache bezeichnen. "

ersten Veda's zu lesen, vorwärts und rückwärts, ist ein Mittel, den Text unverändert zu erhalten, zumal da man besondere Abschriften für diesen Zweck macht. Hierzu kommen die Inhaltsanzeigen am Ende jedes Veda's, worin der Gegenstand und die Länge des Abschnittes angegeben wird, so wie die Commentare, die jedes Wort erläutern. Es ist aber eine allgemeine Meinung in Indien, dass kein Buch vor Aenderungen sicher ist, bis es commentirt worden. Viele Commentare der Veda's sind sehr alt, und ihre Aechtheit wird wieder durch viele Noten gesichert. Auch das Niructa, ein alter weitläufiger Commentar über veraltete Ausdrücke und dunkele Stellen der Veda's, sichert den Text. Was darin citirt ist, stimmt mit dem heutigen Texte überein. Auch stimmen mit dem heutigen Texte überein die vielen philosophischen Schriften, die Gesetze, die moralischen Schriften, die Aphorismen, worin häusig Anführungen aus den Veda's vorkommen. Daher ist Colebrooke überzeugt, dass kein Betrug im Stande gewesen wäre, diese heiligen Schriften, die in allen Theilen von Hindostan und Dekan zerstreut sind, zu verfälschen, ob er gleich in dem Atharvan Veda einige später eingerückte Abschnitte selbst zugiebt. 1) - Da wir nun die Veda's selbst, in Europäische Sprachen übersetzt, noch nicht besitzen, einzelne Auszüge ausgenommen, so ist das von Anquetil du Perron herausgegebene Werk, die Upnekhata (Strasburg 1804. in zwei Quartbänden), aus Persischer Sprache in einer Lateini-

Creuzer's deutsche Schristen. I. 3.

24

<sup>1)</sup> Ueber das Alter und die Aechtheit der Veda's vergleiche man auch Heeren's Ideen u. s. w. I. 2. vorzüglich p. 426 ff. der dritten Aufl. Was den Atharvan Veda insbesondere betrifft, so behauptet Majer, welcher die Entstehung der drei ersten Veda's in die Zeit des Brahmaismus setzt, es sey derselbe offenbar im Siwaismus abgefasst worden, und also späteren Ursprungs. Siehe dessen Schrift: Die Religion der Indier als Brahmaismus p. 14. vgl. p. 104. Schon früher hatte Polier (Mythologie des Indous Tom. I. Indroduct. p. 101. 102) mit treffenden Gründen gezeigt, dass es nur drei ursprüngliche Veda's gegeben habe, und dieser vierte später sey.

schen Uebersetzung, für uns desto wichtiger. Es ist nämlich dieses Werk eine offenbare Uebersetzung der Veda's, wiewohl, wegen der ungeheueren Masse derselben, nur im Auszuge, wahrscheinlich auf Befehl eines Persischen Königs veranstaltet.')

An die Veda's schliessen sich unmittelbar die Purana's, welche die Theogonie und Kosmogonie der Indier enthalten.¹) Auch sie werden dem Vyasa beigelegt, und ihre Entstehung in das sechszehnte Jahrhundert vor Christo zurück verlegt. Man zählt ihrer achtzehn, und nennt sie daher auch oft blos die Achtzehn. Jeder Purana hat seinen besonderen charakteristischen Titel, z. B. der erste Brahma, der zweite Pedma (der Lotus), der dritte Brahmanda (das Weltei), der vierte Agni (das Feuer), der fünfte Wischnu u. s. w. Der achtzehnte heisst Bhagawata, und enthält das Leben Krischna's; s. Asiatt. Abhandll. I. Band p. 282 der Deutschen Ausg. Die mythologische Geschichte Itihasa und Purana wird auch als Ergänzung der Veda's betrachtet, und für den fünften Veda gezählt; s. Colebrooke in den Asiat. Research. Tom. VIII. Jeder Purana aber handelt von folgenden fünf Stücken: 1) von

<sup>1)</sup> Ueber die Wichtigkeit und den Werth dieses Werkes, so wie über die Uebersetzung und Bearbeitung desselben durch Anquetil du Perron, welche zum Theil gegen Heeren vertheidigt wird, der dieselbe für ganz unverständlich ausgegeben hatte, finden sich in der oben angeführten Schrift von Majer p. 7 ff. besonders p. 10 gute Notizen. Görres hat in seiner Mythengeschichte auf eine sehr geistreiche Weise vorzüglich auch vom Upnekhata Gebrauch gemacht. S. Nachtrag IV.

<sup>2)</sup> Auszüge aus den Original-Purana's enthält das Werk: Researches into the nature and affinity of ancient and Hind mythologie. By vans Kennedy. London 1831, und ist insofern unentbehrlich, ermangelt aber einer umfassenden Kunde der Religionen der alten Völker, enthält auch manche seltsame Meinungen, wie z. B. dass die heiligen Bücher der Hindus wie das Religionssystem aus Babylonien herzuleiten seyen (s. Herrn Ewald in den Götting. gel. Anz. 1831. Nr. 177. vgl. auch Jahrbücher für wissenschaftl. Kritik Berlin 1832. S. 199 ff.).

der Schöpfung des Universums, von seinem Fortschreiten und der Erneuerung der Welten; 2) von der Zeugung der Götter und Heroen; 3) von der Chronologie nach einem mythischen System; 4) die Geschichte, Thaten und Begebenheiten der Halbgötter und Heroen; 5) von der Kosmogonie, woran eine mythische und heroische Geschichte sich anschliesst. 1) Man kann demnach die Purana's mit den Kosmogonien der Griechen vergleichen; s. Asiat. Research. Tom. VII. p. 202.

Hierin berühren sich also das alte Indien und Griechenland. Allein in Griechenland ward dieses exoterische System der Poeten (die Theogonien und Göttergeschichten, wie auch die Heldenaristien) unter dem gesammten Volke vorherrschend, und durchaus bestimmend in der Kunst und im Gottesdienste. In Indien dagegen blieb, neben dieser genealogischen Betrachtung des Universums, die ideale, die sich philosophisch von dem Wesen der Dinge Rechenschaft giebt, herrschend, und auch die Bildnerei blieb durchaus bedeutsam und mystisch. In Griechenland erhielt sich die philosophische Betrachtung des Universums und die mystische Beschauung nur in den Schulen einiger Denker, z. B. eines Pythagoras, in den Schriften eines Heraklitus und in den Orphischen und Eleusinischen Mysterien.

Nun folgen drittens die grossen episch-historischen Gedichte, Ramayan und Mahabharata. Der Ramayan, welcher dem Valmiki beigelegt wird, besingt die Thaten des Rama, des Indischen Hercules, und ist daher völlig zu vergleichen mit den Herakleen des alten Griechenlands, wiewohl der Indische Hercules in seinem Charakter eben so sehr vom Griechischen

<sup>1)</sup> S. Langlès Catalogue des Manuscrits Sanscrits de la Bibliotheque Imperiale 1807. p. 13. Damit verbinde man, was Majer (Brahma oder die Religion der Indier p. 129 ff.) über die Purana's bemerkt hat. Catalogus librorum Sanscritanorum, quos bibliothecae universitatis Havniensis vel dedit vel paravit Nathanael Wallich. Scripsit Erasmus Nyerup. Hafniae 1821.

unterschieden ist, als überhaupt Indische und Griechische Menschheit sich unterscheiden. 1)

Das andere grosse episch-historische Gedicht, Mahabharata (Mohabharot, der grosse Bharata), welches dem Vyasa beigelegt wird, und aus achtzehn Gesängen besteht, enthält die Kriege zwischen den Mondskindern, zwischen den Helden vom Stamme Pandu und Kuru. Hierin ist die berühmte grosse Episode Bhagavatgeta (Bhogovotgita), d. i. das Lied vom Bhogovan, einem Beinamen des Krischna, welcher hier immer unter diesem Namen auftritt, und sich in dieser Episode, in einem philosophisch-theologischen Gespräche, über die ewige Einheit Gottes und die Nichtigkeit aller andern Erscheinungen erklärt.<sup>2</sup>)

Diese grossen epischen Erzeugnisse fallen angeblich alle vor das Jahr 1200 vor Chr. Geb., vor die Zeit des Trojanischen Kriegs; mit dem Jahre 1200 aber kommt die Periode der Gesetzbücher, die bei den Griechen doch erst eigentlich um das Jahr 550 vor Chr. Geb. anfing. Denn in jene Zeit ist wohl die Abfassung der Gesetze zu legen, die in einem

<sup>1)</sup> Ueber dieses Gedicht, das wir glücklicherweise jetzt in der Originalsprache und in einer Englischen Uebersetzung besitzen, vgl. Langlès im Catalogue des mscrr. de la Bibl. impér. Paris 1807. p. 13 sqq. Görres in den Heidelbb. Jahrbb. 1810. nr. 25. p. 251 und Wüken ebendaselbst 1814. nr. 24—26, der auch Auszüge aus dem eben erwähnten Englischen Originalwerke: The Ramayana of Volmeeki in the original Sangskrit with a prose translation and explanatory notes by William Carey and Josua Marsham, Serampore 1806. Vol. I. gegeben hat. Proben aus dem Ramayan in Deutscher Uebersetzung haben Fr. Schlegel (über die Weisheit der Indier p. 231 fl.) und Franz Bopp (über das Conjugationssystem der Sanskritsprache p. 159 fl. p. 235) und zwar Letzterer die Episode, welche Wiswamitra's Büssungen enthält, geliefert. Vgl. jetzt Guigniaut Notes et Ecl. p. 612—616, wo auch die Arbeiten des Herrn v. Chezy und A. W. v. Schlegel's über den Ramayana nachträglich bemerkt sind, und p. 638 sqq. jene Episode von Wiswamitra mitgetheilt ist.

<sup>2)</sup> S. Nachtrag V.

grossen Codex gesammelt sind, unter dem Titel: Manava Dharma Sastra, d. i. Gesetzbuch des Menu oder Monu.

Hierbei aber blieb der Indische Geist nicht stehen; er hat sich vielmehr mit Allem beschäftigt, worauf der Europäische stolz seyn mag. Denn an die Gesetzgeber reihen sich nun die Philosophen an, von deren Bestrebungen schon dies einen hinlänglichen Beweis liefern kann, dass es fast keine Entwickelung des speculativen Geistes giebt, die Indien nicht versucht hätte, Dogmatismus, Scepticismus, ja einen vollkommenen Nihilismus u. s. w. — Man zählt sechs philosophische Systeme, die sich je zwei und zwei von einander sondern, zwei der Nyaja's, welche Jones mit der Peripatetischen und Ionischen Schule, zwei der Mimansa's, die ebenderselbe mit der Platonischen, und zwei der Sanchya's, die er mit der Italischen und Stoischen Schule vergleicht. 2)

<sup>1)</sup> Menu ist ein heiliger Name; und es werden Mehrere desselben Namens erwähnt. Es ist eine ganze Succession von doctrinellen Intelligenzen, welche diesen Namen trägt, und an die Spitze der Gesetze gestellt wird. Eben so stellt auch Aegypten an den Anfang aller menschlichen Gesetze einen Menes, und eben so Griechenland seinen Minos. Es scheinen sich nämlich bald nach den letzten grossen Erdrevolutionen und Ueberschwemmungen in Indien die Saamenkörner menschlicher Bildung und Cultur gerettet und ausgebildet, und von da im Verlauf der Zeit theils nach Aegypten, theils über Aegypten nach Kreta und anderwärts hin verbreitet zu haben, wo sie auch immer einige alte heilige Namen beibehielten. — Ueber den mythologischen Gehalt der Gesetze des Manu und über das Verhältniss dieser Sammlung zu den Veda's und zu den Purana's s. Eug. Burnouf unten im Nachtrag II.

<sup>2)</sup> S. die Asiatt. Abhandll. Bd. I. p. 270. 283 ff. der Deutsch. Ausg. Ausserdem vergleiche man hierüber die weiteren Nachrichten und Untersuchungen von Langlès im Catalogue etc. p. 78. 82 sqq. und 87 sqq., von Görres in der Mythengeschichte p. 188 ff., von Schlegel über die Weisheit der Indier p. 89 ff. und Heeren Ideen u. s. w. I. 2. p. 444 ff. der dritten Aufl.; besonders auch Majer, die Religion der Indier als Brahmaismus p. 109 ff., der die Grundsätze einer jeden Schule zwar kurz, aber gut entwickelt hat.

Bei dieser Feinheit der Cultur in Indien, bei dieser Scheidung der Stände, und bei diesem geistigen Streben, welchem sich der Mensch dort um so mehr überlassen kann, je freundlicher Klima und alle Begünstigungen der Natur ihm entgegenkommen, konnte auch die dramatische Poesie nicht ausbleiben. Sie hat sich hier, wie in Griechenland, aus dem Epos entwickelt. Hier, wie dort, gingen die grossen Epiker voraus, und aus ihnen nahmen die folgenden Dramatiker den Stoff für ihre grossen Dramen. Allein von dem Reichthume dieser Literatur ist leider bis jetzt noch Wenig bekannt, wiewohl eben dieses Wenige die Europäische Welt mit Recht in Erstaunen gesetzt hat. Wer kennt nicht die Sakontala oder den bezauberten Ring, ein Drama, dessen Fabel aus dem grossen Epos, Mahabhârata, genommen ist, und welches den Kalidas zum Verfasser hat, einen Dichter, der am glänzenden Hofe des Rajah oder Königs Wikramaditya, eines Beschützers der Kunst und Wissenschaft, etwa hundert Jahre vor Christi Geburt lebte? 1) Als ausgezeichnete Eigenschaften jenes Drama bemerken wir vorzüglich zuvörderst die Innigkeit und das sinnige Wesen, das tiefe und zarte Naturgefühl und die gleichsam idealisirte Ansicht der Pflanzenwelt; dabei das Mädchenhafte der milden und friedsamen Nation; sodann den Ausdruck des feinen Welttons und Lebens der Rajah's und ihrer Höfe. Das Stück ist ein Beweis von der vornehmen Haltung der

<sup>1)</sup> S. Fr. Schlegel über die Weish. der Ind. p. 229.308 ff., wo Proben daraus gegeben sind; Langles im Catalogue etc. p. 74. Deutsch erschien das Ganze von G. Forster, mit einer Vorrede von Herder, zu Frankfurt a. M. 1803 (neue Ausg.). Hiermit verbinde man, was über die Sakontala, so wie im Allgemeinen über die dramatische Poesie der Indier, Heeren bemerkt hat in den Ideen I. 2. p. 527 ff. der dritten Aufl. Ein anderes gleichfalls aus dem Mahabhârata geschöpftes Drama ist Nalus. S. Nalus Carmen sanscritum e Mahabhârato; edidit etc. Fr. Bopp. London et Paris 1819 (Deutsch unter dem Titel Nala bearbeitet von Kosegarten). S. über jene erste Ausgabe A. W. v. Schlegel Indische Bibliothek I. S. 97 ff.

Könige und der strengen Scheidung der Stände oder Casten; so wie es überhaupt eine hohe Ausbildung der gesellschaftlichen Cultur Indiens verräth.

Endlich war es auch Indien, wo man wahrscheinlich zuerst die ewigen Gesetze der Sittenlehre und des Rechtes gleichsam hervorlockte aus dem Wesen und Verhältniss der Thiere und Pflanzen und aus der umgebenden Natur. Wir sprechen von der ungezweifelt uralten Naturfabel oder vom Apolog (aivos). Seine Geschichte ist dort an die Namen des Wischnu-Sarma, eines Braminen in alter Indischer Vorzeit, und des Pilpai, der gegen 400 vor Chr. Geb. gelebt haben soll, geknüpft. Unstreitig hatte schon das älteste Indien seinen Apolog, worin durch die Sprache der Thiere, besonders der Schakals (θψες), 1) durch die der Pflanzen, Bäume u. s. w., ethische und politische Wahrheiten eindringlich und anschaulich gemacht wurden. Es entstanden davon frühe Sammlungen; aber, wie in der Aesopischen Fabelsammlung, ward auch jenen fortdauernd das nach und nach Erfundene, der spätere Zuwachs, beigemischt, und einzelne Theile auch wieder als für sich bestehende Bücher bekannt gemacht und fortgepflanzt. Nach der Indischen Sage war Wischmi-Sarma Erfinder in dieser Gattung und Verfasser einer uralten Sammlung von Apologen, betitelt Hitopadesa, d. i. nützliches Wort, die sich erhalten, bis ungefähr 400 vor Chr. Geb. Pilpai folgte, der eine neue Sammlung veranstaltete. Von dieser Sammlung wurden frühe im sechsten Jahrhundert, auf Befehl eines Persischen Königs, aus der Ursprache (nämlich der Sanskrit) Uebersetzungen ins Pehlvi für den Persischen Hof gemacht, welche bald grosses Ansehen erlangten, und daher ins Arabische und Türkische und so fort in mehr als zwanzig verschiedene Sprachen, wie Jones versichert,2) übersetzt wurden.

<sup>1)</sup> Wir führen als Beispiel die Fabel vom Schakal an, die sich bei Stark Spec. Sapient. Indorum p. 414 sqq. findet.

<sup>2)</sup> S. Asiatt. Abhandll. Th. I. p. 21 Deutsch. Ausg.

Jedoch blieb die Sammlung nicht in ihrer ursprünglichen Art, sondern man sonderte einzelne Theile davon ab, und gab sie besonders heraus. Hierunter zeichnet sich aus Kalila und Dimna (Kelile-Dimne; denn eigentlich sollte es heissen im Sanskrit Karattaka-Damnaka), eine Episode der Hitopadesa. Diese ward ins Persische übersetzt, und daraus ins Griechische. 1)

<sup>1)</sup> Von dieser letztern Uebersetzung, wovon ich selbst ein Exemplar besitze, finden sich in der Bibliothek der Universität zu Leyden und hie und da Handschriften, die wohl einer genaueren Vergleichung werth wären. Die Uebersetzung führt den Titel: Specimen Sapientiae Indorum ex cod. mscr. Holsteniano, edidit Stark, Berlin 1697. 8.; die Französische: Fables et contes Indiens avec un discours sur les Hindous par Langlès, Paris 1790. 12. In neueren Zeiten wurde es wieder unmittelbar aus dem Indischen Original ins Englische übersetzt von Wilkins: the Hitopades of Vishnu-Sarma, Bath 1787. Ausser dem, was über dieses Buch schon früher von Fabricius in Bibl. Gr. Vol. VI. p. 460 der alten Ausg., von Herbelot in der Bibliotheque orientale und von Assemanni in der Bibliotheca orientalis T. III. part. 1. p. 221 hemerkt worden, vergleiche man nun die lesenswerthen Nachrichten bei Polier Mytholog. d. Indous Introduction p. 134 sqq. Tom. I. vgl. mit dem Zendavesta Tom. I. p. 537, ingleichen folgende Schrift: Ueber Inhalt und Vortrag, Entstehung und Schicksale des königlichen Buches, eines Werkes von der Regierungskunst, als Ankündigung einer Uebersetzung nebst Probe aus dem Türkisch-Persisch-Arabischen des Waasi Ali Dschelebi von Heinr. v. Dietz. Berlin 1812. 214 S. gr. 8. Vorzüglich müssen wir unsere Leser auf die Untersuchungen aufmerksam machen, die neuerlich ein grosser Kenner der morgenländischen Literatur über die Geschichte dieser Sammlungen angestellt hat, Silvestre de Sacy in den Notices et Extraits des manuscrits de la Biblioth. impériale Tom. IX. (Paris 1813) part. I. nr. 7, wo er unter andern Nachricht giebt von einer Ebräischen Uebersetzung desselben Buches, die sich uuter den Handschriften der Pariser Bibliothek findet. Vergleiche Leipz. Litt. Zeit. 1814. Sept. nr. 221. p. 1766 und Götting. gel. Anz. 1815. nr. 208. p. 2065 sqq. In dem zehnten Theile, der zu Paris 1818 in zwei Abtheilungen erschien, sind diese Untersuchungen fortgesetzt. Vorgeblich Indischen Ursprungs wäre auch die selbst in Deutscher Sprache unter dem Namen: Die sieben weisen Meister bekannte Schrift, welche von Einigen einem Perser Musus (Mougoc, nach Silvestre

de Sacy a. a. O. wohl eher ein Türke Musa), von Andern einem Oberhaupt der Weisen Indiens Sendebad oder Sendebar zugeschrieben wird. Andere schreiben den Namen Syntipas (Συντίπας), und nennen ihn einen Zeitgenossen des Cyrus. Wir haben unter diesem letzten Namen ein moralisches Fabelbuch von 62 Erzählungen, angeblich aus dem Syrischen übersetzt von Michael Andreopolus vermuthlich im 15ten Jahrhundert. (S. Συντίπας. De Syntipa et Cyri filio Andreopuli Narratio ed. I. Fr. Boissonade, Paris 1828, und dessen Praeloquium und Notae p. 171 und besonders Götting. gelehrt. Anzeigen 1830. Nr. 171. 172.)

## **S. 4.**

#### Uebersicht der Indischen Baudenkmale.

Ich glaube diese Beschreibung der Indischen Baudenkmale (I. S. 562 - 568 zweiter Ausgabe) anjetzt mit folgenden wenigen Bemerkungen übergehen zu können, einmal, weil K. O. Müller in seinem Handbuche der Archäologie der Kunst S. 249. S. 306 f. eine lichtvolle Uebersicht davon gegeben, und K. Ritter in seiner Erdkunde, Asien, B. IV. 1. S. 676 f. von den Gruppen der Grottentempel zu Mhar, Carli, Salsette, Elephanta, Nassuk, Ajayanti und Elora, und von den Ruinen der Felsenstadt Mahamalaipur B. IV. 2. S. 322 ff. nach den neuesten Reisebeschreibern und gründlichsten Orientalisten ausführlichen Bericht erstattet haben; sodann aber und hauptsächlich, weil den neuesten und sorgfältigsten Untersuchungen zufolge alle diese Indischen Bau- und Sculpturwerke über und unter der Erde für die Perioden der altindischen Religionsgeschichte und die Erkenntniss der verschiedenen Göttersysteme keine Ergebnisse liefern, worauf man mit Sicherheit fussen könnte. Zwar schliesst das Ueberladene, wodurch sich fast alle diese Bildwerke kenntlich machen, ein relatives Alterthum derselben nicht aus; da wir bereits aus dem zweiten Jahrhundert nach Chr. eine Beschreibung eines sehr überladenen Idols, in einem Indischen Grottentempel befindlich, haben (s. Symbolik L. S. 141 f. 2ter Ausg. ). Aber was will doch ein Zeugniss aus dem zweiten Jahrhundert nach Chr. Geb. gegen das graue, ja zum Theil selbst antediluvianische Alterthum sagen, das man vor nicht gar langer Zeit in verschiedenen dieser Tempel und Tempelgebilde nachweisen zu können geglaubt hat? Allein was die Unsicherheit auf diesem Kunstgebiete im höchsten Grade vermehrt, ist die Vermischung so verschiedener Culte

und Zeiten, die sich in jenen Gebilden auf das unangenehmste vor Augen stellt; und wir müssen uns eben bequemen mit Ritter (a. a. O. IV. 1. S. 677) einzugestehen: «Selbst ihr Zweck, das Göttersystem, dem sie anfänglich geweiht waren, bleibt bei der Vermengung von Figuren aus der Brahmanischen, wie der Buddhistischen oder Jain-Mythologie, wie die Methode der Architektur und Sculptur, noch zweifelhaft.» Hiermit stimmt auch ein Indischgelehrter Britte (H. Wilson in Mackenzie's Collection. Calcutta 1828) vollkommen überein, ja er drückt sich noch stärker aus, wenn er sagt: «Die berühmten Denkmale zu Ellora, Elephanta und Mahalipur seyen in ihrer jetzigen Form Erzeugnisse neuerer Zeit, und es seyen darin auch Spuren des Cultus der Bauddha's und der Dschaints anzutreffen.»

## S. 5.

## Von den verschiedenen Indischen Religionsperioden. 1)

Indiens Religion geht in die hohe Vorzeit zurück, und ihr Anfang lässt sich historisch nicht verfolgen. Jedoch im Allgemeinen stellen sich uns von der frühen Vorwelt an bis auf unsere Zeit drei verschiedene Religionsperioden oder Systeme dar, die wir kürzlich durchgehen und im Sinne der Sage charakterisiren werden.

Die älteste Religion, die in das Dunkel der Vorwelt zurücktritt, ist diejenige, welche durch Brahma, den Schöpfer der Welt, offenbart wurde, Brahmatsmus.<sup>2</sup>) Diesem Brahma

<sup>1)</sup> Wie sehr ich auf diesem unsicheren Gebiete jeder Epikrise zugänglich bin, mag daraus erkannt werden, dass ich bei diesem von mir ebenfalls abgekürzten Abschnitt auf die Notes et Eclaircissemens des Herrn Guigniaut (zu der Französischen Uebersetzung I. p. 591 - 598) verweise, und namentlich daraus folgende Stelle aushebe (p. 594): "Une question capitale reste toute entière : c'est de savoir jusqu'à quel point l'on peut être fondé à regarder Brahma comme le symbole d'un culte antérieur à tous les autres, d'un culte non seulement primitif, mais plus simple, plus pur et plus spirituel que ceux qui lui succédèrent, en l'étouffant par la violence? Cette hypothèse a été admise en des sens divers par la plupart des écrivains allemands ou anglais, qui ont jusqu'ici traité de la religion des Hindous." Zur Vervollständigung der verschiedenen Ansichten der Indischen Religionsperioden verweise ich jetzt auf das neueste Werk des Herrn Stuhr: Die Religionssysteme der heidnischen Völker des Orients, und namentlich auf das Capitel: "Chronologische Bestimmung der Hauptepochen der Entwicklung des geistigen Lebens der Indier" S. 132 ff.

<sup>2)</sup> S. Görres Mythengesch. p. 556 ff. und p. 188 ff. vgl. mit John Malcolm the History of Persia, London 1815. im ersten Abschnitt. Ganz

(dem'höchsten Wesen, welches in der Indischen Lehre von der Dreifaltigkeit Gottes die erste Person ist, Gott der Vater). dem ersten Gott und Lehrer im Fleisch, haben vor vielen Jahrtausenden die Menschen auf fromme Weise, mit ihren Herzen in heiliger Unschuld, einfach, schlicht und rein gedienet mit unblutigen Opfern, mit den Erstlingen der Früchte. mit der Milch der zahmen Thiere u. s. w. Aber diese Religion konnte auf der bösen Erde nicht fortbestehen, sie musste weichen und wurde so gänzlich ausgerottet, dass auch keine Spur mehr übrig ist von jenen alten Tempeln, in denen Brahma verehrt wurde. Und diesen ältesten, reinen Dienst mögen auch vielleicht die Ebräer jenseits des Euphrat gehabt haben. wenn wir nämlich (was ich dahin gestellt seyn lasse) in jenem Abram, der mit seiner Frau Saraswadi (angeblich Frau Sarah) sich nach Westen zog und dort niederliess, einen Brahminen mit seiner Familie erkennen dürfen, wie die Indischen Traditionen, welche Sonnerat in seiner Reise nach Indien angiebt, erzählen. 1) Alsdann müsste man annehmen, dass bei der Ausrottung und gewaltsamen Vertilgung jenes einfachen und

ähnliche Traditionen haben die Perser von ihrer ersten Religionsperiode, besonders nach dem Dabistan. Malcolm in dem angeführten Werke, ob er gleich über den historischen Werth des Dabistan, wie billig, sehr zurückhaltend urtheilt (s. Vol. I. p. 11), trägt doch nachher die Hauptzüge von dem Bilde der ältesten Religion Persiens in gedrängter Uebersicht vor (I. p. 85), und findet besonders in der Enthaltung von thierischer Nahrung, welche der Dabistan den Anhängern des ersten Gottesdienstes beilegt, ein Zeichen eines gemeinsamen Ursprungs der Religionen Persiens. Er sagt Vol. I. p. 191: "There are some circumstances that might dispose us to believe, that the ancient religions of Persia and of India were connected in their origin. Among other proofs in favour of this conjecture, we find that thare was, in the early ages of both countries, an abhorrence of animal flesh, which has been preserved, to this day, by some of the highest and most respected of the casts of India." — Erst der Usurpator, der böse Zohak, soll das Fleischessen eingeführt haben.

<sup>1)</sup> Gatterer Versuch e. allg. W. Gesch. p. 622 u. daselbst Dow.

reinen Gottesdienstes und bei den heftigen Verfolgungen, welche seine Anhänger erlitten, sich wohl einzelne Stammhäupter, einzelne Emirs, die der alten Gottesverehrung treu bleiben wolken, eben um jenen Verfolgungen zu entgehen, mit ihren Horden westwarts gewendet haben, in die Gegenden von Vorderasien, so dass der reinere Jehovahdienst des Abrahams nichts weiter wäre, als ein fortlaufender einzelner Zweig jenes uralten Brahmaismus. Vielleicht ist es auch eben dieser älteste, reine, unblutige Brahmadienst, von dem sich noch bei den Griechen Erinnerungen erhalten hatten. Man lese die merkwürdigen Stellen des Theophrastus περί θυσιών bei Porphyrius de Abstin. II. 5. p. 106 sqq. und II. 20. p. 138 ed. Rhoer. Dert macht dieser Grieche eine anziehende Beschreibung von dem reinen Wandel jener Menschen der Vorzeit vor Gott. und von ihren unschuldigen Opfern und Gaben, die sie der Gottheit darbrachten.

Dieser Brahma steht da als der Fleisch gewordene Gott, als erste Incarnation, als der erste Lehrer. Er theilt das höchste Gesetz, das ihm der ewige Gott in der himmlischen Sprache 4900 Jahre vor unserer Zeitrechnung offenbart, und welches er in die Sanskritsprache übersetzt hatte, der Menschheit mit. — Es ist aber dasselbe nach den vier Casten, so dass einer jeden ein Buch zukommt, eingetheilt in die vier Bücher: Ritsch, Jagusch, Saman und Atharvan, von welchen jedoch das letztere verloren gegangen und in neuer Form wiederhergestellt worden ist. Es sind der Casten der Indier, wie schon bemerkt, vier; 1) die erste und vornehmste, die der Brahmanen oder Priester; die der Krieger und Regenten, Kschetria, auch Radsja-putra, d. i. regum filii, genannt; 2) die

<sup>1)</sup> Ueber die *Casten der Indier* siehe Paullini Systema Brachman. p. 137 sqq. und Heeren in den Ideen u. s. w. I. 2. p. 596 ff. Beck Anleitung zur Kenntniss der Weltgesch. I. p. 222 der neuesten Ausg.

<sup>2)</sup> Das Indische Radsja oder Raya erinnert uns unwillkührlich an das Lateinische Rex, so wie an die Patrot bei Hesychius T. II. p. 1098

der Feldbauer und Kanslente, Vayabya; die der Künstler und Handwerker, oder Schudra. Diese Casten haben ihre Unterabtheilungen nach den verschiedenen Verrichtungen, bis zur Zahl von acht und achtzig. Es herrscht unter ihnen eine scharfe Absonderung, und keiner kann aus der einen Caste in die andere übergehen. Diese Absonderung hat ihren mythischen Grund in der Sage: Alle sind aus Brahma's Leib, aber die Brahmanen aus seinem Kopfe, die Krieger und Könige aus seinen Schultern, die Feldbauer und Kaufleute aus dem Bauche, und die Künstler aus den Beinen. Mithin ist Brahma's Körper der Leib des Urwesens, wie Adam-Kadmon der Kabbalisten. Diese Casteneintheilung rührt schon von Menu dem Ersten her, und hat in grosser Strenge unter den eigentlichen Hindostanern, trotz aller Veränderungen und alles Wechsels der Regierung, sich bis auf den heutigen Tag behauptet. ')

Alberti (welche Stelle wir in den Homerischen Briefen p. 179 verbessert haben), und an die Rheken unserer alten Deutschen Vorfahren. Vgl. die Homerischen Briefe a. a. O. Dass die Endung ra, König, Herr, Fürst, bedeute, hat auch Wahl gezeigt in der Erdbeschr. von Ostind. II. p. 209. Vgl. A. W. v. Schlegel Ind. Bibl. II. 249 über die raputras, Königssöhne, woher die wegen ihrer Tapferkeit berühmten Rajputs; und ebendaselbst über den Kriegerstamm Kshatriya, auch Kshatra, welchen schon Alexander der Gr. kennen lernte, wenn es die Zádoo des Arrianus (VI. 15) sind.

<sup>1)</sup> Im Text und in den Anmerkk, der zweiten Ausgabe (S. 572—575) ist an dieser Stelle etwas umständlicher von zwei Erscheinungen der oberasiatischen Literatur gehandelt worden, die in neuerer Zeit viel Aufsehen gemacht haben, und wobei ich mich jetzt auf eine ganz kurze Notiz einschränke. Das erste ist der Dabistan oder das Buch von zwölf verschiedenen Religionen des Orients von Mohsan Fani (d. i. der Vergängliche), einem Mohammedaner aus Kaschmir im 17ten Jahrh. nach Chr. Es enthält unter andern die Geschichte einer auf Offenbarung gegründeten reinen Urreligion und eines vorfluthigen Iranischen Urstaates, dessen erster patriarchalischer Dynaste Mahabad, der Empfänger jener Offenbarung (auch Bali genannt), der Stifter jenes, allen Monarchien des Orients voranste-

Nachdem diese erste Lehre etwa tausend Jahre gegolten, folgen nun Religionskriege. Es kommt Schiva, ) die zweite Incarnation, und bringt den Lingam, als Bild des Todes und

henden Reiches der Mahabaden gewesen. Aus diesem Werke hat Gladwin in seinen New Asiatic Miscellanys Calcutta 1789 das erste Buch geliefert und danach Fr. v. Dalberg Bamberg und Würzburg 1817. - Das zweite Werk ist der Désatir, das ist, dem Dabistan zufolge, das eben dem Mahabad (Bali) offenbarte Buch und angeblich eine Sammlung der verschiedenen Propheten von der Urzeit (d. h. von Mahabad an). Dieses letztere lang vergessene und erst neulich wieder aufgefundene Buch ist von Molla Firuz in der Sprache der Handschrift (der von Banian) mit einer Englischen Uebersetzung von W. Erskine zu Bombay 1818 -- 1820 herausgegeben worden. Es ist bekannt, welches Gewicht Männer wie Will. Jones, Johannes v. Müller und A. auf den Dabistan gelegt, wie sie darin eine Erweiterung der Urgeschichte der Menschheit rückwärts gewinnen zu können geglaubt haben. Ja Einige sind so weit gegangen, in den Sculpturen der Indischen Grottentempel Darstellungen ienes vorfluthigen Erzvaters Mahabad-Bali und seiner Geschichte entdecken zu wollen, da sie doch sämmtlich der heutigen Mythologie der Hindus angehören. Nicht minder verschieden sind die Urtheile über den Désatir. Man vgl. The classical Journal Vol. XV. p. 186 sqq.; von Hammer in den Heidelbb. Jahrbb. 1823. Nr. 6 sqq. und Silvestre de Sacy im Journal des Savans 1821. Fevr. Das Ergebniss der Untersuchungen dieses letzteren Gelehrten hält eine Art von Mitte, und besteht (p. 75) in folgenden Sätzen: Man könne die Composition des Désatir nicht über die Periodeder Seldjuciden, d. h. nicht vor dem 6ten Jahrh. der Hegira hinaufrücken. Es sey aber viel Altes in diesem Werke enthalten, das von den Gelehrten gesichtet und gewürdigt zu werden verdiene. Wenn W. Erskine dem Buche ein Alter von nur 2, 3 Jahrhunderten vor dem unsrigen zugestehen wolle, so könne er ihm darin nicht beistimmen, wohl aber darin, dass W. Jones u. A. sich von der Bewunderung dieses uraltgeglaubten Buches zu allzukühnen Behauptungen haben fortreissen lassen.

1) Ueber diese zweite Religionsperiode oder den Schivaismus s. Görres Mythengesch. p. 557. Asiatic Researches T. V. p. 380 sqq. und T. I. p. 147 nebst Polier Mytholog. des Ind. T. I. Introduct. p. 146 sqq. Ueber den Uebergang des Brahmaismus in Schiwaismus vgl. man auch die lesenswerthen Bemerkungen von Majer, die Religion der Indier als Brahmaismus p. 20 ff. besonders p. 25.

Lebens. Die alte, stille, einfache Feier musste dem neuen Orgiasmus Platz machen. In wilden Festen berauscht sich die religiöse Phantasie, und blutige Opfer fallen an den Altären der schrecklichen Cali. Brahma's Tempel wurden umgestürzt, und nur in den Geheimschriften des Tempels von Cheringuam') wusste man noch, es habe Brahma vormals Tempel, Altäre und Bilder gehabt, wie Schiwa. Liebe und Leben und Zorn und Tod sind die Elemente dieses neuen Gottes und seines Dienstes.

Es folgt Wischnu, die dritte Incarnation, welcher das wilde Feuer des Schiwaismus sänftigt.²) Wischnu milderte den Lingamdienst, trieb aus den groben Stoff, vergeistigte und stumpfte ab die herbe Schärfe. Hier liefert uns das alte Griechenland eine merkwürdige Parallele. Auch dort war auf einen reineren Dienst, auf Brahmaismus, eine wilde, orgiastische Religion, der Phallusdienst und die Phalluslehre, gefolgt, die alsdann die Weisen (οἱ σοφισταί) nach Melampus, als welcher jene Lehre nicht umfassend vorgetragen hatte, grossartiger verkündigten (μεζόνως ἐξέφηναν).³) Daher nun Wischnu in der Ansicht seiner Anhänger über Schiwa gestellt wird; und im uralten Tempel von Perwuttun wiegt im Bilde Brahma mit einer Waage, wo dann Wischnu den Schiwa

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tscheringam, d. i. die Stadt der schönen Glieder, noch jetzt ein berühmter Wallfahrtsort, mit einem uralten Wischnutempel; s. Wahl Beschreib. von Ostind. II. p. 1171. 1172. vgl. 557.

<sup>2)</sup> S. Sonnerat Reise nach Ostindien und China (Zürich 1783) I. Bd. p. 186. — Gewöhnlich nimmt man Schiwa als den dritten, und seinen Dienst als die dritte Epoche an. Vgl. Polier Mytholog. des Ind. T. I. Introduct. p. 147. Vgl. auch Majer, die Religion der Indier als Brahmaismus p. 26, der es für wahrscheinlich hält, "dass der Brahmaismus in einer ihm abgenöthigten geistigen Gegenwirkung gegen die materialistischen Ansichten des Siwaismus sich allmählig vollkommen folgerecht in den Wischnuismus verwandelt haben könne."

<sup>&#</sup>x27;3) S. Herodot. II. 49. Ich werde bei den Religionsperioden von Griechenland darauf zurückkommen.

hoch in die Luft schnellt, anzudeuten, die Religion will wieder auf den alten edleren Weg zurück, die alte Lehre soll wieder eingeführt werden. 1) Es ward aber die Schiwasecte von den Anhängern des Wischnu nicht ausgerottet, sondern sie schloss mehrentheils Friede, und jene liess sich reformiren. Diese Reformation wird fortgesetzt durch Buddha, welcher im neunten Avatar, sechs und dreissig Jahre nach Krischna's Tode, auftritt.2) Letzterer (Krischna) hatte den Lingamdienst ganz ausrotten wollen, welches aber misslang. Der Buddhaismus, zwar im Wesentlichen der Lehre mit dem alten System übereinstimmend, wirkte gleichwohl jener alten katholischen Kirche dadurch entgegen, dass, während diese allen Lehrberuf (Priesterwürde) in alte geschlossene Casteneintheilung setzte, jener (der Buddhaismus) die Lehrgabe (Begeisterung) allen Casten zusprach, aus allen Casten Begeisterte aufrief, und jedem innerlich Berusenen den Zutritt zur Weihe gestattete.3) Ein gleiches Verhältniss treffen wir bei Moses, in so fern er nämlich in Bezug auf die Aegyptische Priestercaste mit seiner reinen Gotteslehre eben so verfuhr. In diese Spaltung der neuen und alten Religion, des Brahmaismus und Buddhaismus. gehören von den Religionsurkunden die achtzehn Purana's. von Vyasa 1600 Jahre vor Christi Geburt verfasst. 1) Und die jetzt in Hindostan herrschende Religion besteht theils aus Schiwiten, theils aus Verehrern des Wischnu und Buddhisten.

Aus diesen Verhältnissen des Buddhaismus zu den älteren Religionssystemen lassen sich nun die anscheinend widersprechenden Urtheile über den Stifter jenes Systems erklären. So

<sup>1)</sup> S. den Capitain Mackenzie in Asiat. Res. Vol. V. p. 312.

<sup>2)</sup> S. Nachtrag VI.

<sup>3)</sup> S. Görres Mythengesch. p. 191 f.

<sup>4)</sup> S. Görres a. a. O. p. 189. — Ueber die verschiedenen Buddha's und deren Systeme verweisen wir unsere Leser vorzüglich auf Fr. Schlegevs Erörterungen, in dessen Schrift über die Sprache und Weisheit der Indier p. 123. p. 140 f.

z. B. heisst es im Ayeen Akbery, übersetzt von Gladwin, Tom. III. p. 157: «Die Brahminen nennen den Buddha den neunten Avatar (die neunte Offenbarung des Wischnu); die ihm zugeschriebene Religion aber, sagen sie, ist falsch und von einer andern Person gemacht.» W. Jones nahm daher einen zweiten kühnen Sectirer Buddha an, der unter dem Namen und Charakter des ersten das ganze System der Brahminen umzustossen versuchte, und zu jenem grossen Schisma die Veranlassung gab (vgl. J. H. Harington in den Asiatic Researches Vol. VIII. p. 533). In allen diesen Aeusserungen spricht sich der religiöse Partheigeist mit der grössten Heftigkeit aus. Die Buddhisten andrerseits sind keinesweges frei davon. Bekanntlich haben sie sich auf der Insel Ceylon zur herrschenden Kirche erhoben. Nun erzählen die Cinghalesen (Singhalais), die Bekenner des Buddhaismus: vor der von ihnen vollendeten Eroberung dieser Insel sey sie der Sitz von bösen Geistern (Dämonen) gewesen - eine Ansicht, die der Glaube mehrerer Asiaten von den früheren Feinden des Vaterlandes hegt, und die erst bei den Griechen späterhin unter dem etwas milderen Namen der Barbaren hervortritt. In der Persischen Sage muss Tachmuras (Tahamurs), der Pischdadier, erst die bösen Geister bannen, und erst als Div-bend (Geisterbanner) wird er unbestrittener Gebieter von Iran (s. Malcolm Hist. of Pers. I. p. 14). Und müssen nicht auch die alten Sachsen in dem bekannten Eide, bei dem ihnen aufgedrungenen neuen Glauben, « dem Wodan und Sachsen - Odin und allen Unholden. die seine Genossen sind », entsagen? - Buddha, um zu ihm zurückzukehren, ist unter dem Namen Gautemeh (Gautamah, Gatuimeh, Gautimo) für die Cinghalesen auf Ceylon derselbe heilige Charakter, den die Siamesen unter dem Namen Sommonokodom verehren (Sommono bezeichnet einen vollkommenen Heiligen; vgl. Capitain Mahony in den Asiatic Researches Vol. VII. p. 32) - und so tritt Buddha in der Sage wie in den Dogmen unter mehreren Namen auf. Als ein hoher Weiser und Erfinder sublimer Wissenschaften bekommt er verschiedene 25 \*

Prädicate, z. B. Súrya. Unter den fünf astronomischen Systemen (Sidd'hantás) heisst eins Súrya-Sidd'hanta (s. Asiatic Researches Vol. II. p. 391. Vol. VI. p. 540 sqq. [womit man Heeren's Ideen verbinde I. 2. p. 459] und endlich Vol. XII. p. 223 sq.). Unter diesem Namen giebt Moore im Hindoos Pantheon eine Abbildung des Buddha. ') Er sitzt in orientalischer Stellung, mit sieben Häuptern um sich blickend. Auf der Brust und in seiner offenen Hand hat er das in vier kleinere Quadrate eingetheilte Viereck, zu seinen Füssen den Mond. Es verdient bemerkt zu werden, dass auch in der Pythagoreischen Symbolik Hermes als λόγος ἀληθινός (als untrügliche Vernunft) das Quadrat führt (s. Plutarch. Quaestt. Symposiacc. IX. p. 1050 Wyttenb. vgl. Meurs. Denar. Pythagor. p. 1362 und jetzt Io. Laur. Lydus de menss. p. 21. Auch Damascius sagt: Έρμοῦ δὲ τὸ τετράγωνου).

Die vierte Periode endlich ist die bevorstehende *Periode des Gerichts.*<sup>2</sup>) Im zehnten Avatar, am Ende des Cali-yug, in welchem wir jetzt leben, wird *Calenk*, der *Weltrichter*, herabkommen, zu richten die Lebendigen und die Todten.

Zum Behuf einer allgemeinen Uebersicht der Indischen Religion, die wir hier beabsichtigen, reicht dieser Abriss ihrer grossen Perioden oder Yuga's hin. Wer aber nun in die ganze Wildniss der unzähligen Mythen Indiens, ins Einzelne der Verwandlungen und Theophanien, eingehen, oder sich auch vom Grade der Civilisation und namentlich der wissenschaftlichen Cultur der edleren Casten genauer unterrichten will, der muss sich natürlich mit den verschiedenen Systemen der Astronomie und Chronologie der Indier, so wie mit dem, was andere Völker davon melden, bekannt machen. Ich habe zum Zweck eines weiteren Studiums der Indischen Mythologie den bildlichen Darstellungen zwei Blätter beifügen lassen. Das erste liefert den Indischen Thierkreis oder das Somensy-

<sup>1)</sup> S. die Nachbildung auf unserer Tafel XXIII. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> S. Görres a. a. O. p. 559.

stem, nach einem Kupferstich in Moore's Hindoos Pantheon nr. 82 (wovon wir unsern Lesern auf der beigefügten Tafel XXXI. 2. Ausg. eine Nachbildung liefern). Das zweite zeigt uns Krischna als Sonne, daneben den personificirten Mond, und die himmlischen Körper in harmonischen Tänzen um sie herum sich bewegend, 1) nach einer Skizze ebendas. nr. 63. s. unsere Tafel XXX. 2. Ausg. Vergleichungen mit ähnlichen Ideen des Pythagoras und Plato bieten sich jedem Unterrichteten von selber dar. Deswegen wird aber noch Niemand das Pythagoreische Weltsystem aus Indien ableiten wollen. 2)

Nach den Angaben der Griechen und Römer<sup>3</sup>) gestalten sich die Perioden Indiens so:

<sup>1)</sup> Diese Sitte kannte Lucianus schon. Er sagt (de saltatione §. 17. Vol. V. p. 133 sq. Bip.): "Die Indier beten, wenn sie Morgens aufstehen, die Sonne an, und ohne sie, wie wir thun, durch einen blossen Handkuss zu begrüssen, verehren sie, gegen Morgen gewendet und mit Stille sich in Verfassung setzend, die Sonne mit Tanz, nachahmend den Tanz des Gottes" (ὀρχήσει τὸν Ἦλιον ἀσπάζονται — μιμούμενοι τὴν χορείαν τοῦ θεοῦ). — Burder (in Rosenmüller's altem und neuem Morgenl. II. §. 229. p. 19 f.) führt mehrere Beispiele orientalischer Völker an.

<sup>2)</sup> Die früheren Untersuchungen darüber sind bereits in andern Handbüchern nachgewiesen. Ich verweise nur auf Maurice hist. of Hindost. Vol. I. chap. 8. p. 253 sqq. und auf eine neuerlich erschienene Abhandlung von Drummond (in the Classical Journal Vol. XVI. p. 145 sq.), der jenes System den Babyloniern und Aegyptiern als Eigenthum vorbehalten wissen will. Zum Verständniss des beigefügten Indischen Zodiacus gehören nun die Abhandlungen von Will. Jones über das Mondjahr der Indier (the lunar Year of the Hindus, in den Asiatic Researches Vol. III. p. 257 sqq.), und über den Indischen und Arabischen Thierkreis von Colebrooke (on the Indian and Arabian Divisions of the Zodiack by H. T. Colebrooke; ebendas. Vol. IX. p. 323—376). Letzterer hat auch die Begriffe der Indischen Astronomen von dem Fortrücken der Nachtgleichen und den Bewegungen der Planeten erörtert (ebendas. Vol. XII. p. 210—252).

Diodor. I. 55. II. 16. III. 60 sqq. Arrian. Indicc. cap. 9. Plin. H. N. VI. 21.

- 1) Dionysus (Dewanichi) | Myrrhanus Entwilderer Indiens (d. h. | König der Inder, von Dio-Panjabs) - nysus überwunden.
- 2) Funfzehn Menschenalter dazwischen.
- 3) Hercules (Rama oder Dorsanes, wie auch Hercules Indisch geheissen haben soll davon im Verfolg beim Hercules).
- 4) Züge der Semiramis. Züge des Sesostris.
- 5) Darius Hystaspis unterwirft¹) (einen Theil) Indiens.
- 6) Alexander (Iskander).

Von Dionysus bis auf Alexander zählt Arrianus 153 Könige und 6042 Jahre, Plinius 154 Könige und 6451 Jahre.<sup>2</sup>)

Vor Alexanders Zeit nennen orientalische Schriftsteller mehrere Könige. Ich will davon zum Schluss ein Beispiel geben, und sollte es auch nur zu einem neuen Beleg dienen, dass Götternamen auch hier von Königen angenommen worden. Nämlich Ismael Schanschah kennt einen Ishamus den Fünften, dreihundert Jahre vor Alexander. Dann lässt er auf einander folgen: Brahmanus; Lasbus oder Bujahor; Ramanus, Porus, Alexanders Zeitgenossen.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Herodot. IV. 44.

Vgl. Beck's Anleitung zur Welt - und Völkergesch. I. p. 220. zweite Ausg.

<sup>3)</sup> S. Ismael Schanschah in Historia gentium, bei Assemanni in der Biblioth. oriental. Tom. III. part. 1. p. 221. Ueber das chronologische System der Indier, die vier grossen Perioden Yuga's, die Götter- und Menschenjahre u. s. w. nach Menu's Gesetzen und Bhagavat-gita s. Bentley in den Asiatic Researches VIII. p. 236 sq. und Guigniaut Notes et Eclaire. p. 625 sqq.

## **S**. 6.

## · Betrachtung der Indischen Religionslehre.

Hier zeigt sich uns nämlich ein dreifacher Standpunkt, von welchem aus wir diese Lehre zu betrachten haben; der erste ist der des naiven, alten Naturmythus; der zweite ist der der Andacht, des religiösen Nachdenkens, Glaubens und Gewissens; der dritte endlich der speculative, philosophische.

Jener erste Standpunkt des naiven Sinnes ist der Standpunkt des Kindes. Das religiöse Element geht zuerst nach Aussen, ist fürs Auge anschaulich und reich an natürlichen Bildern. Wie der Aegyptier über Aethiopien von den Nilkatarakten her das Heil herabkommen lässt, und der Perser von seinem Albordi, so blickt auch der Indier auf seinen Berg Meru hinauf, von wo aus ihm alles Heil in die Thäler herabsteigt. Als nämlich, so lautet der Mythus, die vierzehn Welten, mit der durchgehenden Axe und unten das Gebirge Calaya (d. i. Meru), sich gebildet hatten, da erschien auf seinem Gipfel das Dreieck, die Yoni, und in ihm der Lingam, Schiwalingam, auch Ega sourounam, Gott selbst, genannt, in dem das Wort OUM ist. Dieser Lingam hatte drei Rinden. die äusserste war Brahma, die mittlere Wischnu, die dritte und weichste Schiwa; und nachdem die drei Götter sich davon gelöst, blieb der Stamm im Dreieck allein noch übrig, und Schiwa übernahm seine Obhut (s. Görres Mythengesch. p. 46 ff.). Und dies ist symbolisch dargestellt durch den Triangel in der Lotusblume, und in dem Triangel der Schiwa-Lingam als Zeichen der männlichen Gotteskraft. Man sehe nur bei Moore (the Hindoos Pantheon nr. 32) und daraus auf unserer Tafel XXIX. 2. Ausg. die Andeutung davon oben in den offenen Hallen einer Pagode, und danehen das Rind, das wir von

Aegypten her schon als das Bild des materiellen Lebens kensen. Dass aber der Triangel das weibliche Organ vorstellte, sagen auch Eusebius in der Praepar. evangel. III. p. 60 und Eustathius in Homer. Iliad. p. 1539 ed. Rom.

Dort im nordwestlichen Theile von Indien, um den Berg Meru, wurden nun dem Schiwa Phallagogien gefeiert. Davon kam eine Kunde zu den Griechen; zugleich vernahmen sie von den alt-Indischen Mythologien etwas, und daraus bildete sich ihre Sage von der Stadt Nysa, vom Berge Meros (Mnoóc) und vom Gotte Dionysus (s. Arriani Exp. V. 1. 2 und Indica c. 7). Nach ihrer Weise und Eitelkeit wendeten sie aber, wie immer, die Sache um, und erzählten, wie Dionysus von Theben aus bis nach Indien gezogen, und in einem wohlthätigen Triumphzuge den Völkern Pflug, Saatkorn, Weinbau und Gesetze gebracht habe. 1) Das Nähere hierüber wird im Verfolg, im dritten Bande, bemerkt werden. Hier nur eine vorläufige Andeutung: Dionysus ziehet nach Indien (Arrian. Ind. cap. 5). Bei seiner Rückkunft weihet er dem Apollo eine Schaale (φιάλη), worauf die Inschrift: «Dionysos, der Sohn der Semele und des Zeus von Indien her weihet sie dem Apollo, dem Delphier» (Διόνυσος ὁ Σεμέλης καλ Διὸς άπο Ίνδων Απόλλωνι Δελφώ. Philostrat. Vit. Apollon. II. 9. p. 57 Olear.). - Nach Griechischer Ansicht muss freilich Dionysus, dieser so junge Gott (Herodot. II. 52. 145) oder gar nur Halbgott, dem älteren Apollo seine Huldigung darbringen, und Delphi vermählt nun den bunten rauschenden Bacchusdienst mit der einfachen alten Sonnenfeier des Apollo. Aber in Aegypten (Herodot. II. 144) war diese Vereinung älter, und ging aus der Einheit der ursprünglichen Anschauung hervor. So auch in Indien. Ein Blick auf die achtzehnte Kupfertafel bei Moore (unsere Tafel XXVII. 2. Ausg.) wird dies anschaulich machen. Hier, auf dem Indischen Olympus, ist Schiwa-Mahâdêva der Mittelpunkt der ganzen Handlung.

<sup>1)</sup> S. Nachtrag I.

Alle Huldigungen der Götter und Geister gelten ihm. Ueber des Meru Gipfel geht die Sonne hervor. Das Maul der Kuk giesset unten den Urstrom aus. Die Schaale des Ganges empfängt ihn zuerst. Das heilige Rind, gehörig verziert und mit der Glocke am Halse, blickt zu ihm hinauf. Neben dem thierischen Leben drängt sich das Pflanzenleben herver. Lotus öffnen im Wasser ihre Kelche, und die gewaltige Palme senkt ihre Blätter beschattend auf den Göttersitz hernieder. Hier sind alle Bilder der materiellen Schöpfung in Einer Ansehauung gegeben: Sonne und Sonnenblumen; Wasser und Wasserpflanse (Lotus, in beiden Qualitäten genommen); der Dionysische Stier und die Kuh der Isis-Ceres, und die Schaale oder das Weltbecken, worin sich aus des Thieres Maul das Wasser ergiesst. - Im Griechischen Mythus fährt das Alles nachher aus einander. Jene Inschrift beim Philostratus hat eine Spur der alten Einheit anfbehalten; und wir werden nun verstehen, warum Dionysus, der Herr der feuchten Natur, dem Sonnengett Apollo nach Delphi von Indien her die Schaale bringt. - Uebrigens wird vom Indischen Bacchus im dritten Bande ausführlicher die Rede seyn. Hier will ich mich darauf beschränken, nachzuweisen, wo die Indischen Mythen davon zu finden sind. Daraus hat schon Jones im ersten Bande der Asiatischen Untersuchungen p. 207. besonders aber p. 218 ff. Auszüge gegeben, der aber darin irrte, dass er beim Rama an den Bacchus dachte, welcher vielmehr mit Hercules zu vergleichen war. Richtiger haben nachher Paullinus und Andere den Schiva der Indischen Religionen mit dem Dionvsus oder Bacchus der Griechischen zusammengestellt (s. die weitläuftigen Ausführungen des Paullinus a S. Barthol. im Systema Brahmanicum p. 85 sq. p. 115 sqq.). Auch ist Schiwa's unzertrennlicher Gefährte der an seinem Elephantenkopfe kenntliche Ganêsa (man vgl. unsere Tafeln XXVII und XXIX. 2. Ausg.), eine Art von Intelligenz oder Geist, der sich durch seine Erfindungen auszeichnet (s. Fr. Schlegel über die Spr. und Weish. der Ind. p. 128). Wollte ich mich hier auf Parallelen

weitläuftig einlassen, so könnte ich an den Pädagegen des Bacchus, den Silen, erinnern, der, neben hoher Weisheit des Geistes, am Körper auch Thiertheile trägt. Pflegevater oder auch Vater heisst aber der Vertraute und Rathgeber der orientalischen Monarchen (s. Rosenmüller's altes und neues Morgenland III. §. 154. p. 213).1)

Fassen wir dies nun anders, wie es die reinere Theorie der Indier selbst fasste, so ergiebt sich Felgendes: Es giebt Rin Biniges höchstes Wesen, das unoffenbart Parabrahma, Brehm, Paratma, Ram, Bhagavat<sup>2</sup>) heisst, das durch Beschauung seiner selbst die Welt hervorgebracht, und sich zuerst als Brahma Birma, als Schöpfer, offenbart hat, sodann als Schiva oder Mahadeva, Madajo, sie zerstört, und als Wischnu sie von neuem wieder erzeugt (erhält). Symbol des Brahma ist die Erde, des Schiwa das Feuer, des Wischnu das Wasser. Dies sind die drei grossen Dejotas,<sup>3</sup>) deren Mutter Bhavani ist,<sup>5</sup>) und über deren Entstehung ein dreifacher Mythus erzählt wird. Bhavani, so lautet der gewöhnlichste, in der Freude, geschaffen zu seyn, drückt dieses Vergnügen durch Sprünge und Hüpfen aus; und während dieser Bewegung fallen drei Eier aus ihrem Busen, woraus die drei Dejotas

<sup>1)</sup> Vgl. Guigniaut p. 167, welcher bemerkt, dass Paullinus und Jones den Indischen Ganêsa mit dem Italischen Janus verglichen hatten. Ich verweise hier nur auf das, was ich im Allgemeinen Theil S. 56 ff. über den Janus in Bezug auf Vischnu gesagt habe, und was bei Guigniaut p. 166 sqq. weiter über die Indischen Vorstellungen von Ganêsa bemerkt worden.

<sup>2)</sup> S. Asiat. Res. I. p. 224. Die verschiedenen Beinamen des Brahmanebst ihrer Erklärung giebt Majer, die Religion der Indier als Brahmaismus p. 28. 29.

<sup>3)</sup> Die bildliche Vorstellung dieser drei grossen Gottheiten liefert (nach Moore in the Hindoos Pantheon) unser Blatt XXI. 2. Ausg.

<sup>4)</sup> Daher sie auch von Mahâdêva, Wischnu, Brahmâ und ausserdem von andern Gottheiten, z.B. von Ganêsa und Indra, verehrt wird. S. das Gemälde bei Moore nr. 32 und davon entlehnt auf unserer Tafel XXIX. 2. Ausg.

hervorgehen (s. Polier Mytholog. d. Ind. I. Introduct. p. 145. 155 sq.). Und hierin besteht die Indieche Dreieinigkeit. die Trimurti. Das heilige Wort dafür in der heiligen Liturgie, das kein Indier ausspricht, ist O'M, welches aus den Buchstaben AUM zusammengeflossen ist, und die drei höchsten Gottheiten, Wischnu, Schiwa, Brahma, in Einer Chiffre bezeichnet. 1) Das Eine höchste Wesen aber heisst Parabrahma oder Brahma, d. i. die Selbstständigkeit, und hat an sich, als unentäussertes Urwesen, keine Tempel und keine Abbildungen (s. Asiatt. Abhandll. IV. p. 26). Daher können Sinnbilder, wie der Lingam, die Yoni, nur Sinnbilder seiner einzelnen Aeusserungen seyn. Dies ist also Brehm, der ewig Eine, welcher Eins ist mit dem All, der, äusserlich betrachtet, unendliche Gestalten haben würde, dessen Selbst aber keine Gestalt hat, sondern das Schauen ist, das Organ und das Object des Schauens zugleich, welcher kleiner ist als ein Atom, und grösser als die Welt, seinem Wesen nach unaussprechlich und undarstellbar.2) Er ist das ewige, allein wahrhaftig bestehende,

<sup>1)</sup> S. Jones in den Asiatt. Abhandll. I. p. 195 der Deutsch. Ausgabe, welcher hiermit auch das Aegyptische ON, das gewöhnlich für die Sonne gehalten wird, vergleicht. — Die Darstellung der Trimurti oder Dreiheit in Kinem Körper geben wir nach Moore nr. 32 auf unserm Blatt XXII. nr. 1. 2. Ausg. Brahma wird durch vier Köpfe bezeichnet (s. die beigefügten Tafeln XXI. nr. 1 und Tab. XXIV. nr. 1. 2. Ausg.). Es sollen die vier Elemente damit angedeutet seyn (Payne Knight on symbol. lang. p. 189). Vielleicht ist auch an die vier Weltgegenden zu denken.

<sup>2)</sup> S. Asiatt. Abhandll. Bd. IV. p. 37, wo sich die merkwürdige Aeusserung eines Brahminen findet: "Wenn man sagt, der Verstand Gottes ist dem sanften und milden Lichte des Mondes gleich, so wird dadurch das Wesen deines Geistes, o Gott, nicht ausgedrückt." Guigniaut p. 151 bemerkt hierbei, aus mehreren merkwürdigen Stellen der Indischen Religionsbücher gehe hervor, dass Brahm oder Brahma im Neutro von Brahma im Masculino mit langer Endsylbe unterschieden werden muss. Eben so merkwürdig ist die Antwort eines Brahminen, welche aus Paulliaus Syst. Brahm. p. 68 Jones a. a. O. anführt: "Parabrahma, Ens nempe illud Supremum et per se existens, ita esse in tribus

in Seeligkeit und Freude sich offenbarende Wesen. Die Welt ist nur sein Name, sein Bild. Wahrhaftig bestehend ist nur dieses erste, Alles in sich begreisende Seyn. Alle Erscheinungen haben ihren Grund in Brahma; er aber ist weder den Bedingungen der Zeit noch des Raumes unterworsen; er ist unvergänglich, die Seele der Welt, die Seele jedes einzelnen Wesens. — Diese ganze Welt ist Brahm, wurde aus Brahm, und wird zuletzt wieder von Brahm verschlungen werden. — Brahm oder die Selbstständigkeit ist die Gestalt der Wissenschaft und die Gestalt der unendlichen Welten. Alle Welten sind eins mit ihm, aus dessen Willen sie da sind. Dieser ewige Wille ist eingeboren in allen Dingen. Er offenbart sich in der Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung, in den Gestalten und Bewegungen des Raumes und der Zeit. 1)

Hierüber erklärt sich der ehrliche Paullinus (Syst. Brahm. p. 103. vgl. mit Jones in den Asiatt. Abhandll. T. IV. p. 61 Deutsch. Ausg.) im Sinne der Hindus so: «mysterium hoc tantum est, ut nemo hominum, nec ipsorum adeo spirituum coelestium illud satis intelligere et explicare possit.» Ueber das Zusammentressen Indischer Lehre mit Hauptlehren des Christenthums spricht schon Is. Casaubonus bei Gelegenheit des Palladius  $\pi e \rho l$   $B \rho \alpha \chi \mu \acute{\alpha} \nu \omega \nu$ ; s. Casauboniana p. 13. p. 219 sqq. Beweise, dass diese Lehre der Dreieinheit den Pelasgern, den Italischen Völkern und den Scandinaviern bekannt war, hat sich ein Verfasser im Classical Journal Vol. III. p.

illis et in omnibus eorum operationibus, quemadmodum in vase aqua pleno conspici soleat ab hominibus sol noster yisibilis, qui licet in illa aqua, seu vase, re ipsa non existat, ab omnibus tamen, qui — — conspiciant, videatur, laudetur et adoretur. Quomodo ex ovo nata sint omnia, et hi tres dii ex illo prodierint" etc. Ueber dieses Weltei auch in der Japanischen Kosmogonie vgl. Maurice hist. of Hindost. I. 1. p. 46 sqq. und dazu die Kupfertafel.

Diese in den Veda's enthaltenen Stellen, nebst einigen andern nicht minder merkwürdigen, giebt Majer, die Rel. der Ind. als Brahmaism.
 29 ff.

125 - 132. Vol. IV. p. 89 sqq. und ibid. p. 484 sqq. zu geben bemüht. Lesenswerth sind auch die Bemerkungen von Payne Knight über diese Indische Trimurti (Inquiry on symbol. lang. §. 228 sqq. p. 189 sqq.). Er sieht darin den Uebergang von der Einheit Gottes zur Vielgötterei (§. 229. p. 190). «This triform division, sagt er, of the personified attributes or modes of action of one first cause, seems to have been the first departure from simple theism, and the foundation of religious mythology in every part of the earth. Nach verschiedenen Zwischenbemerkungen, deren Beleuchtung ich den Theologen und Philosophen überlasse, erkennt er auch die Allgemeinheit dieser Idee an, und fährt so fort: «Hence almost every nation of the world, that has deviated from the rude simplicity of primitive Theism, has had its Trinity in Unity; which, when not limited and ascertained by divine revelation, branched out, by the natural subdivision of collective and indefinite ideas. into the endless and intricate personifications of particular subordinate attributes, which have afforded such abundant materials for the elegant fictions both of poetry and art.

Hier wird nun die Frage am rechten Orte seyn: Wie war die Indische Lehre ihrem Geiste nach ursprünglich; und wie ist sie jetzt im Glauben der Menge beschaffen? Ursprünglich war sie gewiss höchst einfach. Ihre Bekenner sollten nicht mit metaphysischen Definitionen behelligt werden. Die drei Grundideen der Gottheit: Schöpfung, Erhaltung und Zerstörung, waren lauter Prädicate, welche vom Laufe der Natur und von den Wundern der Schöpfung laut verkündigt werden, und Metaphysik war dazu so wenig nöthig, als zum Verstehen der Grundideen der Religion, wie sie Moses giebt. Aber bei den Indiern brachte das an sich natürliche und unschuldige, anfangs auch blos allegorische Bestreben, jene Prädicate der Gottheit durch Attribute dem Auge darzustellen, die Religion allmählig gänzlich in Verfall (vgl. Paterson und Colebrooke of the origin of Hinda Religion, in den Asiatic Researches

Vol. VIII. p. 44 - 87). - Wenn daher die besseren Brahminen ursprünglich durch jene Attribute und Bilder nur die Erinnerung der Menschen an die Gottheit erwecken und erhalten wollten, so ist diese ursprüngliche Absicht im Laufe der Zeiten ganz in Vergessenheit gerathen; und wenn wir auf das Ganze der jetzigen Menschheit in Indien sehen, müssen wir wohl der Versicherung eines Brahminen glauben, der sich darüber folgendermassen äussert: «Ich habe bemerkt, dass viele Europäer in ihren Schriften und Reden versuchen, die Erscheinungen des Indischen Götzendienstes zu mässigen und zu entschuldigen, und dass sie geneigt sind, sich glauben machen zu wollen, alle solche Gegenstände der Anbetung würden von ihren Verehrern nur als bildliche Darstellungen des höchsten Gottes betrachtet. Wäre dies der Fall, so möchte mir obliegen, mich in eine Untersuchung hierüber einzulassen. Aber die Wahrheit ist, dass die jetzigen Hindus gar nicht so über die Sache denken, sondern fest an das Daseyn jener zahllosen Götter und Göttinnen glauben, deren jedem in seinem Gebiete eine volle, unumschränkte Macht einwohne. Um diese, nicht aber den wahren Gott, zu versöhnen, sind Tempel errichtet, und werden gottesdienstliche Gebräuche begangen. Indessen lässt sich nicht zweifeln, und es ist meine Absicht zu erweisen, dass jeder Gebrauch aus der sinnbildlichen Ansicht des wahren Gottes entspringt, dass aber Alles dieses jetzt in Vergessenheit gerathen ist, und dass dessen Erwähnung von Vielen für Ketzerei gehalten wird» (Ram-Mohuk-Roy der Brahmine im Monthly Magazine, Juni 1817. p. 391 - 398 und daraus Deutsch Jena 1817, wo die fernere Erörterung mitgetheilt ist). - Diese Sätze gelten auch vom Aegyptischen Volksglauben, wie er zu Herodotus Zeiten war, im Ganzen gewiss. In wie fern sie auf die Volksreligionen der Griechen und Römer Anwendung leiden, wird sich der Leser aus nachherigen Capiteln unseres Werkes selbst beantworten können.

Für den tiefer forschenden Geist schürzt sich nun der Knoten, welcher bis in unsere Tage alle Speculation beschäf-

tigt, die Frage nämlich: Was ist der Grund der Offenbarung des ewigen Wesens oder jener Selbstentäusserung? Wir versuchen die Auflösung dieses Problems nach den Veda's und die weitere Ausführung nach Görres zu geben (s. dessen Mythengesch. II. p. 633 ff. und I. p. 78 — 80 ff. und die dort angeführte Upnekhata Tom. I. p. 365. 315. 395. II. p. 115. 213. 257. 351).

Das Wesen der Wesen, Brehm, ruht ewig selbstständig, unversehrt und unangerührt, als erhabener Ernst, in seinen eigenen Tiefen. Aber von aussen hat er sich umgeben mit der Maya, mit dem freudigen Selbstvergessen, wie mit einem Mantel oder Kleide. In dieser Maya, womit Brehm sich selbst umfing, ist Affect, Affect des Schaffens; im Affect aber ist Liebe, und sosort Schönheit. In Bezug auf sich selbst ist in der Maya wahres Seyn; in Bezug auf sich selbst hat das Kunstgebilde der Welt Bedeutung; in Bezug auf das Wesen der Wesen, auf den Selbstständigen, auf Brehm, nicht, da ist es Schein, Täuschung, und um den ewigen, hohen Ernst des Brehm sind die Welten nur Spiele. 1) Alles Schaffen ist Spielen der Gottheit, während sie selbst innerlich unverändert ewig ernst ruhet. Die Welt, in sich betrachtet, ist eine schöne Welt (χόσμος), eine gelungene Kunstform; dem Ewigen gegenüber gestellt, ist sie nichtig. Oder man fasse es auch so: a) Das erste Seyn vor und über Allem. b) Die Liebe, die das erste Seyn in sich aufgenommen, der es sich hingegeben hat. Mithin c) Gott, geschieden in ein Liebendes und in ein Geliebtes. d) Diese Spaltung ist der Urbestand, der Dinge. Die Dinge sind und sind nicht, sie sind nur in der Trennung und durch sie, sie sind nicht auf dem Standpunkte über der



<sup>1)</sup> Spielzeuge, Spielwerke. Auch in der Orphischen Theologie heissen die Welten (und Menschen) ἀθύρματα τοῦ θεοῦ, crepundia dei; ein Ausdruck, der sich selbst bei Plato findet, welcher alle lebenden Wesen θαύματα θεῶν, spectacula, munera deorum, nennt. S. de Legg. I. p. 573. p. 644. E. Steph. p. 219 Bekk. und unsern Dionysus I. p. 42.

Trennung. Die Liebe ist Weltmutter, aber was sie geboren hat, ist im blossen Scheine geboren, es ist ein Scheinbild, es sind Zaubergärten, die mit dem Beschwörungsworte wieder in sich selbst versinken. Das Eine aber bleibt: Brehm, Parabrahma, der Selbstständige.

Diese speculative Auflösung nimmt die realen Dinge als Kunstgebilde der Liebe im Scheine, mithin ist sie a) ästhetisch; b) sie hat sich aber ganz natürlich aus dem ersten naiven Naturmythus entwickelt. Hiernach ist die schaffende Gottheit Welt-Lingam. Der Grund des Zeugens und Schaffens kann in nichts Anderem liegen, als in der Liebe; und davon giebt sich nun die gesteigerte Speculation die angeführte Rechenschaft. In der Philosophie aber wird dies nun nach verschiedenen Momenten ausgebildet, so dass oben an tritt Parabrahma als Selbstbeschauung, dann Maya als Neigung und Täuschung.¹) Diese ist die Mutter der Liebe, Cama, welche die Macht, Jotma, hervorbrachte. Diese beschlief die Güte, Prakriti, und erzeugte die Materie, Mahat u. s. w.

<sup>1)</sup> Auch diese Idee findet sich in den Kosmogonien der Griechen, bei denen (namentlich bei Hesiodus in der Theogonie vs. 210 ff.) in demselben Sinne die Απάτη und Φιλότης nebst Ερις, die Täuschung, Liebe und Streit, vorkommen. Ein Scheinbild ist diese Welt; aber dass sie ist, ist der Liebe Werk. S. meine weitere Auseinandersetzung in den Briefen über Homer und Hesiod an Hermann p. 169.

<sup>2)</sup> S. die weitere Auseinandersetzung bei Majer, die Religion der Indier als Brahmaism. p. 122 ff.

c) Hier liegt aber auch schon der Keim der Indischen Ansicht des Lebens und jener Beschaulichkeit, welche alles äussere Seyn vernichtet, und sich in den Schoos der Gottheit zurückversenkt. Deutlicher tritt dieses in der Schöpfungsgeschichte hervor, wie wir alsbald sehen werden. Durch diese Abtödtungs- und Selbstvernichtungslehre aber wird der Geist Indischer Religion einerseits Platonisch und Christlich, andrerseits aber auch Griechisch (im Keime), in so fern durch die Grundidee des von dem Individuellen abstrahirenden Schönen eine Götterwelt möglich wird, die in ästhetischer Vollendung der Kunst Genüge leistet, und das Ideale menschlich erscheinen lässt. Ein Beispiel hiervon ist die Vorstellung der auf dem heiligen Strome (Ganges) wandelnden Ganga1) (in Majer's mytholog. Wörterb. Tab. II. fig. 2), welche von einer Venus oder Ceres nicht sehr fern steht. Aeusserst liebliche Züge entdeckt man auch in den Abbildungen des Cama, des Sohnes der Maya und des Casjapa, des Gottes der Liebe. Er reitet auf einem Papagei, hält einen Blumenstengel in der Hand, und ist mit Blumenschnüren geziert (s. Majer mythol. Wörterb. Tab. VI. fig. 1 und 2).

<sup>1)</sup> Die Göttin *Parwadi* oder *Bhavani* heisst, als Personification des heiligen Stromes Ganges, *Gaengadevi*, d. h. die göttliche Ganga. S. Majer a. a. O. II. p. 165.

## S. 7.

## Indische Kosmogonie.

Schon Strabo (XV. p. 1039. p. 126 Tzsch.) kennt die Lehre der Brahmanen, dass das Wasser Urelement sey, eine Lehre, die sie also mit den Aegyptischen Priestern und den Ionischen Philosophen gemein hatten. Hiermit stimmt die Nachricht überein, die Jones in den Asiatt. Untersuchungen I. p. 197 giebt, dass alle Indischen Philosophen das Wasser für das ursprüngliche Element und erste Werk der Schönfung halten, doch schiene ihre Lehre von der allgemeinen Fluth und von der Schöpfung aus dem Anfange der Genesis geborgt zu seyn. Hierauf führt er die Worte des Menu über die Bildung des Universums an. 1) «Die Welt, sagt er, war ganz dunkel, ohne Ordnung und Unterschied, Alles in einem tiefen Schlafe, bis der selbstständige, unsichtbare Gott fünf Elemente und andere herrliche Sachen schuf, und die Finsterniss ganz zerstreuete. Hierauf wollte er mannichfaktige Geschöpfe durch einen Aussuss aus seiner eigenen Glorie entstehen lassen: daher schuf er zuerst das Wasser, und gab demselben die Kraft der Bewegung. Durch diese Kraft entstand ein goldenes Ei,2) das wie tausend Sonnen glänzt, und in diesem war

S. jetzt auch Fr. Schlegel über die Spr. und Weish. der Indier
 274 ff., wo die Indische Kosmogonie nach Menu's Gesetzbuch in der Uebersetzung wörtlich mitgetheilt ist.

<sup>2)</sup> Wir erinnern hier nur beiläufig unsere Leser an die Orphische Lehre von einem *Wettei*, worüber im Verfolg (im dritten Bande) das Nöthige bemerkt werden wird.

Brakma, der Selbstständige, der grosse Vater aller vernümftigen Wesen, geboren. Das Wasser hiess Nara, weil es der Sprössling des Nera (oder Invara) war, und Brahma bekam daher den Namen Narajana, weil sein erstes Ajana oder Bewegen auf demselben war.

« Das, welches ist, die unsichtbare Ursache, ewig, selbstständig, aber unbemerkt, 1) ward ein Masculinum vom Neutro, und wird unter dem Namen Brahma von allen Geschöpfen

<sup>1)</sup> Hierbei muss zuvörderst an den oben bemerkten Unterschied des Brahm als Neutrum und des Brahma als Masculinum erinnert werden. Sodann bemerke man, dass im Obigen das Urwesen als absolute Einheit and eben dadurch als in sich allgenugsame seelige Einheit vorgestellt ward, eine Idee welche von einer Schule Indischer Philosophen, ja im Bhagavat-Gita selbst, als ethisches Gebot und als Ideal höchster Glückseeligkeit praktisch ausgebildet wurde, ganz wie von den Neuplatonikern (s. E. Burnouf in den Mélanges Asiatiques de M. Abel-Rémusat I. p. 454 and vgl. Plotin. III. 9. p. 648 ed. Oxon.). - Wenn wir ferner im Vorhergehenden und im Folgenden lesen, dass Brahm ewig selbstständig und unveränderlich in seinen eignen Tiefen ruht, und doch als Quelle der idealen und der realen Welt vorgestellt wird, so stimmt damit aufs genaueste die Art überein, wie Plotinus und Porphyrius das Ausgehen des Geistes (vous, mens) aus dem absoluten göttlichen Wesen (d. i. aus dem trador) darstellen. Ersterer sagt (V. 1. p. 487 Basil. p. 906 Oxon.): Was vom ersten Princip ausgehe müsse so aus demselben ausgehend gedacht werden, dass jenes (das erste Princip) dabei keine Bewegung, kein Wollen, Gewähren, kurz überhaupt keine Veränderung erfahre, und während jenes Ausgehens ganz unbewegt (unverändert) verbleibe (สบังอัง aumitou ortos): Letzterer (apud Cyrill. contra Iulian. I. p. 32): Der Geist (vovs) gehe von Gott als seinem Grunde selbstschöpferisch aus, und zwar vor aller Zeit. Er gehe von Gott aus, aber nicht als seinem zeitlichen Anfang (αλλά τούτου παρελθόντος αὐτογόνως ἐκ Θεοῦ, παρελθόντος δὲ οὖκ απ' αρχής τινος χρονικής), denn der Geist ist zeitlos und allein ewig (ἄχρονος γὰρ ἀεὶ καὶ μόνος αἰώνιος ὁ νοῦς). Ich denke, man wird solche Parallelen, deren ich schon in der ersten und zweiten Ausgabe gegeben, jetzt um so weniger ungehörig finden, da unsere Indischgelehrten selbst zuweilen an die Uebereinstimmung neuplatonischer Lehren mit den Indi-

gepriesen: Nachdem dieser Gott Jahre lang im Ei gewohnt hatte, und über sich nachdachte, so theilte er es in zwei gleiche Theile, und aus diesen Hälften machte er den Himmel und die Erde; in die Mitte versetzte er den feineren Aether, die acht Punkte der Welt und den bleibenden Aufenthalt der Wasser.»

Hierauf führt Jones noch einige merkwürdige Verse des Bhagavat an, die sich auf diesen Gegenstand beziehen, auf welche wir unsere Leser verweisen wollen.

Die Schöpfungsgeschichte selbst haben wir jetzt ausführlich erzählt bei Polier Mytholog. des Ind. T. I. Introduct. p. 163 sqq., wonach sich die verschiedenen Momente so stellen: Am Anfange aller Dinge ruhte das Universum, bedeckt mit Wassern, im Schoosse des Ewigen. Birmah (Brahma), die weltbauende Potenz oder Person der Gottheit, schwamm über den Wassern auf dem Lotusblatte, und sah mit den Augen seiner vier Häupter nichts als Wasser und Finsterniss. Daher seine Selbstbetrachtung: Woher bin ich? Wer bin ich? Hundert Götterjahre verharret er in dieser Selbstbeschauung, ohne Nutzen und Erleuchtung seiner Erkenntniss, und es entsteht in ihm grosse Unruhe. Da gelangt die Stimme an sein Ohr: richte dein Gebet an Bhagavat (das ewige Wesen). Birmah richtet sich auf, setzt sich auf dem Lotus in contemplative Stellung und denkt über das ewige Wesen nach. Bhagavat erscheint als Mann mit tausend Köpfen. Birmah betet. gefällt dem Ewigen; er zerstreuet die Finsterniss, und öffnet Birmah's Erkenntniss. In dieser Eigenschaft heisst Birmah Narajan, d. i. der Beweger der Wasser, und so sieht man ihn in der grossen Cisterne zu Catmandu in einem Bilde aus blauem

schen erinnern. (Man s. z. B. Herrn Lassen im Rheinischen Museum der Philologie I. p. 171 und Herrn Fr. H. H. Windischmann zum Sancara p. 49.)

Marmor 1) noch heut zu Tage vorgestellt. Als ein Symbol desselben wird noch in den Tempeln von Hindostan, Tibet und Nepal die Seeblume oder Wasserlilie, Nymphaea, der Lotus des alten Aegyptens, verehrt; und ein geborner Nepaleser verbeugte sich vor dieser Pflanze, als er sie beim Eintritt in 'das Studierzimmer des Präsidenten Jones erblickte.2) Denn in dieser Pflanze, bei der jeder Saame, schon ehe er keimt, einige vollkommene Blätter enthält, giebt die Natur die Präformation ihrer Producte zu erkennen (s. Jones Asiatt. Abhandll. I. p. 226 der Deutsch. Ausg.). Der Lotus ist Sinnbild der erzeugenden Naturkrast aus Feuer und Wasser. So erschemt er auch auf vielen Indischen Münzen und als Attribut bei allen den Gottheiten, durch welche jener Begriff personificirt wird (s. Paullinus a St. Bartholom. Syst. Brahman. p. 32. 102. 125. 219. 242 sqq.). Daher heisst es im Bhagavat-Gita: Bwiger - ich sehe den schaffenden Brahma - In dir threnend über dem Lotus.

Birmah aber, und hiermit beginnt der erste Schöpfungsact der idealen Welt, sah, nachdem ihm die Finsterniss zerstreuet und die Erkenntniss geöffnet, in dem Schauspiel des ewigen Wesens alle unendlichen Gestalten der irdischen Welt, wie begraben in einem tiefen Schlafe. Darauf befiehlt der Ewige weiter: Birmah, kehre zu deiner Contemptation zurück, und wenn du durch deine strenge Busse und Beschauung die Kenntniss meiner Ahmacht erlangt hast, so werde ich dir das Vermögen geben, hervorzubringen und die Welt aus dem in

<sup>1)</sup> Hierher gehören die bildlichen Darstellungen bei Moore the Hindoos Pantheon nr. 20 und daraus *unsere Copie* Tab. XXI. nr. 2. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> S. Asiatt. Abhandll. I. p. 197 der Deutsch. Ausg.

<sup>3)</sup> Dies wäre also ein Daseyn der Welt, potentiâ, non actu, eine blos ideale Schöpfung, die Summe der Präformationen, aus denen die künftigen Dinge werden sollen; eine Vorstellung, die vellkommen mit der Platonischen im Timäus zu vergleichen ist.

meinem Schoosse verborgenen Leben zu entwickeln. » Birmit versinkt abermals in Contemplation, und betef und büsset hundert Götterjahre hindurch. Nach Ablanf derselben empfängt er (und nun beginnt der zweite Act, die Schöpfung der wirklichen Welt) die Schöpferkraft. Er schafft den grossen Raum er beschäftigt sich mit den Principien der Dinge, er schaft die sieben Surg's oder Sternensphären, erleuchtet von den strahlenden Körpern der Dejetas, er schafft die Erde (Mirtlok) mit ihren Lichtern, Sonne und Mond, die sieben Patals eder unteren Regionen. Beide zusammen, die Surg's und Patals. bilden die vierzehn Welten der Indischen Kosmologie. - Nun folgt die Schöpfung beseelter Wesen - aber zuerst nur Geister. Zuerst schuf er den Lomus, den grossen Muni, der aben ganz in Betrachtung und Beschaulichkeit versunken, sich in der Gegend von Ajhudja (Audhée!)) vergräht, und dort verharren wird bis ans Ende der Tage. Als der schaffende Gott, Birmah, sah, dass Lomus von keinem Nutzen für die Welt sey, so schof er die neun Rischt's, begeisterte Wesen, und unter ihnen Nardmann, eine hohe, mit den drei Personen der Gottheit in Verbindung stehende Intelligenz, aber anch selbst hinwieder einen Empörung und Zwietracht stiftenden Titan (ähnlich dem Ahriman oder dem Prometheus der Griechen). Aber auch diese Rischi's verfallen alle in sich selbst contemplirend zurück. Nun zeugt Birmah zur Bevölkerung der Welt mit seinem Weibe Sarbutti hundert Söhne, wovon der älteste. Datch, wieder hundert Söhne hatte. Aber auch

<sup>1)</sup> Eine uralte Stadt in Osthindostan oder Hinterindien, der Sitz der ältesten Monarchen des Indischen Reiches, im Flussgebiete des Ganges, am Strome Dewa oder Gagra, d. i. dem göttlichen. Sie ist der Geburtsort des heiligen Schri Rama, war vor Alters gross, prächtig und volkreich, und ist noch jetzt wegen der vielen Denkmale des Alterthums schenswerth; daranter ist besonders merkwärdig Stongadeuri, d. i. der Himmelstempel, wo kanns einet alle kinweiner der Stadt nije sich in den Himmel aufgehoben haben soll. S. Tiefenthaler I. Tafel. 25. nr. 2 und dasu I. Bd. p. 180 ff.

diese Generation bestand nur aus Dejotas, d. i. Bewohnern der Surg's oder himmlischen Räume, und aus Daints, d. i. Biesen, den Bewohnern der unteren Räume oder Patals, welche also auch nicht zur Bevölkerung der Erde (Mirtlok) gebraucht werden konnten. Da erschuf Birmah aus seinem Munde (und jetzt erst beginnt die Schäpfung der wirklichen Menschheit) einen Sohn, Brehman (Brahman - Priester), welchem er die vier Veda's gab, die vier Worte (Bücher) seiner vier Munde. Aber Brahman fühlte sich einsam. und fürchtete sich vor den wilden Thieren der Wälder. Da schuf Birmah aus seinem rechten Arme den Kaettris (Krieger) und aus seinem linken Arme dessen Weib Schaterany. Aber Kaettris, Tag und Nacht auf Beschützung seines Bruders Brahman bedacht, konnte sich nicht nähren. Da erschuf Birmah aus seinem rechten Schenkel den dritten Sohn Bais, bestimmt zum Ackerbau, Gewerbe und Handlung, und aus seinem linken Schenkel dessen Weib Basany. Als aber diese allein nicht fertig werden konnten mit ihren Geschäften, so schuf Birmah aus seinem rechten Fusse den vierten Sohn Suder, bestimmt zu allen niedrigen Knechtsgeschäften, und aus seinem linken Fusse dessen Weib Suderany. Das waren die Erzväter der vier Casten, welche die Erde bevölkerten und die vier Veda's empfingen, denen sie nachleben sollten.

Aber Brahman beklagte sich, dass er allein unter seinen Brüdern ohne Gefährtin sey. Da giebt ihm Birmah die Antwort, er solle sich nicht zerstreuen, sondern einzig der Lehre, dem Gebet und Gottesdienst obliegen. Jedoch Brahman beharret auf seiner Bitte; da gab Birmah im Zorne dem Brahman eine Daintany, eine Tochter vom Geschlechte der Daints oder Riesen, von welcher nun alle Brahminen abstammen, so dass das ganze Priestergeschlecht einerseits der Abkömmling eines hohen Geistes, andrerseits einer dämonischen Frau ist. Auch anderwärts finden wir Spuren solcher Vorstellungen, so wie in den meisten alten Staaten ähnliche Begriffe von der Ehe-

losigkeit, als Erforderniss des Priesters, herrschten, wie hier in Indien, wo auch der Begriff der *Demuth* neben der hohen Vorstellung von der Heiligkeit und Würde der Brahminen nicht zu übersehen ist. Doch über diese Demuth ein Mehreres bei der Ethik, wo von Birmah's Fall und verschiedenen Wiedergeburten die Rede seyn wird.

## **S.** 8.

So war die Welt geschaffen, und die vier von Birmah hervorgebrachten Menschen verbreiteten sich fort und fort auf ihr. Es ist aber die Welt nach Indischer Ansicht in vier grosse Zeiträume eingetheilt, in vier Aeonen oder Weltalter. von den Indiern Yuga's genannt, 1) das erste Crita oder Satiayug, das des Brahma oder Schöpfers; das zweite Treta-yug; das dritte Dwapara-yug, beide des Wischnu oder Erhalters; das vierte Cali-yug, des Schiwa oder Zerstörers. Die ersteren sind abgelaufen. - Daran schliesst sich die Lehre der Indier von neun bis zehn ausserordentlichen Verwandlungen der Gottheit in der Person des Wischnu, d. i. der erhaltenden und fürsorgenden Gotteskraft, so oft wegen überhandnehmender Gottlosigkeit der Menschen solche ausserordentliche Hülfe der Vorsehung nöthig ist.2) Es glauben zwar die Hindus unzählige Avatars. d. i. solche Herabsteigungen oder besondere Dazwischenkunften der Vorsehung in den Angelegenheiten der Menschen, sie rechnen aber zehn Hauptavatars während des ganzen Zeitraums von vier Yuga's oder Weltaltern. Im ersten Avatar<sup>3</sup>) erscheint Wischnu als Fisch, im zweiten als Schildkröte, im dritten als Antilope, im vierten als männlicher

S. Polier Mytholog. des Indous I. Introduct. p. 161 und Guigniaut
 626 sqq.

<sup>2)</sup> S. Asiatt. Abhandll. T. II. p. 28 der Deutsch. Ausg. und über das zunächst Folgende Jones ebendas. I. p. 363 ff.

<sup>3)</sup> Hierbei kann die bildliche Darstellung von drei Avatara's verglichen werden auf unserm Blatte XXV. nr. 1. 2. 3. 2. Ausg. — Sehr ausführlich handelt Maurice die Avatars ab, und giebt davon bildliche Vorstellungen von B. I. p. 495 bis B. H. p. 504.

Löwe, 1) im fünften als Zwerg, im sechsten als Paraschri-Rama, im siebenten als Rama-Thandra, im achten als Pala-Rama mit der Pflugschaar, 2) im neunten als Buddha, im zehnten als Zerstörer Calci.

In dem ersten Avatar, als die Welt im Argen lag, kam die grosse Ueberschwemmung, die Sündfluth, welche der Gegenstand des ersten Purana oder heiligen Liedes ist, woraus Jones in den Asiatt. Abhandll. I. p. 359 ff. der Deutsch. Ausg.

<sup>3)</sup> K. Ritter, nachdem er (Brekunde 6. Thl., Asien, S. 688 f. 2. Ausg., in dem Abschnitt; Das Löwen- und Tiger-Land in Asien) des weiten Kreises gedacht, welchen der Löwe in der Symbolik der verschiedenen Völker des Alterthums einnimmt, und auch die Löwenbenennung für die männlichen Eingeweihten im Mithras-Dienst erwähnt hat (vgl. unser erstes Capitel), spricht auch von dem häufigen Vorkommen des Löwen in den Indischen Denkmalen und Dichtungen (vgt. A. W. v. Schlegelt Indische Biblioth. R. S. 220) und fügt folgende Bemerkungen hinzu: "Die sehr under liegende, aber gann allgemein gebrünckliche Mataphen der Sanskritschriften, wie z. B. in der Hitopadesa, nach W. v. Humbaldt's Bemerkung, einen Muthigen den Löwen unter den Menschen zu nennen. die Verkörperung Vischnu's als Narasinhas (Manulewe oder Sinha, sprich Singha oder Singh, woher von Bohlen (Indien II. S. 205) sehr wahrscheinlich den fremdartigen Namen der Aegyptischen Sphinx (oolge) mit dem Löwenkörper herleitet), das überall wiederholte Ornament der vier heimischen Hauptthiere in den Mesten Grotten- und Tempel-Scuipturen hedtens, des Lövren mit dem Klaphanten, dem Pfeed und dem Stier sind wohl hinreichende Fingeszeige, den Löwen einst als heimischen Bewohner ganz Indiens zu betrachten." Was die Elenhanten betrifft, so ist es ein bedeutsamer Zug, dass der Indische König Deriades beim Nonnus (Dionysiaca XL. 54) unsere Elephanten (ἡμετέρους ελέφαντας) sagt. Die schöne Abhandhung A. W. v. Schlegel's (Indische Biblieth, I. 4. S. 129): "Zur Geschichte des Elephanten" ist übrigens unsern Lesera bekannt.

<sup>2)</sup> Auch Aegypten gieht seinem Osiris oft die Attribute des Ackerbaus. Eben so kannte die alte Attike unter den rettenden Heroen den Echetlus, Egenlog oder Egenloig, (von iging, einem Theile des Pfinges), oder Pfingenaum, der in der Schlacht bei Marathon mit jenem Werkzeuge den Athenera ihne Feinde hatte erschlagen halfen; s. Pausan. Attic. 32. S. 4. Wir werden unten noch auf densalben zurückkommen.

(vgl. mit Polier Mytholog. des Ind. T. I. Introduct. p. 38 sqg.) Folgendes mitgetheilt hat: Brahma begab sich am Schlusse der sechsten Manwantara zur Ruhe. Da stiehlt ihm der Daint Hojagrica die Veda's. Dies brachte dem ganzen Menschengeschlechte Verderben. Alle wurden böset, ausser den sieben Rischi's und Satjanreta, König von Bravira. Dieser badete und reinigte sich im Flusse Critamala, und schöpfte Wasser aus einer Schaale. Wischnu erscheint darin als Fisch, und wächst immer mehr in immer grösseren Gefässen, bis er endlich ans dem Ocean dem Satiavrata die Sündsluth auf den siebenten Tag und seine Rettung mit den siehen Rischi's mit ihren Weibern und den Thierarten verkündigt. Dies geschicht Nachdem Satjavrata mit jenen Andern in einer Arche gerettet und die Fluth abgelaufen ist, erschlägt Wischnu den bösen Daint, bekommt die Veda's wieder, unterrichtet den Satjavrata darin, und bestimmt ihn zum siebenten Menu, unter dem Namen Vaivaswata. Jones, welcher a. a. O. p. 361 mit der Genesis Parallelen zieht, vermuthet, dass dieser Menu mit Nuh, dem wahren Namen Noah's, ein und derselbe sev.

Diese vier Yuga's zusammen haben eine Dauer von vier, Millionen und 320000 menschlichen oder 12000 Götterjahren. Beim Ablauf des vierten Yug, in welchem wir leben, tritt das Weltende ein. Schiwa verbindet sich mit Wischnu als Calci, und verbrennt die Welt durch den Feuerwind, 1) allein so, dass bei dieser Zerstörung die Saamen aller Dinge in den Lotus, in die Bärmutter der Bhavani, 2) aufgenommen werden,

<sup>1)</sup> Dies erinnert uns an den  $\pi \varrho \eta \sigma \tau \dot{\eta} \varrho$  des Heraklitus (s. unsere Abhandlung de Fato p. 27 und unsern Dionysus p. 79 sqq. und die Hauptstelle des Aristoteles de mundo c. 4), so wie an die Lehre vom Weltbrande, die er und die Stoiker vortrugen. Hieraus aber sofort schliessen zu wollen, dass Heraklitus und die Stoiker aus Indischen Quellen geschöpft, wäre eben so unhistorisch, als wenn man mit Jones jede Griechische Gottheit in Indien finden wollte.

<sup>2)</sup> Jones in den Asiatt, Abhandll, I. p. 215 vergleicht dieselbe mit der Ilithyia — Iuno Lucina und zugleich Venus Urania. Im Aegypti-

woraus eine neue Welt wird. Denn der Lotus ist Symbol der ewigen Zeugungskraft, und wird daher oft mit dem Lingam verbunden, worüber schon oben das Nöthige bemerkt worden. Also auch hier die Lehre von der Fortdauer der Substanz der Welt beim Wechsel der Formen, Rückkehr aller Wesen in die Gottheit, worin alle Dinge ruhen, und die der Anfang, das Mittel und das Ende aller Dinge ist.

schen System muss hierbei Isis-Athor verglichen werden. — Da es eine Grundidee der Indischen Philosophie ist, dass nichts absolut zerstört oder annihilirt wird, so ergiebt sich daraus, warum ein und derselbe Gott (Schiwa) als Zerstörer und als Gott der Zeugung und des Lebens vorgestellt wird. — Darauf beziehen sich auch die ihm beigelegten Attribute; vgl. Payne Knight on symbol. lang. §. 228. p. 189.

## **§**. 9.

Indischer Thierdienst; Verwandtschaft der Indischen und Aegyptischen Religionen.

Obschon die sonderbare Erscheinung des Thierdienstes in den Culten der Aegyptier am auffallendsten hervortritt und dorten erörtert werden wird, so muss doch auch der Indischen Thierverehrung hier kürzlich gedacht werden. Ich theile das Wesentliche nach Paullinus und Kleuker mit; ) woran sich einige Betrachtungen anreihen mögen.

"Ausser dem Elephanten, einem Symbol der Klugheit<sup>2</sup>) und Stärke, deren acht die Welt tragen; dem Schwane (Hamsa), auf welchem Brahma fährt; dem rothgelben Adler oder Habicht (Garudha), als Träger des Wischnu; dem Käfer, dessen krumme Hörner und Glanzfügel die Sonne und die Planeten abbilden sollen; dem Raben, der die Seelen der Verstorbenen vorstellt, und dem man täglich Reis streuet; der Schlange, als einem Symbole des Lebens und Attribute mehrerer Gottheiten — lauter bedeutenden Thieren, die man mit einer Art von Ehrfurcht betrachtet — werden Ochs<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Paullini Syst. Brahman. p. 60. vgl. Kleuker in den Asiatt. Abhandll. Bd. IV. p. 86—88. — Payne Knight Inquiry on symbol. lang. p. 189 meint, Schiwa reite auf dem Adler, als dem Bilde der Zerstörung, dem das andere Attribut dieses Gottes, der Lingam, als Bild der Regeneration, entgegenstehe.

<sup>2)</sup> Daher ihn Ganêsa zum Attribut hat; s. oben.

<sup>3)</sup> In der Verehrung des Stiergeschlechts kommen fast alle besonders orientalische Religionen überein. Vom Persischen Stier - Cherub mit menschlichem Angesicht (in so weit dem Ebräischen ähnlich, vgl. Züllig die Cherubim-Wagen S. 20 ff.) war im ersten Capitel, bei den Iranischen

und Kuh ganz eigentlich verehrt. Jener stellt den Schiwa vor, und hat in Indien so gut ein Fest, wie der Apis in Aegypten es hatte. 1) — Die Kuh ist der Bhavani oder Lakschmi, als Allmutter, heilig, deren Bild oder Zeichen man an den Eitern, auf der Zunge, im Munde und am Schwanze derselben finden will. Lakschmi hat die Kuh in den Himmel erheben. Eine Kuh tödten, zieht unausbleiblich die Todesstrafe nach sich. Beim Schwören und sterbend nimmt man ihren Schwanz in die Hand, wodurch die mühseligen Wanderungen aus einem Kürper in den andern abgekürzt werden sollen. 2)

Mit dieser Reinigung im Tode durch das Berühren einer Kah<sup>3</sup>) verbinden wir noch die Notiz von einigen dahin gehörigen und sprechenden Gebräuchen. Nach dem Cärimonial-

Symbolen, die Rede. Hier will ich nachträglich an das sonderbare urake Celtische Steinbild eines gefügelten Stiers mit Stierkopf erinnern, welches man neulich zu Pont-de Veau in Frankreich gefunden hat (s. Zur Gemmenkunde S. 96 und S. 117), und bemerklich machen, wie auch dieses den oberastätischen durchaus ähnliche Gebilde für eine in unbekannter Vorzeit in die Abendländer geschehene Verpflanzung orientalischer Culte spricht.

- 1) Wenn Eleuker hierbei sagt: "Auch der Name Apen kommt vor, und heisst Pater et progenitor," so hätte er auch nech an die Indische Benennung des heiligen Stieres: Apen Pascha erinnern können (s. meine Commentatt. Herodott. I. p. 113); und wir wissen, dass ein heiliger Stier in Aegypten auch Bacis hiess, vgl. jetzt Guigniaut I. p. 277 f.
- 2) Es wird noch an andere Gebräuche in Beziehung auf die Kuh und an Münzen und Sculpturen erinnert, "die einen Stier zeigen, der zwischen seinen Hörnern die Sonne trägt, oder mit seinem Horne das Weltei hervorstösst." Dieses Bild kennt auch Japan; s. das Kupfer bei `Maurice Vol. I. pl. 2 en p. 45.
- 3) Vgl. Paullinus Voyage aux Indes orient. p. 321 der Französ.

  Ausg. Hierbei verweise ich meine Leser, in Betreff der Leichengebräuche der Priester, auf eine inhaltsreiche Abhandlung von Carey: An

gesetz der Brahminen ist noch heut zu Tage das Parchkriechen durch die geldene Bildsäule einer Kuh ein Reinigungsmittel, oder eine Art von Wiedergeburt. Neuere erzählen zwei Fälle der Art: Einmal musste sich der König Vira-Martanda-Pala dieser Reinigung unterwerfen, weil er Tempel und Gätterbilder verbrannt hatte, und man zeigte noch im Jahre 1287 diese geldene Kuh im Schatze zu Padmana Buram. 1) Ein andermal machte man diese Zumuthung zween Brahminen, Gesandten des Königs Raghu-Nath Raya oder Ragaba, weil sie auf ihrer Reise über den unreinen Fluss Attack (Attaca) gegangen waren. Die Brahminen versammelten sich, und es wer auch von der Reinigung durch die Kuh die Rede.2)

Wem fällt hierbei nicht von selbst die Aegyptische Legende beim Herodotus (II. 129 sqq.) ein, nach welcher die Tachter des Königs Mycerinus von Saïs, trostles über eine vom Vater gegen sie verübte Unthat, vor ihrem Tode sich die Gunst erbittet, in einer vergoldeten Kub begraben zu werden; welches auch verwilligt wird, und zu Jahressesten Veranlassung giebt. — Ich mache im vierten Bande dieses Buches von der angeführten Sage auf merkwürdige Kretensische Mythen Anwendung. Hier aber giebt uns dieses und anderes Zusammentreffen Indischer und Aegyptischer Religions - Begriffe und Gebräuche ungesuchten Anlass zu der Frage, eb nun auch zwischen Indiens und Aegyptens Cult und Religionsgleuben ein historischer oder, bestimmter zu reden, ein genetischer Zusammenhang statt finde?

Hierauf ganz kurz zu antworten, so müssen die imeren Uebereinstimmungen, wozu die eben bemerkten, aber auch noch viele andere gehören, von den äusseren Spuren und Zeugnissen unterschieden werden. Unter den inneren Merk-

Account of the funeral Ceremonies of a Burman Priest — by W. Carey, in den Asiatic Researches Vol. XII. p. 186 sqq.

<sup>1)</sup> Paullinus in der Voyage p. 320 sqq.

<sup>2)</sup> Asiatic Researches Vol. VI. p. 537 sq.

malen werden immer die beiden: Heiligkeit, ja Verehrung rewisser Thiere und zwar zum Theil derselbigen Thiere, sodann die Lehre von der Seelenwanderung, die auffallendsten bleiben. Dazu gehört denn auch noch das gemeinsame Festhalten an gewissen Symbolen, worunter der Lotus eines der allgemeinsten ist; der beiderseitigen Verehrung des Lingam-Phallus nicht einmal zu gedenken. Der Aehnlichkeit Indischer und Aegyptischer Baukunst, wenigstens in manchen Stücken, haben wir schon oben erwähnt. Jetzt erinnere ich nur an die auffallend Hindostanische Gesichtsbildung mancher Personen in der Aegyptischen Sculptur und Malerei, z. B. auf Mumienkasten und Mumiendecken.1) Unter diesen Umständen wird die Verehrung sehr begreiflich, welche gemeine Indische Soldaten bei Gelegenheit der letzten Feldzüge den Baudenkmalen und der heiligen Bildnerei in Oberägypten bezeigt haben.2) Noch mehr aber, wie von der Bildnerei, lässt sich von der Mythologie und Religion der Aegyptier sagen, was ein geistreicher Schriftsteller davon sagt,3) «dass sie ihrer ganzen Structur und ihrem Geiste nach sich häufig ganz an die Indischen anzuschliessen scheinen.» Sind doch auch die zwei Hauptgegenstände der Aegyptischen Volksandacht, die grossen Landesgottheiten Osiris und Isis, der Grundidee nach') in der Indischen Religion anzutreffen; indem hier wie dort das Sterben und Wiederaufleben des Volksgottes ein Grundgedanke ist.')

<sup>1)</sup> S. Blumenbach's Beiträge zur Naturgeschichte Nr. XVII. p. 130. Ein Mehreres darüber, besonders hinsichtlich der Abbildungen in der Description de l'Egypte, habe ich in den Commentatt. Herodott. Cap. III. §. 28 bemerkt.

<sup>2)</sup> S. Asiatic Researches Vol. VIII. p. 42.

<sup>3)</sup> Fr. Schlegel über die Sprache und Weisheit der Indier p. 112.

<sup>4)</sup> Andern zufolge auch dem Namen nach: als Eswara und Isi; vgl. Jones in den Asiatt. Abhandll. p. 212 ff.

<sup>5)</sup> Vom Brahma berichtet Baldaeus Folgendes (in Descriptione peninsulae Indicae et Ceylonis p. 438. b.): "dass er jährlich sterbe und wieder

Was die äusseren Gründe eines genetischen Zusammenhangs betrifft, so fehlt es nicht an alten Zeugnissen der westlichen Völker, so wenig als der östlichen, noch an denen der Indier selbst; woraus dann in neuerer Zeit verschiedene Vorstellungsarten sich gebildet haben. Wir wollen sie kürzlich vortragen, ohne zur Zeit noch selbst ein entscheidendes Urtheil abzugeben. Zuvörderst weiss eine Sage von einer Indischen Colonie in Aethiopien. 1) Aber bei der Unbestimmtheit dieser Ueberlieferung und bei der Weitschichtigkeit des Begriffs Aethiopier, müssen wir die Vorsicht sehr loben, womit sich Heeren<sup>2</sup>) darüber auch noch in der neuesten Ausgabe seines Werkes erklärt hat. Schon bestimmter lauten die Sagen beim Syncellus<sup>3</sup>) und Eusebius, welche auch die Periode bezeichnen, wo Aegypten von Aethiopien her aus Indien eine Colonie empfangen haben soll. Hiermit stimmt nun eine Ueberlieferung in den Schriften der Indier ganz gut zusammen, wonach einer der drei Ramas, der das südliche Indien beherrschte, Aegypten erobert und durch Colonien fester an seine Herrschaft geknüpft haben soll. 1) Hiernach liegt also die Verbindung Indiens und Aegyptens factisch in der Sage

auflebe, "und p. 559. a. "dass er nach Verlauf vieler Jahre sterbe, und hernach wieder lebendig werde." Vgl. Jablonski Opuscc. Vol. II. p. 320 sq.

<sup>1)</sup> Philostrati Vit. Apollonii VI. 6. p. 253 Olear.: — τινὰ λόγον, ὡς σοφώτατοι μὲν ἀνθρώπων Ἰνδοὶ, ἄποικοι δὲ Ἰνδῶν Δὶθίοπες.

<sup>2)</sup> In den Ideen über Politik u. s. w. II. p. 390. 540 ff.

<sup>3)</sup> Syncellus p. 72. 151: Αἰθίσπες ἀπὸ Ἰνδοῦ ποταμοῦ ἀναστάντες πρὸς τῷ Αἰγύπτω ϣκησαν; vgl. Euseb. nr. 402. — Die Periode ist angeblich die Regierung des Pharao Amenophis; vgl. Marsham Canon. Chr. Saecul. XIII. p. 335.

<sup>4)</sup> S. Polier Mytholog. des Ind. T. I. Introduct. p. 51 sqq. Nach einer andern Sage soll ein Indischer Stamm die vier Veda's nach Aegypten gebracht haben; s. die Nachweisungen des Grafen Fr. L. zu Stollberg in der Gesch. der Religg. I. p. 340.

Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

vor, und zwar auf die bemerkte Weise. Gleichwohl haben neuere Forscher die Sache sich lieber so vorstellen wollen, als ob eine Aegyptische Priestercolonie nach Indien gekommen sey, und dort das System der Veda's erlernt habe. 1)

Mag nun diese oder jene Erklärungsweise vorzüglicher scheinen, bei so vielen inneren und äusseren Verbindungen Indischer und Aegyptischer Dinge wird heut zu Tage wohl Niemand mehr die Vergleichung beider Religionssysteme, Mythen und Symbole für unzulässig halten können.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Zu dieser Vorstellung neigt sich Jones hin; siehe die Asiatt. Abhandll. I. Bd. p. 237 — 242. Larcher zum Herodot. Vol. II. p. 523 bringt mit diesen Traditionen die Sagen von den Zügen des Bacchus und des Sesostris in Verbindung.

<sup>2)</sup> Will, Jones in den Asiatt. Abhandll. I. p. 213 schöpfte aus dieser Vergleichung grosse Hoffnungen. "Ich bin versichert, sagt er, dass wir mit Hülfe der Purana's sehr bald alle Gelehrsamkeit der Aegypter entdecken werden, ohne erst ihre Hieroglyphen entziffern zu dürfen."—Nun diese Bestätigung von der andern Seite her möchte doch wohl sehr wünschenswerth bleiben. Man vergleiche noch mit jener Stelle die Aeusserung eines Englischen Schriftstellers (Annales encyclopedd. par Milia, 1818. Decemb. p. 317): "Man braucht nur das zweite Buch Herodots mit den Religionen Indiens zu vergleichen, um sich zu überzeugen, dass die Ureinwohner Aegyptens aus dem Orient gekommen seyen."

# **§**. 10.

#### Krischna.

- "Krischna,") d. i. die sekwarze Person oder die neunte")
  Verwandlung des Wischnu, Krischnavadáram oder Krischnavatar (descensus in personam nigri) genannt. Im Amarasinha heisst er der Starklockige, Gatte der Lakschmi, der Lotusäugige, Feind des Giganten Madhu, Erleger des Königs Kansa, Sohn der Dewgui (Devaci, Dêvakî, Dewedsji, Devegi, Daioky, wie die verschiedenen Schreibarten bei Jones, Sonnerat, Paullinus, Kleuker und Polier erscheinen, b), Bester der Männer, mit Blumen bekränzt.
- Nach dem Judhischthiravigeam, einem weitläuftigen Werke, worin die Geburt und die Thaten dieses Gottes beschrieben werden, hatte der König Judhu zwei Söhne, den Tredareda und Pandu. Dieser letztere hatte, als er auf der Jagd war, das Unglück, die Tochter eines Heiligen, die als

<sup>1)</sup> Seine Mythologie ist der Inhalt des achtzehnten Puram, des Bhagavat und des Mahabharat; s. Polier Vol. I und daselbst die ausführlichen Excerpte vom fünsten Capitel an, walche einen grossen Theil des ersten und zweiten Bandes ausfüllen. Der Kürze wegen gebe ich hier das Wesentlichste nach Paullinus im System. Brahman. p. 144 sqq. und nach Kleuker im vierten B. der Asiatt. Abhandll. p. 66—70. Vgl. jetzt Guigniaut I. p. 193. 205 sqq. und daselbst Langles Monum. I. etc. Klaproth Asiatisches Magazin I. Heeren's Ideen I. 2. p. 478 ff. und Niklas Müller Glauben, Wissen und Kunst der alten Hindus, Mainz 1822 S. 402 ff.

<sup>2)</sup> Nach Andern die achte, wohin man auch den Pala Rama setzt. In die neunte setzen sie auch sonst den Buddha; vgl. Polier I. p. 395 und Fr. Schlegel p. 285.

<sup>3)</sup> Asiatt. Abhandll. I. p. 223. Polier I. p. 406.

Hindin mit ihrem Manne, einem Hirsche, spielte, mit einem Pfeile zu verwunden. Zur Strafe musste er sich seiner eigenen Gattin, Namens Cundi (Kunti), enthalten. Diese aber, eine Tochter des Tredareda, gebar, vermöge eines längst gelernten magischen Gebets, fünf Söhne. Dagegen hatte Candari, ihre geschworene Feindin, mit ihrem Sohne Carma, den sie durchs Ohr geboren hatte, 101 Söhne zur Welt gebracht. Als diese erwachsen waren, und die unächte Geburt jener fünf erfahren hatten, machten sie ihnen Pandu's Reich streitig, und eigneten sich ihres Oheims Erbschaft zu. Dies verursachte<sup>1</sup>) jenen berühmten Pandawenkrieg. Nachdem die fünf magisch erzeugten Brüder von ihren Vettern auf das Aeusserste gebracht waren, erscheint Wischnu als Krischna mit dem Arjuna (Arjoon Polier, Orjun Friedr. Schlegel), schlägt die Feinde, tödtet den Carma, und setzt die fünf wieder ein. Nach geendigtem Kriege nimmt Krischna von ihnen Abschied, und stirbt, von einem Pfeile durchbohrt, an einem Baume, nachdem er vorhergesagt hatte, dass dreissig Jahre nach seinem Tode das eiserne Zeitalter (die Kalivuga) beginnen, und die Menschen eben so böse als unglücklich sevn würden.»

Nach dem Bhagavat-Gita wird Krischna in Madhu (fünf und zwanzig Meilen von Agra) geboren. Seine Mutter war Dewaki, Schwester des Königs Kansa, und Wasudewa sein Vater. Seine Mutter rettete ihn als den jüngsten von sieben Brüdern allein, deren sechs umgebracht wurden, indem beide Eltern mit dem Kinde flohen, über einen gefährlichen Fluss setzten, wobei die Schlange Caliga das Kind gegen Sonnenhitze und Regen schützte. Erwachsen tödtete er alle jene Ungeheuer, die Kansa gegen ihn schickte, und den Kansa selbst. Nachdem er zahlreiche Beweise seiner Göttlichkeit gegeben hatte, heirathete er, lebte als Hirt, entwendete But-

<sup>1)</sup> Den Krieg der Kuru's und Pandu's; s. Fr. Schlegel p. 285. Polier Vol. I. chap. VIII. p. 566 sqq.

ter, spielte die Flöte, beschlief 16168 Frauen, führte den Krieg gegen die Kuru's, und wurde, nachdem er diesen beigelegt hatte, von seinem Lehrer, dem Büsser Diwasa, verflucht, und von Berén an einem Baume mit einem Pfeile erschossen. Sechs und dreissig Jahre nach seinem Tode begann die vierte Weltperiode oder Kaliyuga.»

« Paullinus zeigt, dass die bei den Alten¹) vorkommenden Namen der Städte Panda und Madura (d. i. die Colonie Madu), der regio Πανδαύων und der Pandaea als einzigen Tochter des Hercules, wovon das Land den Namen hatte, auf die Fabel von Krischna und den Krieg der Pandawen passe, und schliesst aus Allem, dass die ganze Fabel astronomisch sey,²) und Krischna die Sonne in Verfinsterung (solem in eclipsi) bedeute; dass aber, nach der vielfachen Anwendung, welche die Schriften der Brahmanen vom Systeme des Himmels auf Dinge der Erde machen, jener Mythus auch auf den wahren Krieg der Indischen Könige passe, der tausend Jahre vor das Christliche Zeitalter falle (welches auch Jones annimmt), mithin Krischna auch der Name eines wahren in Madura gebornen Königs sey. \*\*

3

<sup>1) &</sup>quot;Plin. H. N. VI. 16. 20. 23. Arrian. de Exped. Alex. I. 1. Ptolem. Geogr. VII. 10."

<sup>2) &</sup>quot;Seine Hauptgründe sind: 1) die Schlange Sessen oder Wasughi verschlingt die Sonne, wenn sie verfinstert wird; diesen Pytho aber tödtete Krischna mit seinen Pfeilen oder Strahlen, und heisst daher auch crinitus (der gelockte). 2) Wie die von Krischna besiegten Pandawen magische Söhne der Sonne, heissen, so wurden die ludi Apollinares bei den Römern zum Andenken des siegenden Apollo gefeiert (s. Macrob. Saturnal. I. 17), gerade wie das Indische Fest des Krischna. Dadurch, setzt er hinzu, erklärt sich das Küheweiden des Apollo;" und so sucht Paullinus (p. 152) andere angeführte Mythen von Krischna aus der Grundidee der Sonne zu erklären. Kleuker findet diese Erklärungsart nicht ganz ohne Wahrscheinlichkeit (a. a. O. p. 70).

<sup>3) &</sup>quot;Er (Paullinus) bestreitet die Meinung derer, die in der Fabel von Krischna bald dies bald jenes finden, besonders die durch apokry-

«Krischna trägt an der Stirne das Zeichen der Sonne, den Lotus am Halse, unter der Fusssohle und in der flachen Hand das Dreieck oder ein magisches Fünfeck als Zeichen und Princip aller Erzeugung.»

Ueber die Würde, die Krischna in den Systemen und Mythen Indiens behauptet, verdient noch Folgendes bemerkt zu werden: Wenn die zahlreichen Verehrer des Krischna ihn als Wischnu selber, und den dritten Rama (Pala-Rama; s. oben) als die achte Incarnation des Vischnu betrachten, ') so werden wir einerseits begreifen, wie bald Krischna bald Pala-Rama (s. oben) als die achte Menschwerdung des Wischnu gezählt wird, andrerseits wird es nun einleuchten, warum Krischna bald für eine Gottheit Péré-Brähm ausgegeben, '2) bald in einer Hoheit dargestellt wird, dass er selber vor Brahma den Vorzug behauptet. ') Lesen wir nun die Geburtsgeschichte des Krischna, wie seine Mutter mit zunchmender Schwangerschaft immer schöner wird, wie der Körper von Vater und Mutter in der Geburtsstunde selbst (zu Mitternacht am achten Tage des Mondes im September) von

phische Evangelien verfälschte Geschichte Jesu. Dass die Fabel an sich nicht erst aus diesen Evangelien entstanden sey, glaube ich gerne, doch könnte sie daher allerdings einigen Stoff bekommen haben." — So weit Kleuker.

<sup>1)</sup> Polier I. p. 424.

<sup>2)</sup> Ebenderselbe I. p. 461.

<sup>3)</sup> Fr. Schlegel p. 307 in einer Anmerkung zu einem Stück des Bhagavatgita: "Hier wird dem Krishno ganz deutlich der Vorzug vor Brohma gegeben. Vom Brohma rühren die Welten der Erscheinung her, in denen Seelenwanderung statt findet, und stets erneute Rückkehr ins Leben, die hier als ein Unglück betrachtet wird. Krishno ist der Gott der ewigen Einheit und des wahrhaften Wesens." — Nach meiner Ansicht ist Krischna auf dieser Stufe der potenzirte Osiris; d. h. er ist Kneph-Agathodämon oder Kronos, in dessen seeliger Tiefe alle Wesen sich wieder vereinigen — über in so fern er auch mit der ganzen Fülle des Thierlebens umgeben ist, ist er auch der gemeine Osiris.

einer himmlischen Glorie strahlend und durchsichtig, und wie Krischna endlich mit allen Zeichen des Wischnu und mit himmlisch schönem Angesicht ans Licht der Welt gebracht wird, 1) und ferner alle wunderbaren Umstände seiner ersten Erscheinung; so werden wir begreifen, wie natürlich die Parallelen mit Christlichen Erzählungen veranlasst wurden. Gewiss werden aber unsere Leser die einsichtsvolle Weise loben. womit ein ehrwürdiger Theologe<sup>2</sup>) über diese und andere Aehnlichkeiten sich erklärt hat. - Wenn Paullinus (s. oben) in diesem Krischna eine Incarnation der Sonne erblickt (so möchte ich den ganzen Mythus bezeichnen), so verdient dies, meines Bedünkens, nicht weniger Beifall. Nur muss man sich wundern, dass Jones,3) Paullinus und Kleuker an Griechische und Römische Gottheiten dabei erinnern, und das näher liegende Aegyptische mit Stillschweigen übergehen. Sehe ich recht, so haben die Aegyptier in ihren Mythen vom Osiris und Sem-Hercules die Elemente des Krischna vereinigt. An Hercules erinnert Vieles, und dieses ist dem Paullinus nicht entgangen; nur muss es mehr im orientalischen Colorit gesehen werden. Alsdann tritt die Aehnlichkeit heller hervor. - Aber Krischna der schwarze erinnert in Mehrerem an den schwarzen Osiris. Man denke nur an die Attribute des Krischna: das Zeichen der Sonne, der Lotus, das Dreieck; 1) man denke an die Heilschlange (Agathodämon), die den Krischna schützt; aber auch an den Todesbaum, wo er sein Ziel findet. Sodann

<sup>1)</sup> Polier I. p. 413 f. vgl. p. 398 ff.

<sup>2)</sup> Kleuker (s. vorher, wo er von den apokryphischen Evangelien redet).

<sup>3)</sup> Der den Krischna als Apollo Nomius (den Hirten) nimmt, und dabei bemerkt, dass Govinda, ein Beiwort des Krischna, wörtlich so übersetzt werden könne (Asiatt. Abhandll. I. p. 227). — Ieh widerspreche keineswegs, und will gerne zugeben, dass bei den Indiern das Prädicat Hirt ehrenhafter seyn mag, als es bei den Aegyptiern war.

<sup>4)</sup> Das Dreieck war das Zeichen der Incarnation des Osiris, des Apis (s, unsere Commentatt. Herodott. I. p. 133).

erwäge man folgende Züge, dass er im Gefolge von Nymphen (Gopias) ist und dass er mit der Flöte ihre Tänze begleitet, dass die Gruppen der Thiere um ihn lagern, dass Fruchtbarkeit seinen Fusstritten folgt, und dass er der Beste unter den Männern heisst — alle diese und andere Umstände treffen mit dem Osiris zusammen. Bedenken wir nun, dass eine Sage den Krischna ins neunte Avatara, welches auch dem Buddhazugetheilt ist, setzt, so wird es vielleicht nicht unpassend scheinen, wenn wir im Krischna, wie im Osiris, das Lebenprincip der Leiber, aber nicht minder auch die Einigung der Geister erkennen.

Wie dem Allem aber auch sey: der blumenliebende, lichtstrahlende Krischna, als Säugling auf der verherrlichten Mutter Dêvakî Schoosse, wird uns in dem unten beigefügten Bilde<sup>2</sup>) vollkommen deutlich, wie er das Opfer der Frückte empfängt, und sich durch die Gruppe der Thiere als künftigen Hirten ankündigt.

<sup>1)</sup> Polier I. p. 449 sqq. Vgl. Maurice Vol. I. pl. 3.

<sup>2)</sup> Nach Moore nr. 59 unsere Tafel XXVI. 2. Ausg.

### S. 11.

## Indische Pneumatologie und Ethik.

Die Indische Pneumatologie beruhet ganz auf dem Kampfe zwischen Materie und Geist, auf einem Dualismus. Es giebt nämlich nach Indischer Lehre eine grosse Zahl von niederen Geistern, Dejotas, in zwei Classen: gute, Dejotas oder Sur's genannt, und böse, Daints oder Assur's genannt. Sie leben über hunderttausend Jahre, und die Werke der bösen Geister sind es, welche den physischen Weltlauf und die moralische Weltordnung stören, welche auch alle die Bewegungen und Kriege gegen die guten Geister verursacht haben, die den Inhalt der meisten Mythen und epischen Gedichte ausmachen. S. Polier Mytholog. des Indous T. I. p. 198 sqq. vgl. p. 265 und besonders den ganzen zweiten Band.

Wie der Mensch physisch aus dem Leibe des Brahma geworden, haben wir nach dem einen Mythus oben gesehen. Ausserdem hat man noch eine andere Sage, wonach aus Brahma's rechter Seite der erste Mann, aus seiner linken das erste Weib geworden (s. Thomas Maurice ancient history of Hindostan Vol. I. p. 407 — 410). Des Menschen Seele hingegen lebt, wie ein Funke, vom Feuer entzündet, in und durch den alle Elemente durchdringenden höchsten Geist. Diese seine Seele ist zweifach, sie ist erstens innere Seele, vernünftiger Geist, Mahat, und zweitens Lebensgeist, Kshetrajnga oder Jivatman, welcher den aus Elementen zusammengesetzten Körper, Bhutatma, bewegt. Es kann dies uns an die Triplicität der Seele, welche bekanntlich Plato statuirte, erinnern, nämlich το λογιστικόν (νοῦς, λόγος), das logische Principium, die Vernunft; τὸ θυμοειδές, das Princip der Ge-

müthebewegung, das Gefühl, und endlich τὸ ἐπιθυμητικόν. das Willens- oder Begehrungsvermögen (s. Cicer. Tuscull. I. 10. Academ. Quaest. II. 39 und daselbst Davisius. Manche Philosophen wollten davon schon Andeutungen im Homerus finden: s. unsere Praeparat. ad Plotin. de pulcritud. p. LXXI sq. ). Mehr genetisch und deutlicher ist folgende Darstellung: Gott bringt aus sich selbst hervor den Geist, die Intelligenz (Mana), die er mit verschiedenen Organen und mit unendlich vielen Formen begabt. Auf sein Geheiss brachte Mana alle Thiere männlichen und weiblichen Geschlechts hervor, und gab ihnen fünf Sinne entsprechend den fünf Elementen; der Mensch empfing als Vorzug das Nachdenken (Manus). - Die grosse Seele oder die Weltseele (Atma, Mahaatma, Paramatma), der Hauch Gottes ist mit Gott und mit allen Wesen vereinigt, athmet in ihnen allen, ist aber doch auch wieder von ihnen verschieden. Diese Weltseele (Atma) wird zur Menschenseele (Djivatma) dadurch, dass sie sich mit Maya verbindet. Die eine ist die grosse, die andere die kleine Welt (μακρόκοσμος, μικρόκοσμος); jene ist die allgemeine, diese die besondere Seele, jene hat Freiheit des Willens, diese trägt das Joch der Nothwendigkeit. Djivatma bewegt den Körper (Bhutatma), der aus fünf Elementen zusammengesetzt ist. Aber die grosse Seele (Atma) ist, wie in der kleinen Einzelseele (Djivatma), so auch im Körper (Bhutatma), aber in diesem wie ein Wassertropfen im Lotaskelche; sie vermischt sich nicht mit ihm, wiewohl sie in ihm ist. ) - Es wird aber auch Dsjiva, als vernünftige Seele, von Prana, der sinnlichen Seele, unterschieden, und in einer Indischen Formel (Mandra) heisst es:2)

Ja! Prána erhebe sich geordnet.

<sup>&</sup>quot;Ja! Dsjiva erhebe sich geordnet."

Ja! Mandra (die Rede, der Spruch) erhebe sich geordnet.

<sup>1)</sup> Gulgnizut I. p. 272 — 274.

<sup>2)</sup> Paullinus im Syst. Brahman. p. 109. vgl. p. 29.

Zu dieser Indischen Lehre der Vereinigung der Weltseele mit der Menschenseele, wovon es selbst heisst, jene bewohne mit dieser einige Zeit das Herz, und sie theilten ihre Freuden mit einander, bietet eine Stelle des Plotinus') eine ungesuchte Vergleichung dar: • Wir sollen aber, dieweil wir den Körper huben (in diesem Leibe sind), verbleiben in den Wohnungen, hereitet von der Seele, der guten Schwester (ὑπὸ ψυχῆς ἀδελφῆς ἀγαθῆς), welche grosse Macht besitzt, um mühelos künstlerisch zu bilden.» Hier wird ganz nach Indischer Weise die Weltseele als die Bildnerin der Körper, die gute Schwester

univer Menschenseele genannt.)

Hieraus folgt nun, dass in das Verhältniss seiner zweiten und dritten Seele und des Leibes zum Geiste fzur ersten Seele I die ganze ethische Leitung des Menschen gesetzt seyn wird. Brahma ist das Vorbild des Menschen, und aus seiner Geschichte ergiebt sich am besten die Indische Lehre vom Abfall und Rückkehr. Oder mit andern Worten: Birmah (Brahma), der Schöpfer, ist immanenter Gott, mit dem Weltganzen verbunden. Er ist als Schöpfer einmal, wie Adam Kadmon, der Urkarper, und die Menschheit sind Theile seines Riesenkörpers; sodann geistig ist er auch theilhaftig der Mackel und Verunreinigungen der Materie, er nimmt an den Gebrechen der Menschheit Theil, und muss daher auch die Wiedergeburten durchlaufen. Diese Ansicht wird durch mehrere Stellen in den Indischen Religionsschriften bestätigt. Ich füge hier nur eine Stelle aus dem Bhagavatgita, nach Friedr. Schlegel's Uebersetzung (über die Sprache und Weisheit der Indier p. 307), als vollkommen beweisend bei:

<sup>1)</sup> Enn. II. lib. 9. cap. 18. p. 217 Basil. p. 395 Oxon. Ich habe in den Annot. zu dieser Stelle p. 132 auf Herrn Tholuck's Ssufismus p. 232 sq. hingewiesen, der bei Erörterung des Verhältnisses der Atma zur Djivatma diese Stelle des Plotinus anführt, aber nicht ganz genau ist, wenn er ihn die Weltseele die ättere Schwester der Menschenseele nennen lässt. Es ist bedeutsamer, dass er sie ihre gute Schwester nennet.

## Bhogovan

Es kehret nicht zur Sterblichkeit, die vergänglich, der Leiden Haus,

Wer mich erreichte, noch zurück, hoch am Ziel der Vollkommenheit.

Wiederkehrender Art, Orjun, sind aus Brohma die Welten all. Wer mich erreicht hat, Kuntis Sohn, ist der fernern Geburt befreit. » 1)

Darum wollen wir jetzt einen Blick auf Brahma's Fall und Wiederversöhnung werfen, weil darin die ganze Indische Ethik auf historische Weise, unter mythischer Hülle, dargestellt ist, und uns Brahma, der Seelen Urtypus, gleichsam in seinem Beispiele das Wesen der Indischen Ethik klarer und deutlicher sehen lässt.2) Als Birmah das Universum geschaffen, so entwendete er einen Theil desselben, um ihn sich ausschliessend zuzueignen. Allein die beiden andern Dejotas, Wischms und Mhadajo (Siva-Mahadeva), die von dem höchsten Wesen mit der Vertheilung des von Birmah, dem dritten Dejota, geschaffenen weiten Raumes beauftragt waren, bemerkten alsobald seine Untreue. Denn als sie über den Surg's oder unsichtbaren, himmlischen Sphären ihre drei Residenzen bestimmt, Birmlok für Birmah, Bai-Kuut für Wischnu und Keilas für Mhadajo, und die niederen Regionen, Mirtlok, eingetheilt hatten, und nun das Ganze besichtigten und massen, fanden sie, dass ihnen der Platz für die Unterwelt, Nark, fehle. Birmah nämlich hatte zu den ihm verwilligten Räumen noch Nark genommen und für sich behalten. Dies merkten die beiden andern

<sup>1)</sup> Es ist von Krischna in Vergleich mit dem geringeren Brahma die Rede; vgl. Fr. Schlegel's Anmerk. — Ich erinnere hierbei noch an die Aegyptischen und Orphischen Ideen vom ninlog avayang oder vom fatalistischen Kreislaufe der Seelen, wovon sie Erlösung wünschen.

<sup>&#</sup>x27;2) Wir folgen hier den Angaben bei Pelier Mytholog. des Ind. I. p. 171 ff.

Dejotas, sie stellten ihn zur Rede, nöthigten ihn zum Geständniss seines Raubes, und machten alsdann seine Residenz um so viel kleiner, als der Raub war, den er begangen. Allein diese Züchtigung besserte ihn nicht, sondern stolz darauf. dass er die Veda's, den Spiegel der ewigen Weisheit, offenbart habe, erhob er sich und vermeinte mehr zu sevn, als die beiden andern Dejotas. Auch nach seiner Tochter Sursety gelüstete ihn, und ungeachtet sie sich seinen Begehrungen auf alle Weise zu entziehen suchte, so verfolgte sie der lüsterne Birmah auf allen ihren Schritten, und nahm bei jeder Bewegung ein neues Haupt an, bis er deren vier hatte. Da verlässt Sursety, jedes andern Rettungsmittels befaubt, Birmlok und entslieht in den Himmel. Jetzt nahm Birmah, dessen Blicke ihr auch dorthin folgten, ein fünftes Haupt an, welches ihm aber Mhadajo im Zorn über seine Lüsternheit und Sinneslust abhieb.

Diese Anmassung, dieser Hochmuth und diese Fleischeslust mussten dem höchsten Wesen missfallen, und zur Demüthigung seines Stolzes und zur Strafe sinkt die Wohnung des Birmah, Birmlok, aus den himmlischen Sphären in die niederen Regionen, unter den letzten Patal, hinab. Nachdem Birmah aus der ersten Betäubung wieder zu sich gekommen, erwacht sein Gewissen, er geht in sich und überlegt die Quelle seines Unglücks; er empfindet Reue und demüthigt sich vor dem Höchsten, Ewigen und Unsichtbaren; er sucht durch die härtesten Bussen, Fasten und Reinigungen aller Art, zehn Lacks oder tausend Jahre hindurch, Verzeihung und Gnade von ihm zu erhalten. Endlich erscheint ihm Brehm oder der Ewige, und zwar unter dem Namen Garbparhavi, d. i. Bestrafer des Stolzes, und spricht zu ihm also: « Alles kann ich ertragen, nur deinen Stolz nicht; dies ist das einzige Verbrechen, das ich dir nicht vergebe, und deine freiwillige Busse und Reue von tausend Jahren reicht nicht hin, damit du Verzeihung erhältst. Nur ein Weg ist dir übrig, um sie wieder zu erlangen, nämlich dass du ins Fleisch herabsteigest, und

vier Regenerationen auf der Erde, einmal in jedelle der vier Weltalter, bestehest. Wischnu hat Gnade gefunden vor meinen Augen durch seine Demuth und Busse; ich habe seine Bitte gewährt, mit mir wieder vereinigt und in der Welt als ein Theil meines Wesens vershrt und angebetet zu werden. Gegenwärtig in jedem Dinge, wiewohl unterschieden von jedem Dinge, habe ich weder Körper noch Formen; ich habe den Wischnu anserwählt, ihn zu meinem Stellvertreter hestimmt, so dass die, welche ihn anbeten, mich anbeten. Darum sollst auch du, Birmah, ihn anbeten; und die Verehrung und Andacht, welche du diesem zellst, werde ich ansehen als mir erwiesen. Darum gebiete ich die, in den vier Wiedergeburten, zu denen ich dich verdamme, die Geschichte der Incarnationen des Wischnu zu schreiben und die ganze Felge seiner wunderbaren Thaten, damit die Nachwelt das Andenken derselben bewahre, und diesem Theile meiner selbst Verehrung beweise. Du aber, wenn du die erhabenen Thaten des Wischnu beschrieben, wirst Vergebung deines Verbrechens erhalten.

(Hier erscheint, um dies gleich zu bemerken, Birmah offenbar als dem Wischnu und Mhadajo untergeordnet. Denn so wie er die Schöpfung der Welt beendigt, sind seine Thaten auf der Erde und anderwärts unbedeutend, sein Einfluss auf die Welt schwach; die Auslegung der heiligen Bücher, der Veda's, die er am Beginn der Satya-yug oder des ersten Weltalters offenbart hat, überlässt er seinen Söhnen, den Brahminen, und er muss sogar die, welche ihn über den geheimen Sinn der Veda's befragen, an einen der beiden andern Dejotas verweisen. Seine Existens ist auch zweimal kürzer als die des Wischnu, und viermal kürzer als die des Mhadajo. Nach Polier Mythol. d. Ind. L. p. 179 sq. Ebendaselbst, p. 265 wird bemerkt, dass auch die Dejotas ihren Lehrer und Meister haben, der sie in geistigen Dingen unterrichtet und übt, in den göttlichen Wissenschaften und Symbolen. Nicht minder die Daints. Diese aber werden von ihrem Lehrer bles in

Digitized by Google

Beschwörungen magischer Art und in bles menschlichen Wissenschaften unterrichtet. Die verschiedenen Auslegungen dieser Zurücksetzung des Brahma sind von uns oben berührt worden.)

Zuerst erscheint, nach dem Besehle des Ewigen, Birmah in der Satya-yug als ein Rabe, Cagbosum.¹) Er giebt als solcher den Marcondai-puram, ein Gedicht, dessen Inhalt der Krieg, welcher zwischen der Bhavani und den Daints, deren Anführer Mekasser ist, in der unsichtbaren Sphäre geführt wird, ausmacht. Dadurch erlangt er grossen Ruhm, so wie nicht minder durch die Ersahrung und Weisheit, die er sich während seines langen Lebens gesammelt, da er die drei ersten Zeitalter gesehen.

Im zweiten Zeitalter, im Tiraita-yug, kommt er als ein Mensch, aus der nièdrigsten Caste der Tschandal geboren. unter dem Namen Valmiki. Hier erscheint er nicht blos von niedriger Geburt, sondern auch von niederer, gemeiner Denkund Sinnesart, ja als ein durchaus sittenloser, lasterhafter. schlechter Mensch. Er bauet sich im Dickicht des Waldes an einer Landstrasse eine Hütte, er lockt die ermideten Wanderer herein, die sich freuen, hier Erholung finden zu können, und die mit Vergnügen die Gaben seiner Gastfreundschaft annehmen; aber nur, um sie meuchelmörderisch im Schlafe zu ermorden und dann zu berauben. Nachdem er schon Jahre lang diese verbrecherische Lebensweise geführt, kehren einst zwei Rischi's bei ihm ein. Auch ihnen will er in der Nacht dasselbe Schicksal bereiten, das schon so viele Andere vorher getroffen. Aber im Moment der Ausführung seines neuen Mordes ergreift ihn ein innerer Schauer und

<sup>1)</sup> Diese Periode und Epiphanie des Brahma ist schon von Mehreren mit der des Aegyptischen Phönix verglichen worden. Dass Indien ähnliche Mythen hat, wurde von uns schon oben bemerkt. Weiter wagen wir aber auch nichts zu behaupten. Ein Wink mag aber gegeben werden: dass ein Grad der Mithrasmysterien vom Raben benannt war.

Schrecken; eine unsichtbare Gewalt hält ihn zurück, und lässt aus seiner Hand die mörderische Waffe sinken bei jedem Streiche, den er ausführen will. So wird es Tag. Die Reisenden erwachen, und sehen die Waffe, von der sie den Todesstreich empfangen sollten, sie sehen die Bestürzung und die Angst in den Mienen des Valmiki und die Furcht vor ihrer Rache. Sie suchen indess sein Vertrauen zu gewinnen. und bringen ihn zu einem freiwilligen Geständniss des scheuslichen Handwerks, das er so lange schon getrieben, und das er nur durch die Nothwendigkeit entschuldigt, für eine zahlreiche Familie sorgen zu müssen, welcher alle Mittel zu ihrer Erhaltung fehlen. Die Rischi's stellen ihn zur Rede, sie bemerken in der Tiefe seiner Seele noch ein besseres Selbst, sie machen ihn auf die Grösse seiner Verbrechen aufmerksam. und es gelingt ihnen, den Bösewicht zur aufrichtigen Reue zu bekehren. Sie legen ihm Busse auf, und so bringt er zwölf Jahre in den strengsten Casteiungen und härtesten selbstgewählten Strasen zu, bis ihm nach Verlauf dieser Zeit die Rischi's wieder erscheinen, und ihm erklären, dass er von nun an ihrer Hülfe nicht mehr bedürfe. Er habe durch seine Demüthigung vor dem höchsten Wesen nicht allein Gnade und Vergebung, sondern auch alle Kenntnisse und Wissenschaften gewonnen; er solle sich nun zurückziehen auf einen Berg oder in eine Höhle, und dort seine Gebete und Busse fortsetzen. So wurde Valmiki ein ganz anderer Mensch, sein Geist erstarkte und erhielt seine Schöpferkraft wieder. Er legte die dunkelen Stellen der Veda's aus, und erklärte sie mit so viel Leichtigkeit denen, die ihn darum befragten, dass Alle in Erstaunen und Verwunderung geriethen, und nicht begreifen konnten, auf welche Weise ein vorher so unwissender und niedriger Mensch der Erleuchtetste aller Sterblichen geworden sey. Aber Valmiki, gebessert und zu demüthig, um sich selbst das Verdienst einer solchen Veränderung beizumessen, gesteht ihnen, dass er der ins Fleisch gekommene Birmah sey, verdammt, um seinen Stolz zu büssen,

zu einer viermaligen Wiedergeburt im Fleisch in der Folge. der Zeiten. Und jetzt wird er ein begeisterter Sänger. Nach dem Beschl des Allmächtigen besingt er die vier ersten Incarnationen des Wischnu, welche in dem Satya-yag statt gesunden, und die zwei ersten im Tiraita-yug, deren Augenzeuge er gewesen war. Dann dichtet er den Ramayan, ein Gedicht, welches die siebente Herabkunst des Vischnu auf Erden enthält.

Im dritten Zeitalter, im Dwaper-yeg, erscheint Birmah zum drittenmal, und zwar als ein Wunderkind Bejes, gehoren van seiner Mutter Johngandhary, vier Stunden nach der Umarmung eines Rischi. Kaum hatte er das Licht der Welt erblickt, so war er schon mündig geworden und der Hülfe seiner Mutter nicht mehr bedürftig. Er trennte sich von ihr, jedoch mit dem Versprechen, ihr so oft zu erscheinen, als es ihr nöthig sevn würde, und zieht sich in einen Wald zurück, um hier ungestört sich allein dem Nachdenken überlassen zu können. Dort findet ihn sein Vater, ein alter weiser Rischi, und unterrichtet ihn in jeglichem Wissen. Ausserordentlich sind die Fortschritte, die er macht. Er wird der Verfasser des Mahabhârata, Bhagavat und anderer Gedichte, welche sein Bestreben, die Besehle des Höchsten aufs genaueste zu erfüllen, so wie seine hohe Weisheit verrathen. Er wird endlich zum Propheten Muny, und erlangt grossen Ruhm, wiewohl er auch hier, in dieser dritten Wandelung, noch nicht ganz frei von Leidenschaften und Sinneslust ist.

Im vierten Weltalter, im Cali-gug, erscheint endlich Birmah zum letztenmal, als Calidasa, von armen Eltern geboren, ohne Erziehung und Bildung, in tiefer Unwissenheit; ')

<sup>1)</sup> Guigniaut (I. p. 235) bemerkt hierzu mit Recht, dass die Eingeohtung des Calidasa und des Wikramaditya in diese mythische Geschichte
von Brahma's Verkörperungen ein Kennzeichen sind, dass diese Incarnationen-Historie einen relativ neueren Ursprung verräth. Ueberhaupt
enthalten diese, ohne Zweifel aus einem Purana entlehnte Erzählungen
Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

se dass man en wie ein Wender anach; als er die: wahre Lage der heiligen Stadt Ajudjah (Audhée), welche der Rajah Bickermajit odor Wikramaditva wiederherstellen wellte. entdeckte. Dieser Bickermojit war der berühmte Monosch, der zu Anfang dieser Periede lebte, der Künste und Wissenschaften vorzüglich liebte und pflegte, Sänger an seinem Hofe besoldete, und darch sie die verlorenen Gedichte des Valoriki wiederherzustellen wünschte. Allein Niemand wollte sich zu diesem schweren Geschäfte verstehen, bis Calidasa auftrat. und die Werke in ihremeigenen Versmans und Rhythmus wiederherstellte. Darüber gelangte er zu grosser Gunst und hohem Ansehen beim Bajah und an dessen Hofe. Dock nun ward Neid sein Loos. Seine Feinde suchten ihn zu vertreiber. sie verläumdeten ihn beim Rajah, als habe er dessen Gunst und Vertrauen gemischraucht und ihm getäuscht, und warfen den Verdacht auf Calidasa, dans er die Gedichte des Valmiki entwendet habe. Allein Calidasa tritt als ein unbekannter Brahmine auf und sagt: falls die Gedichte des Valmiki unächt seven. sollten sie, auf Stein niedergeschrieben, im Ganges unterwehente wären sie aber ächt, so sollte der Stein auf der Oberfläche des Wassers schwimmen. Und es bestand der Sänger die Probe, or gelangte so wieder zu seinen verigen Würden am Hofe; sein Ruhm mehrte und verbreitete sich überall, und seine Feinde wurden zu Schanden gemacht.

Seitdem ist Birmah wieder hinaufgestiegen und wohnet int den himmlischen Regionen, als Repräsentant des Ewigen. Dies also ist Birmah's Fall, Rückkehr, Sündhaftigkeit, Bekehrung und neue Erhöhung.

Diese Wandelungen des Birmah sind ganz anders zu fassen, als die des Wischnu, welche von Gott selber veranstaltete,

ziemlich grosse Abweichungen von derjenigen, welche Sonnerse (% p. 265 sqq.) und Andere aus dem Bagavadam entnemmen haben (vgl. Guighlunt p. 228).

wunderbase Incarnationen sind. Weil nämlich die Welt jeden Moment in Gefahr wäre, in das Chaos zu versinken, wenn sich Gott ihrer nicht annähme, so muss das rettende Princip aus der Gottheit, Wischnu, selber in der Welt erscheinen. und sie immer wiederherstellen. Dies sind die Invarnationen, vermittelst welcher die grossen Bejotas, Wischnu besonders, sterbliche Leiber anziehen und Sterbliches leiden, Hinabsenkungen Gottes ins Fleisch aus dem Triebe der Barmherzigkeit. Hingegen die Wandehingen des Birmah eind Regenerationen, wie sie jeder Mensch zu bestehen hat, der zu Gett kommen will. Das bessere Selbst, das Göttliche im Mensehen, gelanget durch die Regenerationen und Metensomatosen, welche die natürliehen Entwickelungen des Menschen sind, vermöge welcher er aus Körpern in Körper geht, zuletzt zu Gott, seiner Quelle, zurück.1) Im ewigen, absoluten Wesen, Parebrahma, sind nach Indischer Anschmung gesetzt zwei Krafte oder Acusserungen; die eine ist die Contripctalkraft, où comercatris, hypostasirt als Wischne, d. h. die Gottheit bussert sich zwar, allein was von ihr ausgeht, bleibt dech der Neigung nach in ihr, und alle Emanation sucht wieder za dem zurückzukehren, wevon sie emanirt ist. Dies ist das Leb des Wischnu, dies sein Vorzug vor Brahmâ, dass er in Gott geblieben. Aber es zeigt sich auch in der Gottheit eine entgegengesetzte Kraft, die Contrifugalkraft, vis effectrix, sis entenant, wolche personisiert Brahma ist. - Gott setzt sich mit Erschaffung der Welt ausser Gott, er geht aus sich heraus, es ist in ihm gleichsam die Tendenz, die Richtung von sich weg, aus sich heraus zu treten, sich zu entäussern. Jede solche Entäusserung ist aber eben dadurch schon ein minus von Gott; daher ist eben diese schöpferische Kraft (personificirt als Brahma) die geringere, und die ihr entgegengesetzte, welche eben derselben das Gleichgewicht hält, die resorbirende (personificirt als Wischnu), die edlere. Wenn

<sup>1)</sup> S. Polier Mythol. des Ind. F. p. 176 squi

Gett den Entschluss fasst, sich zu entäussern, aus Liebe. damit auch das Andere gesetzt sev, und wenn er so eine Welt aus sich schafft, so bringt es auch seine Barmherzigkeit und Güte mit sich, der Welt, seiner Schöpfung, sich wieder anzunehmen. Hiernach wird es uns wohl verständlich werden, wie Brahma und Wischnu Brüder sind, und doch jener der geringere, unedlere ist. In Brahmâ ist eben der natürliche aber, auch sündhafte (nach der Sprache des N. T. o. ψυγικὸς ανθροπως) — und der wiedergeborene Mensch aufgestellt. Er ist ein Bild des Menschen selbst, der, wie Brahmâ, aus Gott gekommen (eine Emanation Gottes) ist, welcher, indem er ins Fleisch tritt, niederen Trieben und Regungen und jeglicher Sinneslust sich hingiebt, der auch, ungeachtet ein göttlicher Funke, ein göttlicher Geist in ihm wohnt, bis an das Aeusserste sittlichen Verfalls kommen kann. Aber im Menschen selbst wohnt auch die Kraft des Wischnu, welche ihm in seinem vernünstigen Geiste gegeben ist, so dass er nie das Höchste verläugnen kann. Die Vernunft wird doch ihre Rechte geltend zu machen wissen, und sey es auch auf dem Gipfel der Verbrechen und Laster. Der Mensch wird umkehren vom Bösen, und der, welcher der Fluch der Menschheit war, wird der Seegen derselben; in ihm erwachen hohe Erkenntnisse, er bringt ewige Erzeugnisse hervor, er wird Prophet und Sänger. So ist Brahma auch der wiedergeborene Mensch, and in ihm ist also, wie schon oben bemerkt, der natürliche Mensch and sein Verfall in Sünden und Laster, aber auch der wiederkehrende, sich bessernde Mensch und seine Rückkehr zu Gott, gegeben. 1)

<sup>1)</sup> Ich mache hierbei selbst meine Leser auf die Einreden aufmerksam, die Herr Nik. Müller (Wissen, Glauben und Kunst der alten Hindus S. 411 ff.) gemacht hat. Der Französische Uebersetzer meines Buchs hat dagegen meiner Auffassungsweise den Vorzug mit Ausdrücken gegeben, die mer abzuschreiben mir nicht ziemen würde (Guigniaut Notes et Eclairciss. I. p. 632). Ich lasse dem würdigen Verfasser des genannten Werks seine Ansichten unangefochten, will auch weiter nichts zur Un-

Niemand wird hierbei den scharfen und durchschauenden Geist der Indischen Ethik verkennen. Stolz ist der Grund des Falles seeliger Geister; Abtödung seiner selbst die unerlassliche Forderung, die an jeden Menschen ergeht, und zwar eine Abtödtung sowohl dem Leibe als dem Geiste nach. In 1etzterem Betracht ist sie Vergessen aller Individualität, Verzichten auf alles Selbstische; und dies wird dann Indisch nationell

terstützung der meinigen beibringen, als die trockene Antwort eines Hindu selbst, der auf die Verwunderung eines Engländers, dass er in seinen Gebeten den Brahma hintanzusetzen scheine, kurzweg erwiederte: I am Brahmâ. Dagegen will ich jetzt kürzlich auf eine andere Seite hinweisen, die uns diese mythische Verkörperungsgeschichte des Brahmå darbietet. Niemand wird nämlich in Abrede stellen, dass in dieser Historie ein Indischer Nationalglaube durchscheine: der Schöpfer der Welt sey auch der Schöpfer der grossen Geisteswerke, welche die verschiedenen Perioden der Literatur verherrlicht und verewigt haben. beruht die Indische Betrachtungsart, wonach selbst die epischen Gedichte als theologische genommen und als ein heiliger Kanon betrachtet werden. der den niederen Casten, besonders den Paria's vorenthalten wird. Auch diese Ansicht scheint sich den Griechen mitgetheilt zu haben. Die Hellenische Volkssage sprach von einem Pythagoras - Apollon, wie die Indische von einem Valmiki-Brahma, und liess den Pythischen Propheten in mehreren Perioden und Personalitäten auf Erden erscheinen. Späterhin, als jene mystische Seelenwanderungslehre im Volksbewusstseyn verdunkekt worden, sprach die Reflexion sich über jenen wunderbaren Weisen so aus: "Dass jedoch des Pythagoras Seele von des Apollon Regierung abhängig, sey es nun als beständige Begleiterin (συνοπαδών), oder auf eine andere und noch vertrautere Weise diesem Gotte verbunden, unter die Menschen herabgesendet worden, möchte nicht leicht jemand in Zweifel ziehen. "1)

<sup>1)</sup> Iamblich. de vita Pythag. I. 8. p. 24 Kiessl. Ueber die Seelenwanderungslehre bemerkt W. v. Humboldt in A. W. v. Schlegel's Indischer Bibl. II. p. 360: "Diese Indische Lehre von der Seelenwanderung, in Verbindung mit jenseitigen Strafen und Belohnungen, hat viele Aehnlichkeit mit der Pythagorischen, wovon wir in einer

nu der Lehre vom Tede, ') als dem Eingange num wahren Leben, und von der höchsten Seeligkeit schen in diesem Lehen, wenn die Contemplation des Bewinstseyn (Schauen) der Gottheit an die Stelle des Selbsthewusstneyns setzt. Diese Beschanlichkeit und Ekstase ist also nicht blos ein physischer Zustand, eine Art von Rausch aus Enthaltsamkeit, sondern eine ethische Vollendung und Selbstentenserung, und, kühn zu sprechen (wie wohl Griechische Philosophen thaten — wovon im Verfolg), eine Deification, ') wenn man sie nicht nach den gewöhnlichen Erscheinungen der Indischen Gankler (Jongleurs), sondern nach dem Geinte der Indischen Lehre betrachtet.

Und hiermit hängt auch die Lehre von Belohmung und Bestrafung nach dem Tode, von der Seelen Unsterblichkeit und von der Seelenwanderung zusammen, welche nach mehreren

<sup>1)</sup> Sollte nicht auch zu jener Lehre vom Tode, zu der Verschung desselben, indem der Indier gleichgültiger, ja mit mehr Freude dem Tode entgegensieht, als jeder andere Asiate oder Europser, der physische Umstand beigetragen haben, dass alle Krankheiten, die in Indien dem Leben sein Ziel setzen, grösstentheils einen sehr leichten Tod bringen, und die Indier fast ohne alle Sohmerzen, Verzuckungen und Verzerrungen der Gesichtszüge u. s. w. sterhen? (S. Wahl Kraheschneibung von Ostind. II. p. 159,)

Vgl. hiersu die Aumenkung des Französischen Uchersetmers
 p. 281 sq.

berühmten Stelle des Pindar die flüchtigen Umrisse, jedoch nicht ohne eine gewisse lyrische Verschwommenkeit, abgezeichnet sehen, "Hierin zeigt sich sehen der Einfluss der Dichter auf die Lehre, von denen sie endlich gänzlich verdrängt worden wäre, hätten nicht die Mysterien Sätze daraus außbehalten. Uebrigens kam diese Lehre auch in die gnostischen Systeme der Manichäer, Karpokratianer und des Basilides, und zwar theils unmittelbar, wie es scheint, aus Indien, theils aus den Schriften mancher Pythagereer und des Plato (s. meine Anmerk, pam Plotinus II. 9, p. 125).

Angaden Griechischer Schriftsteller ihren Ursprung in Indica gehalt habon solk Pausanias nämich (Mosseniaea cap. 32. \$. 43 bemerkt, die Magier der Indier und die Chaldser hätten morst die Unsterblichkeit der Beele gelehrt. Man sehe Davisius zu Cicer. Tuscull. I. 16, welcher mohrere Stellen der Alten gesammelt hat, und dem auch die eben angeführte Stelle des Pausanies nicht entgangen ist. Es könnte zwar mich Herodetus H. 128, welchem, wie Wesseling zu dieser Stelle bemerkt, Clemens von Alexandrien und Andere folgen, scheinen, als wenn dort behauptet würde, dass die Aegyptier zuerst die Lehre von der Unsterblichkeit vorgetragen hätten. Allein der Sinn dieser Stelle, welche ich in den Commentatt. Herodott. I. cap. II. S. 24 ausführlicher behandelt habe, ist vielmehr der, dass die Aegyptier zuerst die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele mit der andern von der Seelenwanderung verbunden hätten. 1) Auch Palladius in der Schrift περὶ τῶν Βραγμάνων legt den Brahminen die Lehre von der Seelenunsterblichkeit bei; und Casaubonus führt unter andern Lehren auch diese zum Beweise an, dass die Indische Religion mit dem Christenthume sehr genau übereinstimme; s. Casauboniana p. 13. coll. p. 219 sqq.

Die Seelenwanderung selbst hat drei Grade, nach verschiedenen Körpern: Steinen, Pflanzen, Thieren, und ein Zurückversetztwerden in diesen oder in einen andern Körper, bis der Mensch wieder rückwärts seine frühere Natur erreicht hat; und die überirdische Seeligkeit besteht, nach dem System der Vedanti, eben in dem gänzlichen Verlust des Bewusstseyns, wobei aber das Bewusstseyn des göttlichen Ursprungs bleibt, also im Versinken in die Gottheit.<sup>2</sup>) Erst der Tod ist der Eingang zum wahren Leben nach Brahmanischer Lehre (s. Strabo XV.

<sup>1)</sup> Mithin wird von Herodotus wenigstens den Aegyptiern nur die Lehre von der Seelenwanderung, als zuerst von ihnen aufgestellt, nicht aber die Entdeckung der Seelenunsterblichkeit, beigelegt.

<sup>2)</sup> S. Jones in den Asiatt. Abhandll. I. p. 235 der Deutsch. Ausg.

p. 1969). Daher auch der Glaube, dass des Ertrinken in heiligen Ganges die Scele, gereinigt von allen Flecken, in den Schoos der Gettheit führt. 1) S. Jones in den Asiat. Abhandll. IV. p. 63 der Deutsch. Ausg. und dert Paullinus System. Brahman. p. 104.

<sup>1)</sup> Ueber diese Vorstellung vom Ganges, dessen Wasser von Sänden reinige und alle Mackel abwasche, und über flie daraus entstandenen Sebräuche der Indier s. vorzüglich Wahl Erdbeschr. von Ostinden J. p. 390 fl.

## **S**. 12.

So wie hier die Volksmoral der alten Hindus ganz und gar die Localfarben der Landesreligion an sich trägt, so behauptet sie auch in andern Vorschriften theils den allgemein morgenländischen, theils den speciell Indischen Charakter. Menu's Gesetzbuch, das Epos und das Drama geben dazu sprechende Belege. So werden z. B. als Bedingungen der ewigen Glückseeligkeit angegeben: erstens das Erzeugen eines Sohnes rechtlicher Weise: sodann das Lesen der Veda's auf gesetzmässige Art; endlich das Vollbringen der Opfer nach besten Kräften. ) Dagegen zeigt die Sittenlehre der Indier bald grosse Originalität und wahrhafte Tiefe, wie namentlich im Bhagavat-Gita, bald eine reinmenschliche Sinnesart und eine Liebenswürdigkeit, die alle Herzen gewinnt. Man betrachte nur z. B. den Hauptsatz, der dem Drama Nalus zum Grunde liegt: Durch Pflichtleiden und Weibestreue wird selbst der Böse (Kali) überwunden.2) Die treue Damajanti ist die Personification dieser Lehre. Um ihren Besitz haben selbst die Götter geworben. Aus Liebe hat sie den sterblichen Nala gewählt, und nun belohnen sie ihn auch durch Verleihung ausserordentlicher Gaben.

Im Chor der Götter weilet nicht der Neid.3) Ferner wählte der Indier die Thiersabel oder den Apolog (alvos),

Menu's Gesetzbuch Cap. VI. 36 sqq. verglichen über den Seegen durch Kinder IX. 137 und Kosegarten zum Nala S. 210.

<sup>, 2)</sup> a. a. Q. S. 179.

Plato im Phaedrus p. 247. A: φθόνος χὰς ἔξω χοςοῦ θείου ἔσταναι.
 vgl. den Timaeus p. 29. D. — oder, wie es auch helsst: ἔξω θείου λόγου.

um sittliche Wahrheiten anschaulich und eindringlich zu ma-Wir wollen an einem Beispiele aus der Hitopadesa sehen, wie der Indier auf diese Weise moralische Freiheit. Muth zum Rechtthun und Macht des Beispiels darzustellen suchte fnach dem Kalila und Dimna aus Sapientia Indorum ed. Starck. sect. X. p. 414 – 416). Einst war ein Schakal  $(9\omega\varsigma^1)$ . Er lebte unter seinen Verwandten, Füchsen und andern reissenden Thieren, aher auf benonders Weise. Er vergoss kein unschuldiges Blut, frass kein Fleisch. Da wurden die übrigen Thiere ungehalten, and sagten an ihm: deine Lebensweise gefällt uns ganz und gar nicht. Deine Tugenden bringen dir keinen Gewinn, und du darfst nicht länger unter ung gern, da du deine Weise höher achtest, als die unerige. Da antwortete der Schakal: oure Gemeinschaft und ouer Umgang soll mich nicht sum Uebelthun verleiten. Denn nicht Zeit und Gelegenheit, nicht Ort und Umgang, bringen Sünden berver, sondern des Herrens Neigungen und Werke. Zum erdern: bin ich mit euch gleich dem Leibe nach verwandt, so hin ich dech idem Geiste und Gemüthe nach fern von euch und french. So sprach der Schakal, beharrete in seiner Sanfimath und Turend. und ward hald deshalb allerwärts gegriesen.

Fin ganzes System der Kihik, Nick Seetre genannt, ist noch vorhanden, wie mir sus Jones Benicht erschen (siehe Aniatt, Abkandil. & p. 21 der Deutsch Anag.).

Dieser Charakter spricht sich anch in den Vorstellungen und Darstellungen der höchsten Religiouswahrheiten aus, namentlich in den Gebeten, Hymnen und Sprächen über Gatt und spin Wassen, wozu die Vede's viele Belege liefen hönnen,

Vgl. Plotin. II. 9. p. 393 und die Anmerkung zu den Worten: ὅτι μὴ δέμα; φθόνον ἐν τοῖς δεοῖς εἴκῶι (Annott. p. 132 ed. Θχου.).

<sup>1)</sup> Ueber diese, auch den Aegyptiern heilige Thierart vgl. unsere Commentatt. Herodott. I. p. 163, wo auch die Meinung des La Croze (Hint. Christ. Ind. lib. VI. p. 126) barührt ist z symmet der ganze Aegyptiedlie Thierdiense Indisthen Ersprungs wäre.

die den stillen und einenchen Grist dernelben hinlänglich beurkunden. Hier unr eine Probe aus dem weisen "Jadschur Veda:")

. Der Anfang der Gehete des Sarvamedha (Allanfer).

« Feuer ist's (die Ursache), die Sonne ist's: so die Luft, so jet es der Mond — so auch dieser reine Brahme, und diese Wasser, und dieser Herr der Goschäpfe.»

«Augenblicke (und andere Zeitmasse) sind hervergegangen aus der glänzenden Person, die Niemand begreifen

kann, ohen, rings and in der Mitte.

- Von Ihm, dessen Glerie se grose ist, giebt es kein Bild. Er ist es, der geseiert wird in verschiedenen heiligen Weisen. Eben Er ist der Glett, der alle Regionen durchgeht, Er der Erstgeborne. Er ist es, der in dem Leibe ist, Er, der geboren ist, und Er, der geweugt warden wird. Er im Besanderen und im Allgemeinen verharret bei den Personen.
  - \*Er, vor welchem nichts gehoren war, und der alle Wesen wurde; Er selbst der Herr der Crenturen mit sechsnehn Gliedern. Erfneut durchs Schaffen sehn Er drei Lichter, Sonne, Mond. Feuer.
- Welchem Gott sollten wir Opfer darbringen, als Ihm, der den flüssigen Himmel und die feste Erde machte; geistig betrachtend, während sie vorschönert werden durch Opfarungen und hastrahlt von der Sonne, aufgegangen über ihnen.
  - "Der Weise hetrachtet dieses geheinnissvolle Wesen, in dem Alles besteht ewiglich, ruhand auf dieser einzigen Stütze."
  - "In Ihm ist die Welt verschlungen; von Ihm geht sie nus-In Geschöpfen ist Er verlochten und eingeweht mit ver-

<sup>1)</sup> Nach Colebrooke und Bopp im Anhang zu der Schrift: Ueber das Genjugationssystem der Sanskritsprache S. 260. In den Nachträgen werden Stellen aus dem Rig-Veda gegeben werden.

schiedenen Gestalten des Seyns. Möge der Weise, welcher mit der Bedeutsamkeit der Offenbarung umgeht (vertraut ist), eifrig preisen dieses unsterbliche Wesen, das geheimnissvoll Seyende und dessen verschiedenen Aufenthalt.»

- "Wer seine drei Zustände kennt (Schöpfung, Dauer und Zerstörung), welche in Geheimniss verhüllet sind — (der ist weise — )."
- Dieser (Ewige), in welchem die Götter Unsterblichkeit erlangen, während sie verharren in der dritten himmlischen Region, ist unser anbetungswürdiger Vater, und die Vorsicht, welche alle Welten lenkt.

Wie also im Ethischen der Indier so glücklich die Natur beobachtete, und in ihr die grossen sittlichen Wahrheiten darzustellen wusste, eben so gelang ihm dies im Theoretischen, indem er die grössten Religionsgeheimnisse gleichsam substantialisirte durch Naturtypen, und zwar auf eine höchst treffende Weise. So war von jener Indischen (pantheistischen) Grundanschauung, Gott ist Alles, in ihm ist Alles, ausser ihm ist die Welt und doch wieder in ihm, alle Wesen kommen aus ihm und fallen in seinen ewigen Schoos wieder zurück, also von diesem beständigen Emaniren und Resorbiren aller Dinge, der Aswatha-Baum ein natürliches Bild und Symbol. Es ist dieser Baum, welcher auch Pipal, Pipala (Ficus religiosa Linn.) heisst, der Indische Feigenbaum, der in ganz Indien heilig ist und bei allen Pagoden und Tempeln gepflanzt wird: Er hat herzförmige Blätter, vorn zugespitzt und bei dem leisesten Winde zitternd. Seine Haupteigenschaft besteht aber darin, dass von den Aesten Schösslinge bis auf den Boden herabgehen, wo sie wieder Wurzel schlagen, und von da zu einem neuen Baume aufwachsen. Dies mag wohl zu folgendem Mythus Veranlassung gegeben haben: Brahma war

<sup>1)</sup> S. Majer mytholog. Wörterb. I. p. 134 und Wahl Erdbeschr. von Ostind. II. p. 788.

einst gestorben (d. i. die schöpferische Kraft war erloschen. Gott schuf nicht mehr), und die Schöpfung war der Sorge des Wischnu (d. i. der erhaltenden Kraft) anvertraut. Dieser sann darauf, den Brahma wieder zu erwecken. Darum nimmt er ein Blatt des Aswathabaumes, und schwimmt in der Gestalt eines kleinen Kindes, an der grossen Zehe seines Fusses saugend, darauf über das Milchmeer so lange, bis Brahma in einer Tamarablume 1) aufs neue aus seinem Nabel hervorkommt. und neue Welten schafft, so dass ein ewiger Kreislauf des Werdens und Vergehens statt findet. - Dass dieser Baum wegen seiner Eigenschaften als Symbol des ewigen Wiedergebärens, der Weltewigkeit, betrachtet ward, zeigt auch folgendes Gleichniss aus dem Bhagavat-Gita (s. Majer mythol. Wörterb. I. p. 185 und dort das Asiat. Magazin Bd. II. p. 459): «Das unvergängliche Wesen ist gleich dem Baume Aswatha, dessen Wurzel in der Höhe ist, die Aeste aber sind niedrig, und seine Blätter die Veda's. Seine Zweige. die von den drei Eigenschaften abstammen, und deren kleinste Sprossen die Objecte der Sinnenorgane sind, verbreiten sich theils aufwärts, theils abwärts. An den Wurzeln, welche sich abwärts in die von Mensehen bewohnten Regionen ver-

<sup>1)</sup> S. Majer a. a. O. und daselbst Sonnerat Reise nach Ostindien I. p. 147 und daraus die Abbildung bei Majer Tab. V. fig. 2. — Wir geben eine ähnliche mythische Scene nach Moore the Hindoos Pantheon nr. 2 in unsern Blättern Tab. XXIV. nr. 1. 2. Ausg., wo Wischnu und Lakschmi auf einer vielköpfigen Schlange ruhen, während Brahma aus dem Nabel des ersteren in einer Blume erscheint. In unserer Tafel XXI. nr. 2. 2. Ausg. erscheint Narayana in jener kinderhaften Lage, die der Mythus bezeichnet. Hierbei darf ein kosmogonisches Bild nicht unbemerkt bleiben, welches Holwell (Merkwürdige Nachrichten von Bengalen, Deutsch von Kleuker, Tab. I) bekannt gemacht hat. Die ausführliche Beschreibung muss bei ihm selbst (p. 277 ff.) nachgelesen werden. Ich bemerke nur, dass nach Holwell's Erklärung dort Brum d. i. Brehm oder Parabrahma selbst auf einem Betelblatte (dem auf unserem Bilde sehr ähnlich) über den Wassern schwimmt, während Brahma, Wischnu und Schiwa ihn anbeten.

breften, kann man weder seine Form, noch seinen Anfang, noch sein Ende, noch seine Achnlichkeit finden. Man vergleiche mit dieser Stelle des Bhagavat-Gita eine andere aus eben demselben, welche wir p. 27. 28 der zweiten Ausgabe mitgetheilt haben, so wie das Weitere (nach Herder's Debersetzung in der Vorwelt p. 46), wo Krischna folgendermassen spricht:

elch bin der Schöpfung Geist, ihr Anfang, Mittel und Ende, In den Naturen das Edelste stets von allen Geschlechtern, Unter den Himmlischen Wischnu, die Sonne unter den Sternen,

Unter den Lichtern der Mond, von Elementen das Fener, Meru unter den Bergen,') das Weltmeer unter den Wassern.

Ganga unter den Strömen, Aswalka unter den Bäanen, König in jeglicher Art der Menschen und aller Lebendigen, Unter den Schlangen bin ich die ewige Schlange, der Weitgrund \* u. s. w.

Nachträglich gebe ich jetzt einen gedrängten Auszug aus der vortressichen Abhandlung K. Ritter's: «Der Indische Feigenbaum, Asvatha (Ficus Indica) — der Buddhabaum (Ficus religiosa, der Pipapala, der Tschalada u. s. w.) » (in der Erdkunde B. IV. Z. Th. C. S. 656 sf. 2. Ausg.) und füge einige Bemerkungen bei. Es sind nämlich in dieser heiligen Flora unter Anderm zwei Bäume zu unterscheiden: 1) Ficus Indica, die Banjane, der Brahmanenbaum mit den Lustwurzeln, der Feigenbaum der Gymnosophisten zu Alexanders d. Gr. Zeit, wie noch heute der Baum der Vegis, der Asekanta der Veda's (s. vorher), der Peralu der Malabaren. Die wesentlichste

<sup>1)</sup> Vgl. Bhagavat-Gita ed. A. W. de Schlegel. Benn. 1823. Leot. K. sl. 23. 25 und über das Geographische Karl Ritter's Erdkunde, Asien, Band I. S. 12 f. Dass nicht bles bei Asiatischen Völkern, sondern auch bei den Griechen Berg und Landesgett zuweilen identisch waren, werde ich im Abschnitt vom Zeus der Hellenen zeigen.

Eigenheit dieses Baumes kannte schon Theophrast (Hist Plant. I. 7. 3. p. 24 ed. Schneid. vgl. IV. 4. 4). «Dieser Baum scakt, sagt er, die Triebe hinanter, bis sie an die Erde reichen und Wurzeln schlagen, und rings um finn ist ein zusammenhängender Kreis von Wurzeln, die den Hauptstamm nicht berühren, sondern von ihm abstehen.» Es treibt nämlich die Banjane horizontale Zweige aus ihrem Stamme, die sich sehr weit ausbreiten, und unfähig ihr eignes Gewicht zu tragen, Luftwurzeln, und ihnen so zu Säulen und Stützen werden. Die Blätter sind bis 5 Zoll lang und 3½ Zoll breit; die kleinen rothen seigenartigen Früchte dienen nur den Vögeln und Affen zur Nahrung.

2) Ficus religiosa, der heilige Buddhabaum, ärber Zeilenica religiosa, ohne jene Luftwurzeln, aber ausgezeichnetdurch seine in der leisesten Luft zitternden Blätter: Er scheint den Macedoniern unbekannt geblieben zu seyn. 1)

Der Indische Pantheismus, die Philosophie und die Presse haben nun beide Baumarten der höchsten Verehrung geheiligt, aber den einen Baum die Brahmanen, den andern die Budd-histen. «Dem Brahmadiener, dem Anhänger Visehnus und Shiva's, der in der ganzen Natur die neugende Kraft, zumaf des letztern, Mahadeva's, des grossen Gottes im Symbole des Ling (Phalas im Sanskrit, phallus) verehrt, ist der Avvatthe, der von den Zweigen durch zahllose Luftwurzeln wieder in die Erde schlägt, der Baum der Verjüngung, des ewigen Wiedergebärens, der Baum der Lebem, der Wiedergeburt der Weltewigkeit, unter dessen Schatten er daher am liebsten, und.

f) Die neueste und zwar colerire Abbildung der Zweige, Blätter, Früchte u. s. w. beider Baumarten findet sich in Gnimpel und Schlechtendal Abbildung und Beschreibung aller in der Pharmacopoea Borussica aufgeführten Gewächse III. 13. Berlin, 1836. nr. 276. 277 — eine Nachweisung, die ich meinem geehrten und mit der antiken Flora vertrauten Amtsgenossen Professor Dierbach verdanke.

wie er meint, am gesegnetsten seinen Aufenthalt nimmt. Der andern Art, der Ficus religiosa, ohne Luftwurzeln, aber mit herzförmigen Zitterblättern, bringen die Anhänger der Buddhalehre ihre Huldigungen dar. Er war zuerst das Bild des furchtsam zitternden Greises, daher in der Sakuntala (Act. 6) mit dem malerischen Beinamen Tschaladala, von tschala, zittern, und dala, das Laub, bezeichnet. Nachher ward er zum Symbol der immerdar bewegten Welt gemacht. Auch kommt im Upnekhat (II. p. 322 ed. Anquetil) ein Weltbaum vor, und es heisst dort unter Anderm: « Mundus arbor est et stabilis non manet, et folia illius semper in motu sunt. » In Betreff des Asvathabaumes (der Ficus Indica) bemerkt Ritter, mit Verweisung auf eine Abhandlung von Noehden (Transactions of the Asiat. Society London I. 1. p. 119 - 128): « Auch die moderne Wissenschaft und Poesie hat den eigenthümlichen Charakter seiner Verzweigung (Quot rami tot arbores) symbolisch hervorgehoben; die Asiatische Societät in London hat dies zum Motto und sein Abbild, als Symbol ihrer Wirksamkeit, zum Gesellschaftssiegel erkoren, und Milton (Paradise lost IX. vs. 1699) hat diesen Baum besungen. - So weit Ritter.

Ich füge hinzu: auch der neuplatonischen Philosophie muss der Baum überhaupt als Bild dienen, um die Ideen der kosmischen Einheit, des Weltorganismus und des nie erlöschenden Lebensprincips zu veranschaulichen. Es wird nicht uninteressant seyn, zwei Stellen des Plotinus mit jenen Aussprüchen Indischer Philosophen und Poeten zu vergleichen. In der ersten Stelle') heisst es: «Denn das, in welches Alles (aufgeht) ist Princip, worin Alles zugleich und Alles im Ganzen. Gehen doch jegliche Dinge aus ihm hervor, während es selbst inwendig verbleibet, wie aus einer in sich selbst stehenden Wurzel. Diese aber (die Dinge) entspriessen zu einer getheilten Vielheit, jegliche ein Bild von jenem an sich tragend; so doch, dass hier ein Anderes im Andern geworden. Und

<sup>1)</sup> Enn, III, libr. 3, cap. 7. p. 502 Oxon.

es befinden sich diese Sprösslinge näher an der Wurzel, jene hingegen, ins Weitere treibend, gehen auseinander und bis zu den Aesten, Zweigen, Früchten und Blättern. Und ein Theil verbleibet immerfort (dasselbe), ein anderer dagegen wird immerfort (nämlich) die Früchte und die Blätter. Und die immerfort werdenden Theile haben die oberen Gesetze (Bildungstriebe, τους έπάνω λόγους) in sich, eben als wollten sie selbst kleine Bäume seyn (οίον μικρά δένδρα βουληθέντα είναι).» In der zweiten Stelle 1) sagt er: «Oder denke dir das Leben eines grossen Baumes, durch alle Theile desselben hindurchdringend, während das Princip bleibet, und sich nicht durch das Ganze verbreitet, weil jenes seinen Sitz hat in der Wurzel. Es verleihet sonach dem Baume das ganze, das viele Leben; selber bleibet es jedoch, weil es nicht ist ein Vieles, sondern des Vielen (Lebens) Princip. Und das ist kein Wunder; oder man dürfte sich auch wundern, wie des Lebens Vielheit aus der Nicht-Vielheit geworden, und wie die Vielheit nicht geworden wäre, wenn nicht vor der Vielheit gewesen was nicht Vielheit war. » - - « Denket daher Jemand der Pflanze Eins und des Thieres Eins und der Seele Eins und das Eine des All, so nimmt er jedesmal in Gedanken das Mächtigste und das Ehrwürdige. » - Zum Schluss bemerke ich dass auch die Früchte des Indischen Feigenbaums zum Beispiele dienen mussten, um philosophische Lehrsätze anschaulich zu machen. In einer Schrift der Vedanti-Philosophen findet sich folgende Stelle: «Frugem fici Indicae illinc affer: en tibi eam, o venerabilis; finde eam; fissa est, o venerabilis; quid hic vides? Subtilia illa grana; eorum unum finde; fissum est, o venerabilis; quid hic vides? Prorsus nihil, o ve-

<sup>1)</sup> III. 8. 9. p. 646 Oxon. — Es wird hierbei zu bemerken nicht überflüssig seyn, dass Plotin, nachdem er die Schule des Ammonius besucht hatte, sich auch mit dem Studium der Indischen und der Persischen Philosophie beschäftigt hatte (Porphyr. de vita Plotini III. p. LI ed. Oxon.).

nerabilis. Cui ille: quam subtilitatem conspicere non potes, ex ea subtilitate magna haec ficus surgit; crede, o bone. 1

Die Emanationen und Incarnationen der Gottheit durch alle Aeonen hindurch, woraus das weit ausgesponnene Gewebe von Mythen sich entwickelt, welche den Inhalt der grossen Kosmogonien und epischen Gedichte, der Purana's, des Ramayan, um nur an diese zu erinnern, ausmachen, diese heiligen Religionsgeschichten, stellte die Tempelarchitektur und Tempelsculptur an ihren Wänden in unzähligen Reliefs und Bildern dar - gleichsam in verkörperten Mythen, heiligen Geschichten in Stein. — Dies beurkunden noch jetzt dem Auge die Grottentempel von Elephante und Ellora. Hierher gehören auch die Vereinigungen zweier Gottheiten in Einem Körper, besonders einer männlichen und einer weiblichen. Diese Compositionen sind in der Indischen Tempelsymbolik nicht selten. Als ein Beispiel davon habe ich eine solche Darstellung nach Moore den Abbildungen zu meinem Werke beifügen lassen. Hier sehen wir den Schiwa und die Parwati in engster Vereinigung und durch ihre Attribute charakterisirt.2) Wir erinnern zum Beweise, dass dies schon früh so war, unter An-

<sup>1)</sup> S. Windischmanni Sancara, sive de Theologumenis Vedanticorum. Bonn. 1833. p. 184 sq. — Zu den Sagen von Wunderbäumen Indiens, welche in der Römischen Kaiserzeit bei Griechen und Römern umliesen, giebt der neulich aufgesundene Iulius Valerius (aus dem 3. oder 4. Jahrh. nach Chr.) einen neuen Beitrag. S. Iulii Valerii res gestae Alexandri Macedonis translatae ex Aesopo Graeco ed. Angel. Mai. Mediol. 1817. III. 39—41, wo, nach Griechischen Quellen, welche der Alexandriner Aesopos benutzte, sabelhaste Dinge von männlichen und weiblichen, der Sonne und dem Monde heiligen Orakelbäumen erzählt werden, welche jedoch, symbelisch und mythisch genommen, zum Theil einen sehr guten Sinn haben; worüber im Capitel von der Aegyptischen Religion das Weitere bemerkt werden wird.

<sup>2)</sup> S. unsere Tafel XXIV. nr. 2. 2. Ausg.

derm an die Vorstellung des Brahma als Hermaphroditen, die wir beim Porphyrius (apud Stobaeum in Eclog. phys. I. 4. §. 56. p. 145 Heeren.) lesen. Er war abgebildet als ein Riese mit vielen Köpfen, deren jeder eine Krone trug. Auf der einen Seite war er männlich, auf der andern weiblich, und der ganze Körper mit unzähligen Symbolen umgeben. S. das Nähere bei Jones in den Asiatt. Abhandil. T. IV. p. 44 sqq. der Deutsch. Ausg. 1) vgl. A. W. v. Schlegel Ind. Biblioth. II. S. 462.

Die eben bemerkten Erscheinungen führen von selbst auf gewisse allgemeine Vergleichungen der orientalischen Bildnerei und derjenigen, die der Occident von den Griechen empfangen hat. Obwohl ich nun darüber das Nöthige schon im Allgemeinen Theil bemerkt habe, so müssen hier von jenen Grundsätzen doch noch einige Anwendungen auf die Darstellung der Indischen Gottheiten und Genien gemacht werden.<sup>2</sup>)

Hier, im Gebiete der Kunst, sehen wir nun schon Indien auf einem ganz andern Wege als Griechenland. In Indien ist der Charakter der Symbolik das Bedeutsame, im Gegensatz gegen das Poetische, Plastische und Schöne, und bei der ganzen Indischen heiligen Bildnerei (was auch vom Mythus gilt) ist die, freilich von Wenigen gesasste Grundidee vorherrschend, dass die heiligen Bilder (Symbole und Mythen) nur Erinnerungen sind an das Wesen des Ewigen, dessen Bild viel besser im reinen Denken wohnt und im Herzen der

Anschaulich wird diese Beschreibung zum Theil durch die noch vorhandenen Abbildungen, wohin auch unsere Tafein XXI. XXVII. XXIX.
 Ausg. gehören.

<sup>2)</sup> Man vergleiche damit die Betrachtungen von Payne Knight an Inquiry on the symbol. lang. §. 231 sqq. p. 192 sqq., der mit Becht den ausschweisenden und dem Schönen entfremdeten Charakter der Indischen Bildnerei, Malerei und Architektur von dem scharfen Castendespotismus, von der natürlichen Furchtsamkeit und Sanstheit des Volkes, von dem Geiste ihrer überschwänglichen und nicht sowohl auf das Handelm als aus Büssen Werth legenden Religion und deren frühem Verfall durch die Schuld der Brahminen, ableitet.

Es zeigt sich demnach ein scharfer Gegensatz dieser Imerlichkeit der Religion der Indier gegen die Aeusserlichkeit (plastische Gestalt) der Griechischen, wenn wir letztere nämlich schon auf dem Wege zu ihrer Selbstständigkeit. betrachten: und da die Symbole nur Erinnerungen sind, nicht Abbilder, wie die Griechischen Götterbilder, so wird nicht das Schöne gesucht, sondern das möglichst Erschöpfende. Dies zeigt sich auch zuvörderst in dem Ueberfluss und Reichthum ihrer Symbolik, besonders ihrer Götterattribute. Beiwerke hat jeder ihrer Götter, jedoch keines bedeutungslos; jeder Kopf, jeder Arm, jeder Fuss und so fort hat seine besondere Bedeutung, und die ganze Geschichte des Gottes liegt in Symbolen, so dass wir gewiss die Behauptung wagen können, es habe kein Volk der Erde seine Religion so ausführlich symbolisirt, wie das Indische. Andrerseits zeigt sich dies auch an der Ungenügsamkeit der Indischen Symbolik, d. h. sie will Alles sagen, das Weltall soll in den Bildern der grossen Götter ganz und in jeder Beziehung vor Augen gestellt werden. Daher denn die vielköpfigen, vielarmigen, wunderbar grotesken Götterbilder, wie, um aus Unzähligem nur einige Beispiele anzugeben, die Vorstellung der Trimurti oder Dreieinheit, in den Asiatt. Abhandll. Bd. IV. tab. IV. fig. 3 d. Deutsch. Ausg., ferner Ganesa (der Gott der Weisheit) mit. dem Elephantenkopfe, ebendaselbst tab. XV, oder auch mit dem Elephantenrüssel, in Majer's mytholog. Wörterb. tab. II. 1) Hierher gehört auch die eben berührte alte Abbildung des Brahma als Hermaphrodit, ferner die des Wischnu, welcher auf einer zusammengerollten Schlange schläft. Noch sonderbarer aber ist die, wo Wischnu als Fisch das Gesetzbuch aus dem Grunde des Meeres heraufholt, als Schildkröte die sinkende Erde unterstützt, als Riese den Eber bändigt und

<sup>1)</sup> Man vergleiche die Copien mehrerer Vorstellungen der Art von den Bildern bei Moore, auf den unserem Buche beigefügten Tafeln : XXII. nr. 2 (Trimurti), XXIX. nr. 5 und XXVII. 2. Ausg. (Ganêsa).

dergl. mehr (s. die Abbildungen in dem vierten Bande der Asiatt. Abhandll. tab. VI. VII). 1)

Maass aber ist das ewige Gesetz aller Schönheit; Unmaass bringt das Abentheuerliche, Seltsame und Ungeheuere hervor. Da also das Symbol in Indien einzig dem Bedeutsamen diente, so erscheint es unschön, oft ungeheuer und furchtbar; was ebenfalls vom Charakter des Indischen Mythus als Regel, wiewohl mit gewissen Einschränkungen, gelten kann. Denn, wie wir schon oben an einigen Beispielen nachgewiesen, auch den Indiern fehlte es nicht an Lieblichkeit, Zartheit2) und feinem Sinn in manchen Bildwerken, so wie vorzüglich in ihrer Mythologie. Aber jener Geist des Ungenügsamen waltete doch im Ganzen stets in der Indischen Kunst vor, welche auch durch andere Verhältnisse und Umstände dazu bestimmt wurde. Man erwäge nur die strenge Scheidung der Stände durch die Eintheilung in Casten, das Verhältniss des weiblichen Geschlechts, das Klima, welches den Menschen zur Ruhe lockt und eine Bewegungslosigkeit und Unthätigkeit

Vgl. unsere Abbildungen XXV (drei Avatara's) und XXIV.
 Ausg. (Wischnu und Lakschmi auf der vielköpfigen Schlange).

<sup>2)</sup> Drei Beispiele mögen zum Beleg hinreichen: Ganga als junge Frau von gefälliger Bildung, mit der einfachen Blume in der Hand auf dem Strome wandelnd, oft abgebildet; sodann der fliegende Genius auf unserer Tafel XXII. nr. 2. 2. Ausg.; endlich Dêvakî mit dem Krischna an ihrer Brust, in einer Fülle von Blumen und Bäumen, auf beigefügter Tafel XXVI. 2. Ausg. Aus diesen und andern Beispielen einfacherer Kunstdarstellungen mag der Leser urtheilen, ob Payne Knight (a. a. O. p. 192 sq.) doch nicht etwas zu stark sich ausdrückt, wenn er sagt: "Hence, like the ancient Aegyptians, they (the Hindoos) have been eminantly successfull in all works of art, that require only methodical labor an manual dexterity, but have never produced any thing in painting, sculpture or architecture that discovers the smallest trace or symptom of those powers of the mind, which we call taste and genius; and of which the most early and imperfect works of the Greeks always show some downing."

erzeugt, welche das leichte Leben dort wohl gestattet; ferner das beständige Liegen, eben durch die klimatischen Verhältnisse veranlasst, die Verhüllung, wie sie der strengere Orient überall eingeführt hat. Beides aber, Ruhe bei beständigem Liegen, und Verhüllung sind Gegensätze der Kunst, welche freie Bewegung, Thatigkeit und Nacktheit fordert. - Wenn der Indier daher in Absicht auf Bedeutsamkeit, Reichthum der Ideen und beschauliche Tiefe über dem Griechen steht, so muss er, was Kunst betrifft, gegen diesen weit zurücktreten; und die einzelnen glücklichen Bilder seiner Religion, die ihn dazu hätten führen können, ergriff der Indier nicht, eben aus jener Richtung seiner Phantasie zum Bedeutsamen. Mystischen und Beschaulichen, weil er aus überschwänglicher Frömmigkeit nichts aufgeben konnte was er noch ahnete am ewigen Wesen, und weil selbst durch das Ungeheure und Groteske der Götterbilder sein Sinn nicht gestört wurde.

## Nachträge.

## Vorwort.

Schon bei der ersten Bearbeitung dieses Capitels habe ich ienen wilden Wald der Indischen Mythen und Kosmologien möglichst zu meiden gesucht, und bei dieser neuen habe ich, und hoffentlich zum Dank der Leser, noch Einiges dieser Art, was mit dem Organismus der Götterlehre nicht zu sehr verwachsen ist, ausfallen lassen. Diese Nachträge sind zuvörderst einer genauern Bezeichnung unseres jetzigen Standpunkts auf diesem Literatur - und Religionsgebiete gewidmet. Sodann sollen hier einige Proben aus den unverwerflichsten älteren Religionsurkunden der Hindus mitgetheilt werden; wobei ich mir die eigenthümliche Aufgabe gestellt habe, Griechische Mythen, Symbole, Religionslehren und Philosopheme mit den Indischen zu vergleichen. Endlich will ich hier gleich von vornherein eine Hauptfrage wieder aufnehmen: ob nämlich und auf welchen Wegen selbst aus dem äussersten Orient Glaubens - und Cultuselemente in die Abendländer und insbesondere zu den Griechen und Italiern gekommen sind. Ich befolge bei dieser letzten Erörterung die im Allgemeinen Theil dieser dritten Ausgabe gewählte Methode, und gehe von einem concreten Falle, von der Untersuchung der Abkunft einer bestimmten Hellenischen Gottheit aus.

## T.

Der Indische Dionysos; Verbreitungswege seines Cultus bis zu den Westvölkern. — Die Indischen Priester- und Heiligenclassen nach Griechischen und Römischen Berichten. Ein Blick auf Chinesische Lehrsätze.

Nachtrag zu S. 2 und S. 6.

Im vorhergehenden zweiten Capitel S. 6 heisst es: « Dort im nordwestlichen Theile von Indien, um den Berg Meru, wurden dem Schiwa Phallagogien gefeiert. Davon kam eine Kunde zu den Griechen; zugleich vernahmen sie etwas von der alt-Indischen Mythologie, und daraus bildeten sie ihre Sage von der Stadt Nysa, vom Berge Meros (Mηρός) und vom Gotte Dionysos (Arriani Exped. V. 1. 1. 2 und Indica cap. 7). Nach ihrer Weise und Eitelkeit wendeten sie aber, wie immer, die Sache um, und erzählten, wie Dionysos von Theben aus nach Indien gezogen sey u. s. w. » Im dritten Bande (S. 118. 2. Ausgabe) hatte ich unter Anderm weiter bemerkt: «Andere leiteten jene Sage (vom Indischen Zuge des Thebanischen Dionysos) gar von einer Schmeichelei gegen den Ueberwinder des Orients Alexander den Gr. her. Euripides in den Bacchantinnen (14 - 18), also fast hundert Jahre vor Alexanders Zuge, lässt den Dionysos schon nach Indien wandern u. s. w. » Dagegen lässt sich Herr A. W. v. Schlegel (Ind. Biblioth. II. S. 299 f.) also vernehmen: « Alexanders Einbildungskraft hat die Mythologie mit dem Zuge des Bacchus nach Indien bereichert, welchen später die Poesie und

die bildende Kunst wetteifernd verherrlichten. Unter allen Dichtern der frühern Zeit hat Euripides den Bacchus am weitesten geführt: dennoch macht er Baktrien zum letzten Ziel seiner Züge, ohne Indien im mindesten zu erwähnen. Ich bin hier in dem Falle einem von mir hochverehrten Gelehrten widersprechen zu müssen. Meine Behauptung fällt von selbst, sobald die Erwähnung der Bacchischen Eroberung Indiens aus irgend einem Dichter, der vor Alexander dem Gr. gelebt, auch nur als Fragment ans Licht gebracht wird. Aber ich bin ziemlich sicher davor, da schon mein Gewährsmann Eratosthenes keine solche Stelle kannte. Ich erlaube mir, diejenigen, welche der Sage ein mystisches und orakelmässiges Ansehen zueignen, aufmerksam darauf zu machen, dass wir hier das Beispiel einer Sage haben, welche in einem ganz historischen Zeitalter durch den Einfluss eines einzigen Mannes entstanden, sich an die ältesten Dichtungen angeschlossen hat.» In der Anmerkung heisst es weiter: « Creuzer's Symbolik 2. Ausg. S. 118. 119. Es ist nicht genau, wenn Herr Creuzer sagt, Euripides lasse den Dionysos nach Indien wandern. Selbst Herodot, der diesen Namen so weit ausdehnt, begreift Baktrien nicht mit darunter. Asien ist dem Dichter, wie er selbst sagt, der Theil von Kleinasien, wo Griechen unter Barbaren angesiedelt waren. Die Behauptung, jene Sage rühre von einer Schmeichelei gegen Alexander den Grossen her, wirft Herr Creuzer weit weg. Sie war schon vor Arrian vorgebracht worden, der sie gläubiger als Eratosthenes zu widerlegen sucht. Ich schreibe jene Sage nicht ganz der Schmeichelei zu, aber diese hatte doch gewiss ihren grossen Antheil daran.

Diese freundliche Einrede eines so berühmten Gelehrten verdient die grösste Achtung, und so werde ich sie auch behandeln. Statt ihm also einen Ausspruch Heyne's 1) entgegen-

<sup>1)</sup> Ad Apollodor. p. 232 ed. secund. "Partem forte fabularum suppeditarunt similes fabulae per Asiam propagatae; latius autem nomen Indiae

zustellen, wonach die Geographie der Poeten und der Mythen nicht so genau zu nehmen ist, will ich gleich vornherein gestehen, dass ich von Bayer's Worten') einen nicht genauen Gebrauch gemacht hatte. Ich darf und will selbst nicht verschweigen, dass Herr v. Schlegel eine ähnliche Ansicht eines berühmten Archäologen für sich hätte anführen können<sup>2</sup>) und neuerlich die Autorität eines grossen Geographen für sich gewennen hat. Herr Karl Ritter sagt nämlich (Erdk. Asien. Band IV. 1. S. 450): «An den Namen knüpfte sich die neuerdackte Fabel von des Dionysus Zuge, oder des Indischen Bacehus', bei den schmeichelnden Geschichtschreibern Alexanders an u. s. w. » Ja beide Gelehrte hätten noch den scharfsinnigen Fréret für sich anführen können, welcher eigentlich zuerst die Meinung des Eratesthenes ausgebildet hat (Mém. de l'Acad. des Inscript. T. XXIII. p. 226 sqq. ). Von einem solchen Euhemeristen war nichts Anderes zu erwarten. Gegen ihn erklärt sich aber Saintecroix (Examen crit. des Hist. d'Alexandre p. 300 ed. sec. ). Er giebt sein Urtheil in folgenden Worten ab: «Les voyages de Bacchus aux extremités de l'Asie ne sont pas non plus dus aux Macédoniens qui

in mythicis regnat et de Asia omni remotiore. Exornata res inde ab Alexandri expeditione ad Indum." Wo also Asiatische Sagen als Grundlagen jener von des Dionysos Zuge nach Indien und nur Ausschmückungen derselben seit Alexander augenommen werden. P. Wesseling ad Diodor. II. 38. p. 151 ist derselben Meinung.

<sup>1)</sup> Historia regni Bactriani I. 1:: "Virtus gentis (Bactriorum) ita celebrata fuit, ut in fabulis quoque poetae ex Bactriis debellatis gloriam quaererent. Primus illorum in numero, quod sciam, Euripides fuit, cum Bacchas suas in scena produceret. Polyaenus vero auctores habuit locupletiores (Strateg. I. 1), qui, vero an falso obscurum, Dionysum, Indis devictis, in Bactrios movisse proderent."

<sup>2)</sup> Zoëga's zu den Bassiristevi antichi di Ruma I. 7. p. 51 von Weloker: "Aber gewiss ist, dass die Eroberungen des Makedoniers Antrieb\_gahen, Indien als Haupttheil in die Dionysische Fabel einzuführen."

accompagnoient Alexandre, puisqu'en les retrouve dans une tragédie d'Euripide (in der obigen Stelle), qui florissoit un siècle avant l'arrivée de ce prince aux Indes. Toutes ces histoires concernant Bacchus et Hercule, contraires à la tradition mythologique, ne sont donc pas de l'invention des soldats macédoniens; mais il en ont faussement appliqué les détails à certains lieus de la haute Asie et de l'Inde. Voils sans doute ce que Strahon (XV. p. 15 Tzsch.) a voulu faire entendre; autrement il se contrediroit.» Von einem gewissen Widerspruche mit sich selbst möchte Strabo dennoch nicht frei seyn. Denn in der angeführten Stelle schreibt er ja ganz wie Eratosthenes jene Dionysische Zugsgeschichte der Schmeichelei gegen Alexander zu, und wenn jener (XV. p. 10 Tzsch.) selbst die von Euripides (a. a. O.) gepriesenen Fahrten des Dionysos bis nach Baktrien hin für unglaubwürdig und sabelhaft erklärt hatte, so sagt er ja (Strabo XI. p. 448 Tzsch.) geradezu: Der Feldzug des Dionysos und Herakles gegen die Inder hat ganz das Ansehn einer später entstandenen Mythendichtung. . Dagegen sucht derselbe Strabe (L p. 129) gegen denselben Eratesthenes den Satz, dass im hehen Alterthume grössere Reisen als in historischer Zeit gemacht worden, durch das Beispiel vom Zuge des Bacchus und Hercules geltend zu machen. - Ob Strabe durch die Volkssage zu dieser Inconsequenz verleitet worden, lasse ich dahin gestellt seyn. Auf den Arrianus übte diese Sage, als religiöse Tradition, eine grosse Gewalt aus. Nachdem er Alexanders Ankunft in Nysa und die Erbauung dieser Stadt durch Dionysos nach Ueberwindung der Inder gemeldet, beschwichtigt er seinen Zweifel über diesen Zug eines Lydischen eder Thebanischen Dienysos durch den Ausspruch, man müsse so alte Mythen nicht zu scharf untersuchen, und selbst ungfaubliche Sagen verlören das Unglaubliche, wenn die Gottheit damit verflochten sey (Exped. Alex. V. 1. 2). Im Verfolg widerspricht er der Behauptung des Eratosthenes, dass jene Sagen vom Zuge des Dionysos aus Schmeichelei gegen Alexander auf übertriebene

Weise ausgestreuet worden, erklärt aber, dass er sie auf sich beruhen lasse (ibid. III. 1 — 4. p. 125 ed. Krüger.). Hieraus ergiebt sich zuvörderst, dass Arrian sich wohl anders ausgedrückt haben würde, hätte er dieselben Sagen bei seinen Hauptführern, beim Aristobulus und Ptolemaeus angetroffen; aber auch andrerseits, dass der Mythus von dem Indischen Feldzuge des Bacchus alt und mit dem religiösen Glauben an die wunderbare Macht und Herrlichkeit dieses Halbgottes aufs innigste verwebt war, und dass mithin Arrianus nicht aus individueller Religiosität, sondern im Sinne des altreligiösen Volksglaubens dem Eratosthenes widersprach, und in so weit zu widersprechen Recht hatte.

Eben so merklich zeigt sich die Macht altheiliger Volkssage in mehreren Aeusserungen des Herodot. Dieser Geschichtschreiber kennt Mythen und Culte, die er als Dionysische bezeichnet, in Meroe (II. 29) bei den Aethiopiern, Makrobier genannt, (III. 97. II. 146) bei den Arabern, in den Zimmetländern (III. 111) – und dennoch wagt er nicht dem Hellenischen Mythus vom Thebanischen Dionysos dem Sohne der Semele geradezu zu widersprechen. Nachdem er desselben

<sup>1)</sup> Hier ist es doch wohl das Natürlichste, mit Heeren (Ideen I. 2. S. 252) Indien zu verstehen, und wenn Herodotus die Sage vernahm, dorten sey Dionysos erzogen worden, so zeigt sich hierin die älteste Kunde von einem wahrhaft Indischen Dionysus. Den Mythus vom Indischen Zuge des Bacchus, obwohl er ihm nicht unbekannt seyn konnte, berührt er nicht, ohne Zweifel weil er zu viele Spuren von der orientalischen Herkunft der Bacchischen Culte auf dem Wege seiner Forschungen angetroffen hatte. Dies letztere geht aus der gleich folgenden Stelle (II. 146) unwidersprechlich hervor. - Und nachdem Böttiger schon vor vielen Jahren das Wahre der Sache kurz und treffend ausgesprochen, hätte man nicht erwarten sollen, dass heut zu Tage eine neue Beweisführung nöthig werden würde. "Der Zug des Dionysus ist nicht, wie Voss muthmasst, erst bei erweiterter Länderkunde bis Indien erweitert worden; nein der Gott kam ursprünglich von Indien; er ist auf dem Berge Nysa in Arabien erzogen, er ist der Stierköpfige." Böttiger Vasengemälde III. S. 97, vgl. S. 104.

gedacht (II. 145), fährt er fort (146): «Von diesen beiden Meinungen kann nun ein jeglicher annehmen, was ihm am glaubwürdigsten scheint; ich habe mein Urtheil darüber vorgelegt. — Nun sagen aber die Hellenen, dass Zeus den Dionysos, alsbald er geboren, in seine Hüfte eingenähet und ihn gebracht gen Nysa, das da lieget oberhalb Aegypten in Aethiopien —; — Es ist mir also offenbar geworden, dass die Hellenen ihre (des Herakles, Pan und Dionysos) Namen später erfahren, denn die der andern Götter, und von der Zeit an, dass sie dieselben erfahren, rechnen sie ihre Entstehung.»

Der Widerspruch der Sagen von des Dionysos Herkunft legt sich offenkundig im Berichte eines Autors dar, welcher bei vielem Fabelhaften doch manche aus alten Quellen geschöpfte Nachrichten mittheilt, und den gerade in dieser Sache selbst Wesseling (zum Diodor II. 38. p. 151) anzuführen nicht verschmähet. Philostratus nämlich (Vit. Apollon. II. 9. p. 57 Olear.), nachdem er die Abweichung der Indischen Erzählungen von der Griechischen bemerkt hat, sagt nun weiter: «Denn wir glauben der Thebaner sey zu den Indern gezogen. 1) — Die Inder um den Kaukasus und am Kophenes, er sey als ein Assyrischer Einwanderer gekommen. 2) Hingegen die ferneren Inder vom Indus bis zum Ganges hin behaupten,

 <sup>-</sup> ἐπ² Ἰνδοὺς ἐλάσαι, wofür die Schellersheimische Handschrift
 hat: ἐ. Ἰ. ἐλθόντα, obschon unmittelbar zwei Participia folgen.

<sup>2)</sup> In einer Stelle des Herodot (I.131), welche Herr A. W. v. Schlegel (Ind. Biblioth. II. p. 316) wegen grammatischer Genauigkeit in der Flexion fremder Namen belobt, wird gesagt, die Perser hätten den Cultus der Venus Urania (Mylitta) von den Assyrern gelernt, und da ebendort berichtet wird, dieselbe Gottheit heisse bei den Arabern Alitta oder Alilat (vgl. III. 8), in letzterer Stelle aber, dass bei den Arabern Dionysos mit dieser Gottheit die Verehrung theile, so liesse sich vermuthen, da jene Venus-Urania nach Herodot (a. a. 0.) die Persische Göttin Mithra ist, es sey mit jenem Assyrischen Venusdienst auch ein Bacchischer Baalscultus in die Persische Religion gekommen. Wie dem aber auch

Dionysos sev der Sohn des Flusses Indus, und jener Thebanische, dessen Schüler, habe den Thyrsus angenommen, sich den Orgien ergeben und ausgesagt, er sev Sehn des Zeus. habe in des Vaters Hüfte (μηρφ) bis zur Geburtsreife gelebt; 1) daher der Name des Berges Meros (Mneos) und Nysa sey darauf mit Setzlingen des Weinstocks, die man aus Theben mitgebracht, behauet worden. Wer kann in diesem wanderlichen Indisch-Hellenischen Mosaik das Bestreben späterer Poeten oder Sophisten verkennen, beiden Völkern halb und halb nach dem Munde zu reden, und nachdem die orgiastischen Culte des Morgenlandes weltkundig geworden, dem Griechisch-Thebanischen Bacchús doch eine Art von Selbstständigkeit zu retten? In den verschönernden Zuthaten zu Alexanders Indischem Feldzuge, wie in den Uebertreibungen von dem Zuge des Xerxes gegen Griechenland, wie in der unstreitig sehr alten Volkssage von dem in Hellas gebornen und nach Indien und von dort zurück gewanderten Dionysos - in allen diesen Dichtungen verräth sich der Griechische Nationalcharakter und jene unvertilgbare Eitelkeit, selbst auf Kosten der Wahrheit dem Griechischen Namen Rahm zu bereiten. Uebte doch dieses Bestrehen selbst auf edle Geister und ehrenfeste Gelehrte seinen Einfluss. Man denke nur an so manche Verwürfe, welche Plutarchus dem Werke des Herodotus (de malignitate Herodoti) blos aus dem ganz naiv eingestandenen Grunde macht, dies und jenes hätte die Nationalehre dem Geschichtschreiber zu sagen verbieten sollen. Nirgends aber trifft die Hellenen jenes: et quidquid Graecia mendax audet in historia mehr als eben in den Geschichten der Bacchischen Religionen; und in gerechter Würdigung solcher Entstellungen sagt ein

seyn mag, in keiner Persischen Gottheit zeigt sich mehr Annäherung an das Indische und Bacchische, als im Mithras; weshalb in der Folge auch die Sabazien sich so innig mit dem Mithrasdienste verbanden.

<sup>1) —</sup> καὶ τοῦ πατρὸς ἐμβιψη μηρῷ. Cod. Schollersh. richtiger: καὶ τῷ τ. π. ἐ. μ.

sehr besonnener und gemässigter Meister der Alterthumskunde: 1) « Iam vero res in vulgus nota, Graeculis quamlibet auram, quoslibet susurros, quibus accedere sibi nomen speraverant, gravissimi testimonii instar fuisse. - Unde tot eorum lites de Iove aut Baccho apud se natis educatisque etc. » selbst kann meine niemals wankend gewordene Ueberzeugung anletzt mit den Worten eines unbefangenen und scharfsinnigen Kritikers aussprechen: 1) Dass der Dionysosdienst ein Asiatischer sev, ist ausser allem Zweifel. Fast buchstäblich sprechen dies aus seine Abstammung vom Kadmos und seine Einkehr als neuer Gott in Griechenland von dem siegreichen alle Völker bezwingenden Zuge aus Indien. Denn dass die wunderbar Alles in einander spielende und verwebende Mythologie ihn unter andern auch in Theben geboren werden lässt, zeigt weiter nichts an, als dass der Asiatische Stamm, der diese Gottheit nach Griechenland gebracht hatte, in Theben wohnte. und, dort nun einheimisch, wie gewöhnlich auch die Scene seiner Mythen dort suchte. Eben darum war es dann auch nöthig, den Dionysos, den ein alter Mythos aus dem fernen Indien kommen Kess, erst von Theben aus dorthin zu schicken. und so seine Einkehr in eine triumphirende Wiederkehr zu verwandeln. Den Namen Dionysos betreffend, so war Nysos oder Nus der einfache Name des Gottes;2) und Nusa hiessen mehrere Städte Asiens, wo er theils nach der wandelbaren

<sup>1)</sup> Eckhel D. N. V. III. 138, mit Anführung einer ähnlichen Aeusssrung des ältern Plinius H. N. VIII. 88.

<sup>2)</sup> Des seel. Buttmann in der Abhandlung: Mythische Periode vor der Sündfuth (im Mythologus I. B. S. 172 f.).

<sup>3)</sup> Man muss im Verfolg bei Buttmann (a. a. 0.) selbst nachlesen, wie er diesen Nysos mit Nuh, Nuch  $(N\tilde{\omega}\chi_{OS})$  Nooch, Noach und folglich mit Noah dem Erzvater als identisch darzustellen sucht, und wie er in einer andern Abhandlung (I. 5. p. 72 ff.) sich über Indiens uralten Flor, die grosse Fluth in den Indus- und Ganges-Ländern (in der Mosaischen Urkunde), über den Ursitz der Vorfahren der Ebräer vor der Fluth, über

Sage geboren seyn, theils sie auf seinen Zügen gegründet haben sollte. Aber auch die beiden ersten Sylben des Namens gelten für Griechische Form, seine Gottheit und göttliche Abkunft auszudrücken. Eine Notiz im Etymologicum Magnum aber berechtigt uns, auch diesen Theil des Namens schon in Asien zu suchen. Eine Ionische Nebenform, heisst es, war Δεόννσος und Δεύννσος, und der Grammatiker lehrt uns, dass einige dies daher leiteten, weil er in Indien geherrscht habe, Δεύνος aber auf Indisch der König heisse. Bekanntlich heisst dewen auf Indisch Gott, welches Wort mit Deus, mit Zεύς und mit Διός einerlei ist.»

Ich habe selbst schon in der 2. Ausgabe dieses Buchs (III. S. 124) von diesem Zeugniss des gedachten Grammatikers oder vielmehr seines gewichtigern Gewährsmannes Juda Gebrauch gemacht.¹) Ebendaselbst hatte ich die dem Bast (a. a. 0.) mitgetheilten Belehrungen zweier Indischgelehrten benutzt, wonach aus dêva und Nicha Devanichi und somit das Griechische: Διόννσος entstanden sey. Anjetzt darf ich aber nicht verschweigen, dass K. Ritter (Erdk. 5. Theil S. 450, Asien, 2. Ausg.) sagt: «Ein Devanisi, d. i. ein Devas oder Gott dieses Namens, existirt im Sanskrit nicht.» Auf welcher Autorität dieser Ausspruch auch beruhen mag, so wird das Zeugniss der Alten, dass δεῦνος auf Indisch König hiess und dass die Samier den Dionysos Δεύνσος nannten, dadurch nicht im

die durch diese letztere verursachte grosse Auswanderung und endlich über das Auftreten der Völker in Mesopotamien und Chaldäa nach der Fluth sich verbreitet.

<sup>1)</sup> Aus dem Zonaras (Lex. Gr. p. 478. vgl. Cod. Paris. nr. 2667 bei Bast ad Gregor. Corinth. p. 882), füge ich jetzt bei, erfahren wir, dass die Benennung Δεύνυσος in Samos üblich war: Δεύνυσος δ Διόνυσος — — τοῦ τ τραπέντος εἰς ε, γίνεται Δεόνυσος, οὖτω γὰρ Σάμιοι προφέρουσι (Zonar. und Cod. Paris. προφέρονται), καὶ συναιρέσει Ἰωνικῶν (Zonar.: συναιρέσει δὲ Ἰωνικῷ) Δεύνυσος, ὡς Θεώδοτος, Θεύδοτος ἐνίοτε δὲ (leg. cum Bast. ἔνιοι δὲ) αὐτὸν Δεύνυσον ὀνομάζεσθαί φασιν, ἐπειδη ἐβασίλευε Νύσσης (ἐβασίλευσε Νύσης). κατὰ γὰρ τῆν τῶν Ἰνδῶν φωνὴν δεῦνος ὁ βασιλεύς.

Geringsten berührt. Die von Buttmann angenommene einsylbige Benennung des Gottes (Nys) findet sich bei den Griechen nicht mehr vor; sie erklärten die letzten Sylben dieses Namens von der Nysa seiner Amme') oder seinem Geburtsort, oder einer Stadt, die er gebaut haben sollte. Die andere Sage, dass ein Dionysos, des Nilus Sohn, seine Amme Nysa (Nyssa) getödtet, ist in diesem Werk (III. S. 135 f.) von der Sonne erklärt worden, welche das Ziel des Thierkreises überwindet, und durch ihren Jahreslauf die Zeit vernichtet. Jetzt will ich nur bemerken, dass in diesem Gebiete des Sonnengottes auch von zwei Zielen zweier Sphären, vielleicht der Ober- und der Unterwelt, Erwähnung geschah, etwa mit Beziehung auf den Dionysus als Nachtgott (Δ. νν-χτέλιος) oder den Gott der Unterwelt (Δ. ἄδης, χθόνιος). (\*)

Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Etymol. magn. und Etymol. Gud. in Διόνυσος. Die Nysa oder Nyssa kannte schon der alte Dichter Terpander als ernährende Nymphe des Dionysos-Sabazios, des Sohnes des Zeus und der Persephone. Io. Laur. Lydus de menss. p. 82. p. 198 Röther.: Τέφπανδρός γε μὴν ὁ Λέσβιος Νύσσαν λέγει τετιθηνηκέναι τὸν Διόνυσον κ. τ. λ. und der seel. Böttiger (Amalthea III. S. VII) hat von diesem Zeugniss unbedenklich Gebrauch gemacht; Lobeck dagegen (Aglaopham. I. p. 305 sq.) will kaum diesen ersten Theil der Worte des Lydus als Zeugniss des Terpander gelten lassen, weil schon in den ersten Jahrhunderten die Gedichte des T. bis auf die letzte Spur verdunkelt gewesen. Es konnte ja aber Lydus, der śo viel Belesenheit in älteren Schriftstellern zeigt, eine solche Notiz, wie so viele andere, gar wohl aus der dritten oder vierten Hand haben.

<sup>2)</sup> Etymolog. Gud. p. 147. Διονύσιος θεὸς (lies Διόνυσος θ.), παρὰ τὰ τὰς δύο νύσσους (l. νύσσας) τῶν κέντρων ὁρίζειν. Die Variante Νύσα und Νύσσα ist so ständig in den Texten, dass sie nicht immer auf Verschicdenheit der Aussprache oder auf Schreibfehlern beruhet. Berg, Stadt und Amme hiess wohl Nysa, und es ist auch von einem Vater des Dionysos die Rede, der Nisos (Nysos?) geheissen (Cic. de N. D. III. 23). Wenn aber Amme und Berg der Geburt den Begriff des Ziels (der νύσσα, meta) einschliessen, muss wohl Nyssa (Νύσσα) geschrieben werden. Noch will ich bemerken, dass die Handschrift des Io. Laur. Lydus de menss. p. 200 Röther. den Dionysos wirklich einen Sohn des Nysos (Νύσου) nennt; aber

Als Sonne ward Dionysos besonders bei den Thrakern verchrt. ') Aber auch anderwärts, namentlich in Asien, in Italien und selbst bei den Römern. 2) In dieser Bedeutung lernen wir ihn aus manchen Griechischen und Grossgriechischen Vasenbildern anschaulich kennen.

In demselben Hauptartikel des Etymolog. M. geht unmittelbar eine andere Erklärung des Namens  $\Delta\iota\acute{o}\nu\nu\sigma\sigma\varsigma$  vorher, wonach Aristodemos³) diesen Gott vom Iuppiter Pluvius ausgiessen lässet. Dass diese Erklärungsart aus alten Mythen und Dichtern hervorgegangen, können wir aus einer Stelle des alten Logographen Pherekydes und des Akademischen Philosophen Antiochos schliessen. Sie sagen, dieser Gott sey deswegen  $\Delta\iota\acute{o}\nu\nu\sigma\sigma\varsigma$  genannt worden, weil er vom Zeus (ix  $\Delta\iota\acute{o}\varsigma$ ) auf die Bäume ( $\nu\acute{\nu}\sigma\alpha\varsigma$ ) geflossen. Denn, fügen sie bei, die Bäume nannten sie  $\nu\acute{\nu}\sigma\alpha\varsigma$ . Es folgt noch eine weitere Erklärung von der Erde Isis und ihrem Bruder Osiris, nach den Hellenen, Dionysos, dem von Zeus (ix  $\Delta\iota\acute{o}\varsigma$ ) auf die Erde fliessenden Sohne des Donners. Dionysos, berichtet

mons Nisus steht in Handschr. des Mythogr. III. s. Bode ad scriptt. rer. Myth. Not. p. 158.

<sup>1)</sup> Macrob. Saturnal. I. 18. vgl. Lobeck Aglaoph, p. 290.

<sup>2)</sup> Io. Laur. Lyd. de menss. p. 195 Röther. Darauf gründet sich eine andere Etymologie dieses Namens. Etymolog. Magn. p. 251 Lips.

— η παφὰ τοῦ δάους δαόσυνος καὶ τροπή τοῦ α εἰς ῖ παφὰ γὰρ Ἡλείος ὁ αὐτὸς τῷ ἡλίφ νομίζεται ἐν' ἢ ὁ δαίων, ὁ τοῦ δάους (ὁ ἐστι πυρὸς ἢ φωτὸς) αἴτιος. Daraus muss das Etym. Gud. p. 148 ergänzt werden: — τοῦτ' ἐστιν τοῦ α εἰς ῖ τραπέντος, vielleicht auch corrigirt, denn es hat παφὰ γὰρ Ληλίοις; denn dass bei den Eleern Dionysos als Sonne verehrt worden, ist höchst wahrscheinlich (Symbolik III. S. 87. 2. Ausg.), ob bei den Deliern weiss ich nicht.

<sup>3)</sup> Vermuthlich der Thebaner; s. Valckenzer ad Schol. Euripid. Phosniss. 18/1120.

<sup>4)</sup> Ich kann diese Stelle jetzt correcter und vollständiger mittheilen als in der 2. Ausg. (Symb. III. S. 123.) Scholiast. Aristidis in Panathen. p. 100 ed. Frommel. p. 313 ed. Dindorf. — ogloß de & Degentone, net per

Plutarch, ) werde Hyes ( $Y\eta\nu$ ) genannt, als Herr der seuchten Natur und als derselbe Gott, welchen die Aegyptier Osiris nennen, denn Hellanikos scheine auch Hysiris ( $Y\sigma\iota\varrho\iota\nu$ ), statt Osiris, von den Priestern gehört zu haben. Hyes, bemerkte Klidemus im Exegeticus, ) ist ein Beiname des Dionysos, dieweil wir ihm die Opser verrichten zur Zeit wann der Gott regnet; Pherekydes nennt die Semele: Hye ( $Y\eta\nu$ ) und die Ammen des Dionysos Hyaden ( $Y\alpha\delta\alpha\varsigma$ ). Aristophanes aber sührt den Hyes unter den fremden Göttern auf; oder, wird weiter bemerkt, Dionysos heisse Hyes, weil der Gett bei seiner Geburt geregnet habe.

Fassen wir nun diese bisher berührten Vorstellungen von Zeus zusammen, so reihen sie sich so aneinander, wie sie in

έκειτον Αντίοχος (vielleicht der Akademiker von Askalon), λέγοντες και διά τοῦτο πεκλησθαι Διόνυσον, ὡς ἐκ Διὸς ἐς νύσας ξέοντα 'νύσας γὰρ, φησίν (vielleicht φασίν), ἐκάλουν τὰ δένδρα ' εἶτ ' ἐπεξίασι φυσικώτερον (al. φυσικωτέρως) τῷ λόγω λέγοντες ' Ιστν μετωνομάσθαι τὴν γῆν, ἀκὸ τῆς περὶ τὴν θέσιν τῆς κατὰ μέσον ἰσότιγιος, παύτης δὲ ἀδελφὸν ' Οσιριν καθ' ' Ελληνας καὶ Διόνυσον τὸν ἐκ Διὸς εἰς γῆν ξεόμενον Βρόντου καϊδα (βροντόπαιδα), τὸν ' Τρον τὶν ἄριιον ἡδύκαρπον.

<sup>1)</sup> Plutarch. de Isid. et Osir. XXXIV. p. 493 sq. Wyttenbach. mit dessen Anmerkk. p. 218 sq. vgl. Hellanici Fragg. p. 113 Sturz. ed. alt.

<sup>2)</sup> Etymol. M. 775. p. 702 ed. Lips. Photii Lex. ed. Dobr. p. 532 sq. Lips. Suidas II. p. 3676 Gaisford. vgl. Vales. ad Maussac. in Harpocrat. p. 101. Valcken. ad Phoeniss. vs. 654 sqq. Pherecyd. Sturzii p. 108 sqq. ed. alter. Meineke ad Euphorion. XIV. p. 66 sq. Nach Hesychius und Photins war Hyes ein Beiname des Sabazios (Sabos); Sabazios wird aber bald Juppiter bald Bacchus bald ein Sohn des Bacchus, endlich auch Lunus (ὁ Μήν) genannt, und Hyes wird beim Hesych. durch Ζεὺς ὅμβριος erklärt. Nach Eumelos war Zeus in Lydien geboren, und auf dem Gipfel des Tmolus zeigte man einen Ort, die Geburtsstätte des Iuppiter Pluvius (Γοναὶ Δεὸς ὑενίου), späterhin Deusion (Δεύσιον) genannt. Io. Laur. Lyd. de menss. p. 96. p. 228 Röth. vgl. Lobeck im Aglaophamus p. 628 und p. 1046 sqq. und Jablonski Opuscula ed. Te Water II. p. 67 sq. und III. p. 74. Daher erklärt sich, warum Aristophanes den Hyes zu den fremden Gottheiten zählte.

einer priesterlichen Lobrede auf diesen Gott sich wirklich neben einander finden. «Dieser, heisst es dort, 1) ist Herrscher, Inhaber der Burgen, der (in Blitz und Donner) Herabsteigende, der Regnende, der Himmlische, der hohe Oberste. Von dem Gotte der Berge und Höhen geben uns Münzen Anschauungen, so wie von dem himmlischen, siegreichen, so z. B. eine von Prusa am Bithynischen Olymp, wo der Gott auf dem Throne sitzend die Weltkugel mit der Siegesgöttin auf der Hand träget;2) von diesem Berge selbst, von dem auf ihm entspringenden Horisios und von der Vegetation, die er hervorbringt, giebt uns eine jungst erst bekannt gemachte Münze ein deutliches und liebliches Bildchen. 3) Von dem in Donner und Blitz herabsteigenden Juppiter (Ζεὺς καταιβάτης) ausführlich zu handeln ist nach der darüber erschienenen gelehrten Monographie') überflüssig. Der aus dem Feuer und Wasser des Himmels entsprungene und auf die Bäume herabfliessende Dionysos, wie er oben genannt wurde, ist als solcher, dann aber auch als Herr der Natur in ihrer bunten Mannigfaltigkeit, als Urheber der Pflanzungen und der ge-

<sup>1)</sup> Aristidis hymn. in Iovem p. 15 Cant. p. 11 Dindorf.: οὐτος βασιλεύς, πολιεύς, καταιβάτης, ὕέτιος, οὐ ράνιος, καρυφαίος

Mit der Umschrift Προυσαεῖς Δία 'Ολύμπιον bei Mionnet II. p. 479. nr. 375.

<sup>3)</sup> Numismata antiqua inedita ed. M. Pinder. Berolin. 1834. p. 27: "Mons arboribus obsitus, cuius vertici incumbit vir barbatus sinistram urnae imponens, unde fons defluit. Infra Προυσαίων." S. daselbst tab. II. nr. 2.

<sup>4)</sup> Petri Burmanni Ζευς Καταιβάτης sive Iupiter Fulgerator in Cyrrhestarum Numis. Leidae 1734. Eine Münze dieser Syrischen Landschaft mit dem Kopfe des Antoninus Pius besitzt unsere Universitätssammlung (s. I. A. Brummeri Prolusio continens Recensionem Graecorum aliorumque veterum numorum. Heidelberg. 1836. p. 27, woraus ich die Beschreibung der Kehrseite gebe: "dieς ΚΑΤΑΙΒΑΤΟΤ ΚΤΡΡησνεν. Iupiter rupi insidens ad sinistram fulmen, dextra hastam tenens, ante pedes aquila. AE. 6. cf. Eckhel D. N. V. III. 260. Rasche I. 2. p. 1167. b. Mionnet V. 135. nr. 6.").

sammten Vegetation in einer ganzen Reihe von Beinamen bezeichnet; von denen wir einige hervorheben, die einen fremden, orientalischen und selbst Indischen Ursprung verrathen. 1) Hierher gehöret zuvörderst der aus den Asiatischen Culten herstammende unc, den wir in den zunächst oben erörterten Zeugnissen mit dem βροντόπαις zusammengestellt gesehen haben; worin also der Sohn des Regens und des Donners gegeben ist. Besonders muss unsere Aufmerksamkeit auf das in der Aufschrift eines unter den Orphica stehenden Anrufs (Hymn. Orph. XLVII [46]) vorkommende Epitheton gerichtet seyn. Er heisst dort nämlich περικιόνιος, der umsäulete oder von Säulen umgebene. Das Alter und die Autorität dieses Beinamens wird uns durch die Stelle eines Chors in den Phönizerinnen des Euripides verbürgt,2) wo es heisst, kaum habe aus des Zeus Umarmung Semele den Bromios (Dionysos) geboren, so habe ein Gewinde von grünenden Epheuranken das Kind mit seinem umschattenden Laube umkleidet; wozu ein alter Schriftsteller bemerkt, in der durch den Blitz in Brand gerathenen Kadmeerburg habe der plötzlich hervortreibende Epheu die Säulen des Gemachs umranket, und durch seine dichte Umschattung dem Neugebornen das Leben erhalten; daher sey Dionysos bei den Thebanern der Umsäulete (περικιόνιος) genannt worden. ) Dabei weiset ein grosser neuer Ausleger auf die Aegyptische Sage hin,

<sup>1)</sup> Von jenen Beinamen nur einige: ὖης, besonders in Vorderasien, und dann unter den mystischen Formeln; πυρίσπορος (Hymn. Orph. XLV. [44] 1, wonach der Accent in Steph. Thes. I. p. 243 Lond. zu corrigiren ist. Io. Laur. Lydus de menss. p. 292 und Moser ad Nonnum p. 216), εἰραφιώτης (von einem Gelehrten in der Zeitschr. für die Alterthums-wissenschaft 1836. p. 1055 f. von εἰρα (ἔρα) und φίω, φύω, φῖτυ, hergeleitet), der die Erde bepflanzet, δενδρίτης, εὐανθής, φλοιὸς (φλεύς) der Früchteerzeuger (Lobeck Aglaopham. p. 402 und p. 1046).

<sup>2)</sup> Euripid. Phoeniss. vs. 651 sqq.

<sup>3)</sup> Mnaseas ap. Scholiast. Phoeniss. ad vers. 652.

wonach der Körper des Osiris von einem mächtigen Erika-Stamme umwachsen worden, eine Sage die von den Phöniciern und Syrern auf ihren Naturgott Adonis übergetragen 1) und in der Weise ausgebildet war, dass man diesen Gott aus dem Pflanzenreiche von der Myrte entwachsen dachte, und bei seiner Todtenfeier das Bild seines Leichnams mit der üppigsten Vegetation der morgenländischen Flora zu umgeben pflegte. Dass mit den Dionysien und Adonisseiern diese Vorstellungen von dem Gotte des Pflanzenlebens auch zu den Griechen übergegangen waren, beweisen nicht nur die ganz Asiatischen Adonisfeste, sondern auch die Lauberhütten, in die man die Bilder des Dionysos zu setzen pflegte. 2) Was aber für unsere Erörterung die Hauptsache ist, - es war den Griechen ein aus Pflanzen und Bäumen hervorgewachsener Dionysos bekannt. Wäre die Anwendung der Münzkunde auf die Mythologie bisher nicht so sehr vernachlässigt worden,3) so hätte man sich davon augenscheinlich überzeugen können. Ein Hauptschauplatz der Culte des Zeus und des älteren Dionysos war bekanntlich Kreta und die Städtemünzen dieser Insel zeigen uns den sogenannten Indischen Bacchus, z. B. eine ganze Reihe derer von Sybritia. ) Eine Münze von Phästos auf

<sup>1)</sup> Valckenaer ad Phoeniss. a. a. O. Heyne ad Apollodor. H. p. 103 ed. alter. und Wyttenbach ad Plutarch, de Ivid. et Osir. p. 191.

<sup>2)</sup> Photii Lex. Gr. p. 449 Dobr. ed. Lips. Σκιάς ἀναδενδράς – Σκιάς καὶ σκιάδειον, ἐν ῷ ὁ Λιόνυσος κάθηται. οὕτως Εὔπολις. vgl. Hesych. p. 1210 Albert, und Hemsterh. ad Polluc. VII. 174. p. 813.

<sup>3)</sup> Es versteht sich, nicht von allen Archäologen. Eine rühmliche Ausnahme machte der verstorbene Payne Knight; in dessen Fusstapfen neuerlich ein anderer Britte Herr Thomas Burgon getreten ist. Man s. dessen schöne Abhandlung: An Inquiry into the motive which influenced the Ancients in their choice of the various Representations, which we find stamped on their Money (in the Numismatic Journal by J. Y. Akerman, London. 1836. September nr. XVIII).

<sup>4)</sup> Eckhel D. N. V. II. p. 320 sqq. Mionnet II. p. 298 sqq. vgl. den herrlichen Indischen Dionysos mit der Diota in der Hand in Mionnet's Supplement IV. pl. XI. nr. 3.

Kreta beschreibt ein berühmter Französischer Numismatiker 1) so: « Jeune homme nu assis sur un tronc d'arbre, à gauche, tenant un coq sur la cuisse gauche. Revers: PAIXTION. Boeuf bondissant, à droite.» Eckhel schon etwas genauer: «Vir nudus sedens, d. gallum tenet, inde porta, ut videtur, (?) pone arbor, et superne virgulta dependentia. Nun betrachte man das Münzbild selbst, und man wird sich sofort überzeugen, dass dieser Jüngling weder auf noch neben einem Baumstamme, sondern in dem Stamm eines auseinander gespaltenen Baumes sitzt, dessen Aeste und Zweige ihn von zwei Seiten und von oben umschatten. Ob der Vogel, den er in der Hand hält, ein Hahn ist, möchte auch noch die Frage sevn. Auf einer Münze von Gortyna auf derselben Insel sitzt in einem ähnlich gespaltenen Baume, unter dem ein Stier hervorblickt, eine Jungfrau, deren Kniee ein Adler mit ausgebreiteten Flügeln umschattet.2) Demnach könnte der Vogel in der Hand des Jünglings auf jener Münze von Phästos auch ein Adler seyn. Man weiss ja, wie wenig genau und grossartig die Adler auf manchen Griechischen Münzen dargestellt sind. Ein Adler ist auch auf dem Basrelief der Galeria Giustiniani zu schep, worauf die Erziehung des Dionysos vorgestellt ist;')

<sup>1)</sup> Mionnet II. p. 289. nr. 247. Eckhel D. N. II. p. 317 und die Abbildung der Münze bei Mionnet Suppl. IV. pl. X. nr. 2.

<sup>2)</sup> Eckhel II. p. 312. Mionnet II. p. 279. nr. 164; aber auch hier nicht: ;, près d'un tronc d'arbre" sondern wie Eckhel richtiger beschreibt: ;, Virgo insident trunco arboris ramosae." Mionnet lässt sie gar auf dem Kopfe des Stieres sitzen. Es ist Europa, vom Zeus als Adler umfangen. Auf des Cottes Gestalt, unter der er sie entführt hatte, weiset deutlich genug der unter dem Baume liegende Stier hin. — Jetzt sehe ich, dass K. O. Müller in den Denkmälern der alten Kunst Taf. XII. nr. 186 eine ähnliche Silbermünze von Gortyna auf Kreta (nach Combe tav. VIII. nr. 11) hat abbilden lassen, und die Jungfrau richtig auf die Europa, so wie Adler und Stier auf Juppiter bezogen.

<sup>3)</sup> Abgebildet vor dem Titelblatte von Böttiger's Amalthea I. vgl. dessen Vorrede su Band III. S. VI f.

aber auch andere Vögel sind darauf zu sehen; und es ändert nichts, wenn der Vogel in des Jünglings Hand auch ein Hahn wäre. Vögel aller Art flattern und singen ja in den Hainen zur Zeit, wann mit dem Frühling Dionysos vom Aethiopischen Nysa wieder auf den Lydischen Tmolus kommt.¹) Der Stier aber auf diesen Kretischen Münzen ist auch nicht ein Sinnbild der fetten Weiden jener Insel, wie Eckhel sich von Pellerin hatte einreden lassen,²) sondern auf der von Gortyna, wie gesagt, der Stier des Zeus, und auf der von Phästos der Dionysische Stier. Da dieses Thier ein Symbol der Erde ist, und es auf dieser letztern stössig vorgestellt ist (bos cornupeta), so kann man dabei an die Verse des Orphikers im Anruf an den Säulenumwinder Dionysos³) denken, der:

— « abwendend gestillt der Erde gewaltigen Aufruhr, als aufflammende Glut ringsum erschüttert das Erdreich, unter des Blitzstrahls Wucht. »

Nach dieser Aussasung ist nämlich Dionysos περικιόνιος als activ mit diesem Epitheton bezeichnet, als habe er das brennende Kadmeerhaus durch um dessen Säulen herumgelegte Weinstöcke wunderbar vor dem Einsturz gesichert, während ihn der ältere Mythus bei Euripides und Mnaseas passiv mit jenem Namen belegt, weil durch plötzlich ihn umrankende Epheuzweige dem jungen Gotte das Leben gerettet worden. Auf jener Münze von Phästos erkenne ich aber den aus einem Baume hervorgegangenen Dionysos, mag man ihn nun lieber δενδρίτης oder περικιόνιος nennen wollen. Ganz deutlich zeigt uns den aus einem Baumstamm erstehenden Dionysos ein geschnittener Stein bei Vivenzio; ) es ist nämlich gar kein Grund da, diesen bärtigen, ernsten und mit dem Diadem als

<sup>1)</sup> Himerius Orat. III. 6. p. 436 Wernsdorf.

<sup>2)</sup> Pellerin III. p. 74.

<sup>3)</sup> Orph. h. XLVII. (46) vs. 3-5 nach Dietsch.

<sup>4)</sup> Achat bei Vivenzio Gemme antiche Rom. 1809. nr. VIII und im Bilderheft zur 2. Ausg. der Symbolik Taf. XXXIX. nr. 2.

Gott und Herrscher gezierten Mann Osiris-Helios zu nennen, denn er hat ganz die Gestalt und das Ansehen, wie der ältere (Indische) Dionysos auf den Münzen von Kreta.

Mit einem Dionysos περικιόνιος in activer und passiver Bedeutung kommen wir nun endlich auf Indischen Boden zurück. Bacchus nämlich, berichtet Philostratus, 1) hatte sich

<sup>1)</sup> Philostratus de Vit. Apollon. II. 8. Der Text des Olearius (p. 57) gieht: — ο δή (έερον) Διόνυσον ξαυτῷ φυτεῦσαι δάφναις περιεστηχυίαις πύχλω, τοσούτον περιεχού σαις της γης, όσον απόχρη να ώ ξυμμέτρω, WO die Schellersh. Handschrift mit allen übrigen auf περιεχούσης beharrt, und ausserdem vew giebt. - Der Mythographus Vatic. III. 12. 4. p. 245 ed. Bode hat im Artikel vom Bacchus: "Iovis femori insutus fingitur et inde progenitus, quia, ut refert in Cosmographia Martianus (VI. 695. p. 562 ed. Kopp.), est in quadam regione urbs Nysa Libero patri sacra, monsque Merus Iovi sacer; unde et ipsum, inquit, fabula est, e Iovis femore (μηροῦ) procreatum. Apud Remigium tamen legimus, Nysam montem esse Indiae, in quo hodie quoque Liberi, inquit, feruntur esse crepundia etc." So hatte also das Mittelalter noch Kunde von einem fortdauernden Indischen Bacchuscult (d. i. Schivadienst); von dem Indischen Ursprung des Dionysusdienstes hatte auch das Alterthum Kunde und Diodor (III, 63. p. 232 Wessel.) hat sie aus älteren Quellen aufgenommen mit dem bemerkenswerthen Zusatz, dass die Inder noch zu seiner Zeit des Gottes Geburtsstätte nachwiesen. Daher manche Forscher sich nicht scheueten, einen scharfen Widerspruch gegen die Griechische Nationalsage auszusprechen, wie Plinius (H. N. VI. cap. 21. S. 23. p. 321. Hard.) und vermuthlich also seine Griechischen Gewährsmänner. — Curtius (VIII. 10. 12) lässt sich so vernehmen: "Sita est (urbs Nysa) sub radicibus montis, quem 'Meron incolae appellant. Inde Graeci mentiendi traxere licentiam, Iovis femine (statt femore, bestätigt durch gute Codd. des Martianus Capella und von Kopp aufgenommen; s. dessen Note p. 562) Liberum patrem relatum." Herr Welcker (im Nachtrag zur Aeschyl. Trilogie S. 190 und in den Annali dell' Instit. archeolog. di Roma II. p. 246) tadelt diejenigen, die an die zweite Geburt des Dionysos aus der Hüfte des Zeus nicht glauben wollen, und nimmt an, durch ungos sey die Hitze (μαΐρα) angedeutet, deren Sohn Bacchus sey; — eine Etymologie, die eben so viel Werth hat als so viele andere der Griechen selbst, die Eine Seite vom Wesen des Gottes aufgefasst haben. Hier müssten wir also an den Feuersohn (πυριγενής, πυρίσπορος, s. Moser zum Nonnus p.

auf dem Indischen Berge Nysa selbst ein Heiligthum im der Weise eingerichtet, dass er Lorbeerbäume im Kreise um seine Bildsäule herumpflanzte, um die er Epheu- und Weinstöcke in die Erde senkte, und so eine von allen Seiten umrankte Laubhütte bildete, die dem Regen wie den Winden undurchdringlich war.

Der so kritische Sanskritgelehrte Wilson hat neuerdings die Aufmerksamkeit der Alterthumsforscher auf die Dionysiaca des Nonnus gelenkt. 1) Weil nämlich Jones dieses Gedicht mit dem Ramajana, Wilford mit dem Maha-Bharata verglichen hatte, so stellte Wilson eine neue Vergleichung an, um das Indische in dem Griechischen Werke genauer aufzufinden. Das Resultat ist, dass er dem Wilford Manches zugiebt, unter Anderm dass der Griechische Deriades (Δηριάδης) aus dem Indischen Durjodhanas im Maha-Bharata entstanden sey, meint aber der gelehrte Grieche in Aegypten habe nur durch das Band des zwischen Indien und Aegypten getriebenen Seehandels einige wenige genaue Berichte über Indische Sagen und Länder erhalten. Diese Uebereinstimmung zweier des Indischen so kundigen Gelehrten über eine der Hauptpersonen jenes Griechischen Epos verdient zu weiteren Untersuchungen über die Parthie der Dionysiaca vom 21. bis zum 40. Gesange, d. h. der Periode vom Auftreten jenes Indischen Deriades bis zu seinem Tode benutzt zu werden. Ich will jetzt nur

<sup>216)</sup> denken. Aber, wenn er weiter an die Indische Sage von der Geburt der Kaufleute und Reichen aus Brahma's Hüfte erinnert, so will sich doch eine solche Geburtsstätte für einen Gott, zumal für einen so heiteren, sorgenfreien Gott der Natur, nicht wohl schicken. Uebrigens könnte man des Dionysos Geburt aus der Hüfte sich selbst als einen Indischen Mythus denken, wenn der Berg Meru selbst der gebährende Gott ist (s. oben Cap. II. §. 12 gegen das Ende).

<sup>1)</sup> S. Asiatic Besearches Vol. XVII. p. 617 sqq.: Remarks on the portion of the Dionysiacs of Nonnus relating to the Indians by H. H. Wilson; vgl. Herrn Ewald in den Götting, gel. Anneigen 1836. nr. 153. S. 1523.

bemerken, dass, abgerechnet die grossen Dichterfreiheiten, wonach z. B. Griechische Personen und Dinge auf Indische Schauplätze verlegt werden, gerade in dieser Deriadee viele alte und zum Theil orientalische Mythen enthalten sind. Hier mögen einige Beispiele folgen, die mit unserer Betrachtang des Regen-Zeus und des Pflanzen-Dionysos in unmittelbarem Zusammenhange stehen: (Dionysiaca XXI. 55) Ambrosia (Indisch Amrita) fesselt den Lykurgos mit Weinranken (xai γλοεροίς δεσμοίσι κατάσχετος άγριος άνήρ); - Der Hain des Deriades am Flusse Hydaspes 1) so dicht bewachsen, dass kein Guss vom Iuppiter Pluvius hineindringen kann (XXI. 831 sq.: ου χύσις ήερόφοιτος εδύσατο δάσκιον ύλην έκ Διός υέτοιο); - Die Indische (καὶ Ινδώη περ ἐοῦσα) Hamadryade verlässt den Deriades, und ergreift die Parthei des Dionysos, weil dessen Vater, der grosse Regenbringer Zeus (narho μέγας ὐέτιος Ζεύς, XXII. 99 sqq.) unablassig mit himmlischen Regentropfen ihre Bäume erfrischet; sie will vom Bacchus die Sorgen lösenden Weinstöcke haben, um sie in ihre Haine zu verpflanzen:) (XXII. 97 sqq. und 277 sqq.). Schlachtfeld, worauf Dionysos und Deriades gegen einander kämpfen, fällt Früchte erzeugender Regen und Schnee herab ( ομβρου καρποτόκοιο καὶ αίμαλέου νιφέτοιο); und so liessen sich aus dieser Parthie des Gedichtes eine ansehnliche Menge Indischer Localfarben zusammenbringen.

Vergleichen wir nun die bisher zusammengestellten Griechischen Mythen und Sagen mit dem Bilde, das uns die Indi-

<sup>1) &#</sup>x27;Τθάσηης, wobei die Griechen an ΰδως Wasser und bei der Endung: -ασηης, nach dem Orientalischen, wie Choaspes, an das Ross dachten. Indisch Vitastå, welches der pfeilschnelle erklärt wird, aber auch Våhudå, woraus sein heutiger Name Bahut entstanden (s. A. W. v. Schlegel Ind. Bihlioth. H. S. 303 f.). vgl. K. Bitter Erdkunde, Asien, IV. 1. S. 454.

<sup>2)</sup> Indien kennt einen Weingott. Er heisst Suradovas, und wird von den Siva- und Brahmadienern verehrt (s. K. Ritter Erdkunde, Asien, IV. 1. iS. 469).]

schen Religionsbücher von ihrem Lande und Landesgotte geben, nur in wenigen Grundzügen:1) . Der Continent der Erde wird unter dem Bilde einer Lotusblume (Nymphaea nelumbo, nelumbium; Padma im Sanskrit) gedacht, welche auf der Fläche des Ocean schwimmt. Beide, die flüssige und die festé Form, sind als die Principe des Bildenden und des Gebildeten, oder des Erschaffenden und des Gewordenen, nur wiederum ein zusammengehöriges Ganze. Vischnus (d. i. der Durchdringer), der schaffende und der erhaltende Gott in der Indischen milderen Lehre, welche Wasser und Luft als die ersten Grundkräfte annahm, und diese häufig mit dem heilbringenden Princip der Sonne unter dem Bilde Krishna's identificirte, wird ruhend oder thätig gedacht. » 2) « In der Mitte dieser symbolischen Lotusblume, der Padma, der Erdwelt, erhebt sich der Fruchtknoten, Pistill, Meru genannt als das Hochland der Erde; umher stehen die Befruchtungswerkzeuge u. s. w. -Ardschunas, der die Gottheit um Auskunft, wer sie sey, befragt, und von ihr in Allem den Bericht vom Grössten und Erhabensten erhält, hört von ihr, dass unter den Gipfeln der Hochgebirge der Erde sie selbst Meru sey. 3 - « Hinter dem Himalaya (d. i. Wohnung des Schnees, Schneegebirge) liegen

K. Ritter Erdkunde, Asien, Band I. S. 5. 6 ff. nach dem Mahabharata, Ramayana und andern Indischen Werken und nach den Berichten der Reisebeschreiber.

<sup>2)</sup> Dionysos, gewöhnlich mit Siwa identificirt (wie Rama mit Herakles), wird von Stuhr (Die Religionssysteme des Orients S. 138) mit Krischna zusammengestellt. Dagegen unterscheidet Lassen (Rheinisch. Museum für Philologie I. S. 174) wohl richtiger so: "Hercules qui dicitur, Indis est Vishnus vel potius Crishnas, Dionysus, ut constat, Sivas."

<sup>3)</sup> Bhagavat-Gita ed. A. W. a Schlegel X. 23. 25: "Mêrus inter cacumina ego — inter montes Himalayas." Also Pflanzenpistill, Berg—der Gott selbst. — So erwächst Osiris oder Horus in einem Tempelbilde von Kefft (Koptos) aus dem Lotuskelche und ist mit den Blättern ganz umschattet (Descript. de l'Egypte Antiquités III. pl. 1. nr. 9. vgl. das Bilderheft zur Symbolik Taf. XVII. nr. 2. 2. Ausg.).

die beiden andern Bergreihen, Hemakûta, d. i. Berge von goldglänzenden Gipfeln (hema Gold und kuta Gipfel), und der beste der Berge ist kein anderer als der schwerzugänglichste. erhabenste Sitz der Götter, des tausendäugigen Herrschers, des Indra (von ind herrschen), des Mächtigen, der den Regen in Schauern herabschickt (Iuppiter pluvius),1) der Bergspalter, der Donnergott, der seinen Bogen, sobald er die gewaltigen Blitzespfeile versendet hat, als Regenbogen (Indrâyudha, d. h. Indra's Waffe) den Sterblichen zeigt; der Belohner heiliger Werkthätigkeit. Es sind überhaupt die höchsten, noch heute für besonders heilig gehaltenen und mühsam bepilgerten Höhen des schneereichsten Hochgebirgs, welche bei den Gebirgsbewohnern Kailasa (von kil kalt seyn). das Paradies Siva's oder die Versammlung der Götter überhaupt heissen, um die erhabenste Gruppe der Alpenseen und hinter den unzugänglichsten Quellen der Ganges - und Indusströme. ». - Aus diesem Hymnus des Veda (Ritsch genannt) ist, wie mir ein Sanskritgelehrter Freund gütigst berichtet, im Epos Mahabharata eine interessante mythische Episode gebildet worden, die uns den Indra, oder den Indischen Iuppiter Pluvius in Handlung vorstellt, wie er mit seinen Blitzstrahlen Vritra trifft, um den fruchtbaren Regen daraus hervorzulocken.2)

<sup>1)</sup> S. Vasitheae hymnus in Deum Pluvium in Rig-Vedae Specimen ed. Fr. Rosen p. 23. Ich werde im *Nachtrag* III einige Proben aus diesen aus dem Indischen übersetzten Hymnen des Ritsch-Veda, nach Rosen's Probeschrift mittheilen.

<sup>2)</sup> Herr Eug. Burnouf meldete mir nämlich unterm 22. December über diese Episode: "Un episode du Mahâbhârat dont le sujet est la lutte de Indra avec Vritra. Ce sujet qui appartient aux antiquités les plus reculés de la mythologie indienne est une belle scène, dont les traits fondamentaux sont empruntés au Veda et notamment au Ritch, où j'ai lu, pendant que j'etais à Londres, d'admirables hymnes relatifs aux combats du Jupiter indien contre Vritra, qui dans ces hymnes est le nuage primitif que le dieu frappe de sa foudre pour en faire sortir la

Betrachten wir endlich die Verwandlungen des Dionysos, die er theils unter den Händen der ihn überfallenden Titanen. theils und besonders in den Kämpfen mit dem Inder Deriades durchläuft. 1) Wenn wir ihn in diesen Scenen die Natur von Feuer und Wasser, die Gestalten von Löwe, Panther, Eber, Stier, Schlange annehmen, und sich in verschiedene Baumarten, Fichte, Platane, Weinstock verwandeln sehen, so wird man darin zunächst eine Erweiterung der Verwandlungen des Proteus in der Odyssee<sup>2</sup>) erkennen; und ich stimme dieser Annahme vollkommen bei, sage aber, dass beim Homer ein Laut Aegyptischer und Asiatischer Mythen von Götterverwandlungen sich vernehmen lasse, beim Nonnus aber eine vollständigere Bilderreihe, theils aus den Indischen Avatara's, theils aus den Indisch-Griechischen Attributen des Siva. Vischnu, Krischna und des Dionysos und den Mythen von ihm entlehnt, vor unsern Augen sich entfalte.

pluie fecondante." Einer seiner Schüler, ein Deutscher Landsmann aus Karlsruhe, Herr Holzmann wird uns eine Ausgabe dieser Kpisode liefern, wovon sich sein Lehrer viel Ehre für den Herausgeber und viel Gewinn für die Mythologie verspricht. — Dass übrigens die Inder den Iuppiter Pluvius  $(\delta\mu\beta\varrho\iota\sigma\nu\ dla)$  nebst dem Ganges verehrten, bezeugt Strabo (XV. 69. p. 149 Tzsch.) mit Berufung auf ältere Geschichtschreiber.

<sup>1)</sup> Nonni Dionysiaca VI. 176 sqq. XXXVI. 295 sqq. XL. 42 sqq.

<sup>2)</sup> Odyss. IV. 417 sq. 456 sqq. — Auch der Mythus von Orpheus und Kurydice ist unter andern Namen den Indern bekannt, und kommt schon im Mahabharata vor. Der grosse Veteran der orientalischen Lateratar Silvestre de Sacy (im Journal des Savans Octobr. 1833. p. 583) erklärt sich darüber so: "Peut-être un jour on pourra savoir, si les avantures d'Orphée et Eurydics ne sont qu' une imitation de celles de Rourou et de Pramadoira, ou si la Grèce a fourni à l'Inde le type primitif de ce recit du Mahabharata, recit qui pourrait bien n'être dans son origine qu'une allegorie." Ich schliesse den dritten Fall nicht aus, dass zwei so geistreiche Völker, wie die Inder und die Griechen, unabhängig von einander eine solche Allegorie erfunden haben könnten; obschon, wenn Bacchus ein Indischer Gott ist, auch dieser Mythus von dem Sänger und Verkün-

Ich denke, diese Erörterungen werden hinreichen, um unbefangene Leser von der Wahrheit der zwei Sätze zu überzengen, einmal, dass Dionysos ursprünglich eine alt-Indische Gettheit sey; sodann, dass in den Bacchischen Culten, Namen, Mythen und Bildern bei den Griechen und Italiern sich manche Elemente des Indischen Pantheismus in seiner alten Naturform erhalten haben.

Ueber die Wege, wolche der Dionysosdienst aus Indien bis in die Abendländer genommen haben möchte, kann ich nun schon viel kürzer sevn. Meines Erachtens lassen sich in den Berichten der Alten drei unterscheiden, ein südlicher über die Indischen und Persischen Meere, über Arabien, Aegypten zu den Phöniciern bis zu den Griechen hin; ein mittlerer über Babylonien und Mesopotamien in die kleinasiatischen Länder bis zum Mittelmeer und ein nördlicher über Medien, Kolchis und das schwarze Meer. Den ersten, wohl wichtigsten, betreffend, so eigne ich mir dankbar einige Hauptsätze meines gelehrten Froundes Karl Ritter an. 1) In dem Abschnitte betitelt: Aelteste Kenntniss von Indien durch dessen Verkehr mit den Abendländern in einer vorhistorischen Zeit, auf dem Wege des Friedens, bemerkt er: « Dass schon in vorhistorisohen Zeiten ein Verkehr zwischen Vorderasien und Indien bestand, haben Will. Jones, Heeren und Robertson, drei gefeierte Historiker, überzeugend dargethan, durch die Nachweisung der frühesten Verbreitung der Indischen Waaren (vorzüglich Edelsteine, Perlen, Elfenbeinputz,2) Gewebe, Go-

diger dieses Gottes ursprünglich Indien angehört. Es hängt hier viel davon ab, in welches Zeitalter die Abfassung des Mahabharata zu setzen ist.

<sup>1)</sup> In der Erdkunde, Asien, Band IV. Abtheilung 1. S. 435 ff. der 2. Ausg.

<sup>2)</sup> Hierbei erinnere ich an A. W. v. Schlegel's Aeusserung in der Abhandl.: Zur Geschichte des Elephanten (Ind. Biblioth. I. S. 137): "Dass ein alter Handelsweg von Indien aus nach den Abendländern geführt habe, vielleicht

würze, Rauchwerk), selbst bis in den Westen und Norden Europa's, ehe man dort den Namen des Landes erfuhr, aus dem sie gebracht wurden. Zu diesen Beweisen für das sehr hohe Alter des Handels wie auch des Ideenberkehre, zwischen Indien und der Westwelt, hat die Sprache neue hinzugefügt. Verschiedene Sanskritische Namen von Waaren sind selbst in das Hebräische und Griechische in ältester Zeit aufgenommen. - Ferner (S. 440): "Phönicier und Araber waren wohl die ältesten Vermittler des Verkehrs mit Indien zur See, aus dem Arabischen und Persischen Meerbusen (Tylos und Aradus jetzt Bahrain); denn die erstern, dem Tribus der Araber nahe verwandt, lebten in ältester Zeit, wohl noch weniger geschieden von ihnen am Erythräischen Meere in ihren Ursitzen (Herodot. I. 1. VII. 89), bis sie, nach ihren eignen Aussagen, wie Herodot berichtet, von da erst in ältester Zeit. durch Syrien nach der Phönicischen Küste fortrückten, und sofort bald weite Seefahrten begannen. Zu diesen waren sie unstreitig auch vorgeübt genug, wenn sie, was freilich nicht ausdrücklich gesagt wird, schon früher Städtegründer und Schiffer am Arabisch-Indischen Meere gewesen waren u. s. w.-Darauf wird (S. 441) an die Benennung Yavanas (Javan Genesis X. 2. Ezech. 27. 14, Ιάονες 1) Aeschyl. Pers. 176 Ionier) erinnert, womit die alten Indier westlich von ihnen wohnende

später über Kolchis und das schwarze Meer, will ich nicht läugnen." Vorher hat er nämlich bemerkt, dass Elfenbein schon in den Homerischen, und einmal in den Hesiodeischen Gesängen vorkomme.

<sup>1)</sup> Ich bemerke hierzu aus Buttmann's Abhandlung, betitelt: "Mythische Verbindungen von Griechenland mit Asien" (im Mythologus II. S. 180): "Also war Jagot einer der Volks- oder Stammnamen des Pelasgisch-Argeischen Völkergemisches; wofür man denn auch in patronymischer Form sagte Jagota. Nach Allem diesem denke ich den Sprach- und Alterthumskenner leicht zu überzeugen, dass dieses Jagot weiter nichts ist als eine Nebenform des bei andern Stämmen in der Form Jew gangbarer und bekannter gewordenen einen Haupt-Stammnamens der Griechischen Nation. Jedermann weiss, dass die alte Form auch dieses Namens

Völker, Perser, Araber und Griechen bezeichneten, worunter die Perser und Araber die Indischen Waaren bei ihnen holten. Endlich (S. 443): «Schon nach Arrians Periplus (p. 17 ed. Hudson.) schiffen Indische Kaufleute bis Aden in Arabien (Azania). - Mit ihnen mögen frühzeitig ausser Indischen Waaren auch Indische Gebräuche und mancherlei religiöse Ideen westwärts gewandert seyn. - Dieser südliche Weg ist denn auch für den Dionysoscult nicht zu verkennen, wenn wir nur den Angaben des Herodotus nachgehen, wo er von einem Dionysos im Zimmetlande, in Meroe, im andern Theil Aethiopiens und in Arabien spricht, 1) und wenn wir vorzüglich darauf merken, dass Melampus die Bacchischen Gebräuche, die er vom Tyrier Kadmos empfangen,2) der aus Phönicien nach Böotien gekommen, zu den Hellenen gebracht habe;3) wenn wir nur bei den übrigen Mythen der Griechen vom wandernden Dionysos immer die Sache umkehren, nämlich in der Richtung von Osten nach Westen hin. - Der mittlere Weg durch Vorderasien ist schon hinlänglich durch die zu Anfang angeführte Stellen des Euripides in den Bacchantinnen (initio) und anderer Schriftsteller angedeutet, und wenn hier Lydien als die Geburtsstätte des Bacchus genannt wird, so sehen wir aus dessen Nachbarlande Phrygien die Sabazischen

Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

Digitized by Google

eigentlich ist  $\dot{I}_{\alpha\omega\nu}$ ,  $\dot{I}_{\alpha\sigma\nu\xi}$ , woraus die alte orientalische Benennung dieses Volkes Javan entstanden ist.

<sup>1)</sup> Herodot. II. 29. III. 8. III. 97. (II. 146.) III. 111.

<sup>2)</sup> Herodot. II. 49.

<sup>3)</sup> Ein Vasenbild bei Micali (Monumenti de' popoli Italiani pl. LXXIII.
2) zeigt einen Dionysos von zwergartiger, dicker und runder Gestalt, worin Micali eine Copie der Patäken erkennt, wie die Phönicier sie auf ihren Schiffen als Schutzgötter hatten, und wie Herodot (III. 37) ähnliche in Aegypten sah. Wenn Raoul-Rochette (Journal des Savans 1836. Juin p. 346) dieses Bild lieber einen Phönicischen Kabiren nennen möchte, so macht dies keinen Unterschied, da nach einem gewissen System Diomysos auch zu den Kabiren gezählt wurde.

Gebräuche mit neuen Gesängen und mit dem Flötenspiele kommen.

Wegen des nördlichen Weges beziehe ich mich auf das was schon im ersten Capitel dieser neuen Ausgabe über die vorhistorische Kunde der Griechen von Medien, Persien und andern oberasiatischen Ländern, besonders nach Buttmann's Untersuchungen bemerkt worden ist. Befragen wir aber auch hier den Vater der Geschichte, so weiset er uns Bacchusculte am Dnieper (Borysthenes), bei den Gelonen, bei den Satren in Thracien und so weiter nach. 3) Wollte man aus der Erzählung Herodot's (IV. 78) vom Scythenkönig Skyles, der von den anwohnenden Griechen den Cult des Dionysos angenommen hatte, schliessen, der Bacchusdienst sey überhaupt erst durch die Ionischen Colonien in diese nördlichern Länder eingeführt worden, so spricht dagegen, um von den Sagen über Orpheus nicht zu reden, die classische Stelle des Homerus vom Thrakischen Nysa und von den Verfolgungen, welche die Ammen des rasenden Dionysos durch den dortigen Könige Lykurges zu erleiden hatten.3) - Wie der Gott, so der Cult. Das waren also uralte Orgien, die mit dem Bacchusdienst aus dem Morgenland gekommen waren.

Ueber die *Priester- und Philosophen-Classen* aus Griechischen Berichten Kunde zu gewinnen wäre unmöglich, wenn einer der neuesten Geschichtschreiber der Philosophie Recht hätte. 1

<sup>1)</sup> Symbolik III. S. 154 ff. 2. Ausg.

<sup>2)</sup> Herodot. IV. 79. 108. VII. 111. Die Stadt Olbia oder Olbiopolis am Borysthenes hatte ja ihren frühern Namen Sabia ( $\Sigma \alpha \beta l \alpha$ ) vom Phrygischen und Thracischen Sabos oder Sabazios, wie dorten Bacchus ge nannt ward (Herodot. IV. 79. p. 428 ed. Bachr, mit meiner Anmerkung).

<sup>3)</sup> Iliad. VI. 130 sqq.

<sup>4)</sup> Herr Heinr. Ritter sagt nämlich (Gesch. der Philosophie I. S. 66): "Die Griechen lehren uns so viel als nichts über die Inder" und

Um von früheren Versuchen, die von der ganz entgegengesetzten Ueberzeugung ausgegangen sind, 1) nicht zu sprechen, können wir ihm jetzt eine in demselben Sinne unternommene Monographie eines trefflichen Sanskritgelehrten 2) geradezu entgegenstellen. Ich werde diese Abhandlung bei den folgenden kurzen Ueberblicken zu Grund legen, und sie mit Anmerkungen unter dem Texte begleiten.

Wenn von den Indischen Geistlichen und Philosophen die Rede ist, brauchen die Griechen gewöhnlich die zwei Namen: Gymnosophisten (Γυμνοσοφισταί) und Brahmanen (Βραχμάνες). Von diesem ersten Namen geht Herr Lassen aus, und bemerkt, dass einige Griechische Schriftsteller unter dem Namen der Gymnosophisten die Brahmanen und die Samanäer begreifen, andere dagegen die Gymnosophisten in einem engeren Sinne nehmen, namentlich der Lateinische Platoniker Appuleius. 3)

im Verfolg: "So ist es ja auch mit den Griechischen Erzählungen von den Persern u. s. w." Geben uns doch Aristoteles, Theopompus, Plutarchus die erwünschtesten Aufschlüsse über Hauptsätze Persischer Glaubenslehre und Philosopheme, die einer der grössten Kenner alt- und neu-Persischer Sprachen E. Burnouf noch ganz neuerlich zu würdigen gewusst hat (s. das 1. Cap. über die Arienische Religion).

<sup>1)</sup> Von Bayle, Kortholt, Brucker, Deguignes (in den Mémoires de l'Acad. des Inscript. Tom. XXVI. p. 770 sqq.), Mignet (ebendas. T. XXXI. sur les ancièns philosophes de l'Inde p. 100 sqq.) u. A.

<sup>2)</sup> Christ. Lassen De nominibus, quibus a veteribus appellantur Indorum philosophi (im Rheinischen Museum für Philosogie von Welcker
und Nähe I. S. 170—190). — Hiernach wird Herr H. Ritter seinen S. 115
ausgesprochenen Satz: "Es ist nämlich nicht leicht zu sagen, was für
Leute die Pramnen, die Garmanen oder Sarmanen, oder auch (?) Samanäer gewesen seyn mögen u. s. w." zurücknehmen. — Wir sind schon
arm genug an Griechischen Quellenschriftstellern auf diesem Gebiete;
durch solche Behauptungen sollen wir aber noch ärmer gemacht werden
als wir sind.

<sup>3)</sup> Florida II. 15. p. 56 ed. Bosschae. Ich setze die Worte hierher, weil sie von einigen Herausgebern mit Unrecht verstümmelt worden wa-

Strabo 1) hingegen braucht statt des zuerst angeführten Namens das Wort Γυμνήται, wozu er die von ihm anderwärts angeführten Garmanen rechnet; die von Andern als Gymnosophisten Bezeichneten nennt er Philosophen,2) zu welchen er nicht nur die Brahmanen sondern auch die Garmanen md die Pramnen, die gegen die Brahmanen Opposition machen, hinzurechnet. Jene Namensunterschiede beziehen sich zugleich auf den Cultus. Es muss nämlich bemerkt werden, dass bei den Indern die Verschiedenheit in der ausserlichen Verehrung derselben Gottheit mit Abweichungen in der religiösen Ueberzeugung und in Folge derselben mit Abweichungen in den philosophischen Systemen zusammenhängt. Die Namen Philosophen und Gymnosophisten sind ganz allgemein, und unfassen Brahmanen und andere Philosophirenden in Indien, auch solche die weder im Religionsglauben noch im Philosophiren mit den Brahmanen übereinstimmen. Der Grund aber, warun, der Hauptführer des Strabo und Anderer,3) Megasthenes jene

ren: — "atque inde Brachmanas: hi sapientes viri sunt, Indiae gens est; eorum ergo Brachmanum Gymnosophistas adisse (Pythagoram)." Man vgl. Bosscha in der Note a. a. O. — Der oben schon erwähnte Iulius Valerius (Res gestae Alexandri M. III. 17) leitet ausführliche Gesprächt des Alexander mit den Indischen Weisen folgendergestalt ein: "Gymnosophistae Brachmanes Alexandro homini dicunt."

<sup>1)</sup> Strabo XV. p. 151 sqq. ed. Tzsch. (Vol. VI.)

<sup>2)</sup> Gelegentlich bemerkt, wie Diodorus II. 40. p. 153 Wessel.

<sup>3)</sup> Megasthenes (Μεγασθένης) ward gegen 304 vor Chr. vom König Seleucus an den Hof des Königs der Prasier gesendet und lebte in det Residenz desselben Palibothra (Παλίβοθρα, Indisch Pataliputra) mehrere Jahre. Die Frucht dieses Lebens unter den Indern war eine Indische Geschichte in 4 Büchern. Der Name jenes Oberkönigs (Maharadja) war bisher allgemein Sandrocottus (Σανδρόκοντος) geschrieben, bis ihn A. W. v. Schlegel (Ind. Biblioth. I. S. 246. vgl. II. 175 und 301) aus einer Handschrift des Athenaeus in Σανδρόκοντος verbesserte, und auf das Indische Chandra-gupta, d. i. Mondbeschützter, zurückführte. Ueber Megasthenes s. Strabo XV. 37. p. 80 Tzsch., Moser ad Nonn. p. 194 und E.

Personen lieber Philosophen als Priester nennet, liegt darin, weil alle zur Brahmanencaste Gehörigen in ihrer Jugend in dem ganzen Kreis der Brahmanen-Wissenschaften und somit auch in der Philosophie unterrichtet werden, die wenigsten von ihnen aber priesterliche Geschäfte als Lebensberuf verrichteten. Ein anderer Gewährsmann des Strabo¹) bezeichnet die Brahmanen mit der Benennung Sophisten. Wenn aber Herr Lassen glaubt, Megasthenes habe den Namen Gymnosophisten noch nicht gekannt, sondern er komme erst beim Plinius²) und Plutarch³) vor, so glaube ich aus zwei Stellen ummittelbarer Schüler des Aristoteles, also zweier Zeitgenossen des Megasthenes, das Gegentheil erweisen zu können.⁴)

Ritter Erdk. Asien, IV. 1. S. 482 und 508. Bei dem Namen jenes Indischen Königs lassen uns die Handschriften des Philostratus de V. Apoll. II. 20. p. 71 im Stich. Es heisst dort: βασίλεια δὶ εἶναι ἀνδοὸς, τὴν Πώρου ποτὶ ἀρχὴν ἄρχοντος. Weil ältere Ausgaben Μανδρὸς hatten, so war man auf die Vermuthung: Σανδροκόντου gerathen. Aber der Cod. Schellersh. und Photius (Biblioth. p. 325 Bekkeri) beharren auf ἀνδρὸς. — Neuerlich hat Dindorf im Athenaeus I. p. 18, d. nach mehreren Codd. Σανδρόκυντον edirt (s. dessen Nott. und Addenda und vgl. Phylarchi Fragg. ed. Lucht. p. 94).

<sup>1)</sup> Nearchus ap. Strab. XV. 66. p. 141 Tzsch. Aus des Nearchus Bericht über sie, so wie daraus, dass Curtius VIII. 9. 31 sie sapientes, Weise, nennet, sollte man vermuthen, dass Nearch das Wort σοφισταλ im älteren guten Sinne genommen, so wie Herodot dasselbe wahrscheinlich vom Orpheus (II. 49) und ungezweifelt vom Pythagoras (IV. 95) und vom Solon (I. 29) gebraucht hat. Arrianus dagegen (Exped. VI. 16. 5. p. 163 ed. Krüger.) scheint es in dem durch die Sokratiker in Gebrauch gekommenen Sinne zu nehmen, denn man merke auf die Worte: καὶ τῶν Βραχμάνων οῦ δὴ σοφισταὶ τοῖς Ἰνδοῖς εἰσιν — ὑπὶρ ὧν ἰγὼ τῆς σοφίας, εὶ δή τίς ἐστιν, — δηλώσω.

<sup>2)</sup> H. N. VII. 2.

<sup>3)</sup> Vita Alexandr. cap. 74.

<sup>4)</sup> Theophrastus Hist. Plant. IV. 5. p. 131 ed. Schneider. spricht von einem Baume (man vermuthet von der Musa paradisiaco Linn.), dessen Früchte die Indischen Weisen als Nahrungsmittel gebrauchen: καὶ χρῶνται τροφή τῶν Ἰνδῶν σοφοὶ καὶ μἡ ἀμπεχόμενοι. So rieth schon Salmasius

Die Angebe des Josephus, 1) dass Kalanen ein allen Indischen Philosophen gemeinsamer Name gewesen sey, hat keinen andern Grund, als den, dass der herühmte Indische Philosoph und Begleiter Alexanders des Grossen, der eigentlich Sphines hiess, sich beim Grüssen des Wortes calyana zu bedienen pflegte (für das Griechische zateur erklärt), und, von den Griechen von kale mit dem Namen Kalanas bezeichnet, wegen seines selbstgewählten Feuertodes als das Muster eines Philosophen in der Sage fortlebte.

Die Griechen brauchen den Namen Brahmanen in einem von dem Indischen Sprachgebrauch verschiedenen Sinn. Unter den vier Casten der Indischen Nation ist die priestenliche die der Brahmanen, die sich aber selbst wieder durch die Zahl und Namen der von ihnen verehrten Gottheiten, der Glaubenslehren und durch die verschiedene Lebensweise unterschieden; woraus die verschiedenen Secten derselben entstanden

Exercitt. Plinn. p. 298 statt of good xal anexouevot und so hat buchstäblich die vortreffliche Handschrift von Urbino bestätigt (s. Vol. V. p. XXII. ed. Schneider.). In dieser Bezeichnung aber ist schon der Begriff der Gymnosophisten genau gegeben. Den Namen selbst aber hat sein Mitschüler Klearchos. Diogenes Laert. Procem, S. 9. (vgl. Verraert Diatribe de Clearcho Solensi p. 36.) Kleugyog de o Zoleng - xul τους Γυμνοαρφητώς - onote. - Die Aethiopischen Gymnosophisten werden beim Philostratus so beschrieben (de V. Apoll. VI. 6); - γυμνούς δὲ ἐστάλθαι κατά ταὐτά τοῖς ellηθερούσιν Αθήτησι (so muss mit dem Cod. Schollersh. gelesen werden) Dies wird durch die Hauptstelle (III. 15) deutlich, wo ihre Kleidung mit der Attischen & verglichen wird. Ihre Tracht besteht also blos in einer leichten Weste, die die Schultern nicht bedeckt, wie die derjenigen, die sich der freien Luft und der Sonne aussetzen. Ueber ihre Mahlzeiten vgl. man ebendaselbst III. 28, wo der eben angeführte Codex den Vorschlag des Herrn Boissonade (ad Heroica p. 350 ênest av de fraccio Execu) vollkommen bestätigt.

Ioseph. contr. Apion. J. p. 484. Flutaveh. Abriandr. cap. 74.
 Auch Suidas p. 1955 Gaisford. sagt dem Palladius nach, welcher auch im Artikel Βραχμώνες seine Quelle ist, πάλκος sey ein jeder dopée von den Indern genannt worden.

sind: Das Leben der Brahmanen ist nach dem verschiedenen Alter in mehrere Stufen (Stationen, Asrama's genannt) einzetheilt. Die erste Stufe von der Kindheit an bis zum 37. Jahre. Sie heissen Brachmarinen, d. h. die ein theologisches Leben führen. Sie leben in der Einsamkeit der Wälder, wo sie von ihren Lehrern in den heiligen Schriften und andern Wissenschaften unterrichtet, den Beligionsgehoten gemäss, ein kousches Betragen beobachten. Obschon die Griechen sie unter ihrem Eigennamen nicht kennen, so beschreibt sie doch Megasthenes, dessen Angaben aus Manu's Gesetzbuch 1) Licht erhalten. Der zweite Grad ist der der Hausväter, gårhapatva genannt. Kinderzeugen ist bei den Indern Religionsphieht: welches mit dem Todtendienst und dem Glauben zusammenhängt, dass die frommen Vorfahren in den oberen Regionen nur dann verbleiben können, wenn ihren Geistern von ihren Nachgelassenen die im Ritus vorgeschriebenen Opfer gebracht wer-Die dritte Stufe beginnt mit dem eintretenden Alter. Alsdann soll sich der Brahmane aller Lebenssorgen entschlagen, seine Frau zur Versorgung dem Sohne übergeben, in die Einsamkeit der Wälder sich zurückziehen, und hier, von wilden Früchten und Kräutern ernährt und mit der geringsten Kleidung zufrieden allen Wechsel der Jahrszeiten mit Gleichmuth ertragend, sich einzig der Betrachtung des höchsten Wesens und der Lesung der heiligen Offenbarungsschriften Dieser Grad heisst vanaprasthâna und die dazu Gehörigen Vanaprastha's, d. h. Waldbewohner.2) Von diesem Grade ist der vierte, Sannyasa, d. h. Ablegung genannt,

<sup>1)</sup> Manava Darma Sastra III. 1.

<sup>2)</sup> Augustin. de Civ. Dei XIV. 17 mit den Noten von Lud. Vives: "Per opacas quoque indiae solitudines quum quidam nudi philosophantur" and: "arberum corticibus intecti" und Manu's Gesetzbuch VI. 6: Sein Gewand sey eine schwarze Antilopenhaut oder ein Kleid von Rinde; und im Ramayana (L. sl. 30) sagt der Weise (Muni) Valmiki, nachdem er für das Bad am Flusse Tamassa eine passende Stelle gefunden, zu seinem

nicht wesentlich verschieden. Nämlich der Brahmane im höheren Greisenalter und nahe am Ziele seines Lebens soll ietzt alle andere Gedanken ablegen, und einzig und allein danach trachten, wie er seine Seele, gereinigt von allen aus dem irdischen Leben ihr anklebenden Makeln, mit der Gottheit, aus der sie ausgegangen, wieder vereinigen könne. die Griechen und namentlich Megasthenes von den Indischen Weisen berichten beweiset, dass bei ihnen der Name Brahmanen auf die beiden ersten Stufen beschränkt war, die Sarmanen oder Garmanen aber, deren sie gedenken, mit dem dritten und vierten Grad der Brahmanen zusammenfallen. Hierbei billigt Lassen die Verbesserung im Texte des Clemens Alex. ') aus dem des Strabo: Υλόβιοι statt Αλλόβιοι, schlägt aber dagegen ferner vor, im ersteren aus dem letzteren Σαρμάνας statt Γαρμανας zu schreiben. Auf jeden Fall kann man mit hoher Wahrscheinlichkeit annehmen, dass die Griechen und Römer unter dem Namen Sarmanen diejenigen gemeint haben, die

Schüler: "Schön ist dies Heiligthum, eben gut von Wasser und fein von Sand. Und ich will deshalb hier baden in des Tamassa Fluthen jetzt. Das Rindekleid hole herbei, von der Hütte, komm schnell zurück." (S. Kosegarten zum Nala S. 288 ff.)

<sup>1)</sup> Strabo XV. 59. p. 121 Tzsch. und p. 127. Clemens Alex. Stromatt. I. p. 359 Pott. Nach dem Indischen wird diese Classe Sramana genannt, welches die Griechen den Gesetzen ihrer Sprache gemäss ändern mussten. Der Indische Name wurde auch so ausgesprochen, dass er mit einem Z anfing, wie der Eigenname Ζαρμανοχήγας (Strabo XV. p. 157) beweiset, dessen erster Theil von Σαρμάναι kommt. Es hätte also im Nicolaus Damascenus (s. Supplementa ad N. D. p. 64 ed. Orell.) nicht getrennt, und geschrieben werden sollen Ζαρμάνος Χήγαν. Im Philostratus (V. Apoll. 1. 18. p. 22) haben alle Handschriften, auch Cod. Schellersh., Βραχμάνες τε καί Τρκάνιοι, welches letztere Olearius in Γερμάνες geändert hat, Rhoer (ad Porphyr. de Abst. p. 358) setzt an die Stelle des letzteren Wortes Τλόβιοι, weil auch beim Strabo (XV. p. 127) die Τλόβιοι in diesem Verzeichniss der Philosophen genannt werden (vgl. G. Ioseph. Bekker. Specimen Philostrat. p. 60 sq.).

von den Indern dem dritten und vierten Grade der Brahmanen zugezählt wurden: dass Megasthenes aber den vierten Grad vom dritten nicht unterschieden, ist nicht zu verwundern, da der Unterschied mehr im Namen wie in der Sache bestand. Nur darin zeigt sich eine Abweichung, dass derselbe Schriftsteller die Aerzte zu den Sarmanen rechnet;1) welche von den Indern in eine Mittelclasse zwischen den Brahmanen und Sarmanen gestellt waren.<sup>2</sup>) Aber eine andere Stelle des Strabo, oder welchem Gewährsmann er dabei folgt, lässt vermuthen, dass Megasthenes dabei an Brahmanen gedacht, die sich mit magischen Heilmitteln, mit Beschwörungen und Verfertigung von Amuleten abgaben.3) Diese Aerzte werden von Megasthenes zu den strengsten Asceten gezählt, die durch Uebung und Magie übermenschliche Dinge zu vollbringen im Stande sind, die heut zu Tage bei den Indiern als Yogi's') bezeichnet werden.

<sup>1)</sup> Strabo XV. 60. p. 127. Tzsch.

<sup>2)</sup> Manu's Gesetzbuch X. 8. 47.

<sup>3)</sup> Strabo XV. 70. p. 152 Tzsch. Man sollte vermuthen, bemerke ich hierbei, Nonnus habe aus derselben Quelle geschöpft. Denn so wie hier ihre Beschäftigung mit Naturphilosophie und Astronomie von ihren Gegnern als eitel und prahlerisch gerügt wird; so erscheinen sie bei diesem Dichter als eine Art von Allwissenden, die das Innere jedes Fremden auf den ersten Blick durchschauen (Dionystaca XXIV. 162 sqq.). Es heisst ferner von den Brahmanen: Sie sind unbekleidet (γυμνο) γὰρ γεγάσσι), vermögen aber durch ihre Beschwörungen den Lauf der Gestirne einzuhalten (XXXVI. 345 sqq.); und was besonders zu bemerken ist, so wird von ihnen gerühmt, dass sie durch ihre Zauberformeln die schwersten Wunden heilen können (XXXIX. 358).

<sup>4)</sup> Vgl. Kosegarten zum Nala. Von dem schweren Begriff Yoga wird in einem der folgenden Nachträge das Ergebniss der neueren Untersuchungen kürzlich mitgetheilt werden. — Uebrigens zeigen sich in China ähnliche Gymnosophisten bei den Tao sse oder den Anhängern der Vernunft: C. Fr. Neumann bemerkt in der Einleitung zum Lehrsaal des Mit-

Hierauf fasst Herr Lassen (p. 181 sq.) das Résultat seiner bis auf diesen Punkt geführten Untersuchungen zusammen: Die von den Alten sogenannten Sarmanen sind Indische Anachoreten und zwar sowohl solche, die nachdem sie einen Theil ihres Lebens in der menschlichen Gesellschaft zugebracht, sich in die Waldungen zurückziehen, um sich ganz der Philosophie zu widmen, als auch Jünglinge, die von dem zartesten Alter an dieser Zucht und Unterweisung in der Contemplation sieh unterworfen haben; endlich auch solche, welche die magischen. durch standhafte Beschaulichkeit, wie sie glauben, erworbenen Kräfte auf die Heilung der Krankheiten praktisch anwenden. Wenn die Alten Jünglinge und in der Welt-lebende Männer Jener ersten und zweiten Stufe zum priesterlichen Stande der Brahmanen zählen, so widerspricht diese Beschränkung der Indischen Sprache und Castenverfassung; denn auch Personen jenes dritten und vierten Grades hören darum, als Anachoreten und Waldbewohner, nicht auf Brahmanen zu seyn; da ein Inder in der Caste, worin er geboren ist, sein ganzes Doch nähern sich einige Griechische Leben verbleibt. Schriftsteller in einzelnen Stellen dem Indischen Sprachgebrauch. 1)

telreichs, München 1836. S. 12: "Ihre Weisen zogen und ziehen sich zurück von den Geschäften und dem ganzen äusserlichen bürgerlichen Leben. In den Höhlen der Berge und in dem Dickicht der Wälder führen sie ein Einsiedlerleben, und sinnen und forschen über die höchsten Aufgaben des menschlichen Geistes, über die Ursache aller Ursachen, über die Entstehung des Universums, über Tod und Leben. Die Abstraction von der äusserlichen Sinnenwelt gilt ihnen für das Höchste, und durch sie, wird behauptet, erlangt man eine Einsicht in das Wesen der Dinge. Philosophische Speculation im eigentlichen Sinne des Worts findet sich bie den Tao see."

t) Z. B. Aristobules beim Strabe XV. p. 129 Tzsch. und ein Ungenannter ebendaselbst (XV. p. 151 sq.), der die Brahmanen in Bergbewohner, Gymneten und Politiker (nolumnoù, d. h. in Städten lebende und Theilnehmer an der bürgerlichen Gesellschaft) eintheilt.

Dan Brahmanon waren, nach Straho's Baricht. 1) die Pramuen: entageme esetzt, die als streitsüchtige und gern widere sprechende Philosophen geschildert werden. Der Sanskritgelehrte, dem ich hier folge, erklätt den Namen aus dem Indischen pramina, demonstratio. Wird die erste Sylbo des Warts verlängert (prâmâna), se bezeichnet es einen der sich der Demonstration bedient. Derselbe Gelehrte glaubt, dass mit diesen Pragmen eine Schole von Skeptikern bezeichnet sey, deren es bei den Indern mehrere geh. Sie machten in ausgedehrterem Sinn von der Demenstration Gebrauch als die orthodoxen Secten, die einen letzten Grund aller Philesophia annahmen, der auf Offenbarung des höchsten Wesens an die Menschen bernhend, nicht weiter demonstrabel sey: zu welchen effenbarten Worten Gottes die Veda's gehören, die über alle menschliche Reweisführung hinausgehen.2) Dagegen die Prâmâna's nehmen als höchstes Princip die menschliche Vernunft an, und da ihnen die Demonstration das Oberste ist, so werden sie richtig mit diesem Namen bezeichnet; so wie sie von den Indern auch haitnea's genannt werden, d. h. Lente, die von allen Dingen Gründe angeben wollen (Rationalisten). Die Brahmanen erklären diese Prâmâna's von ihrem religiösen Standpunkt aus für Skeptiker, weil sie die uralte Offenharungswahrheit in Zweifel ziehen. Herr Lassen ist anzunehmen geneigt, dass die von Strabo beschriebenen Pramnen zu der dialektischen Schule, Nyâya genannt, gehörten.

<sup>1)</sup> Strabo XV. 70. p. 151 sq. Tzsch.: Φιλοσόφους νε τοῦς Βραχμάσου ἀντιδιαιροῦνται Πράμνας, λειστικοὺς τινας καὶ Ελεγατικοὺς κ. τ. λ. Stuhr (die Religionssysteme des Orients S. 191) lässt den Strabo auch dies auf die Auctorität des Megasthenes berichten, aber Lassen (p. 183) richtiger: "nescio quem sequutus rerum scriptorem Strabo etc.;" denn Strabo ber richtet bald aus Megasthenes bald aus Nearchos, Aristobulos, Nikolaos u. A. Stuhr erklärt nach Wilks das Wort Pramana in der Bedeutung eines Büssers.

<sup>2)</sup> Und daher vom Gesetzgeber (Manu XII. 94) für apraméya, d. i. nicht demonstrabel erklärt werden.

Ueber die Samanier (Zauavaloi) gieht uns ein Zeitgenosse der Antonine einen ziemlich ausführlichen Bericht. 1) Dass sie zu der Religion des Buddha gehören, hatten schon A. W. v. Schlegel und v. Bohlen anerkannt. Es kommt, un sie von andern Secten, namentlich von den Sarmanen zu unterscheiden, hauptsächlich auf folgende Züge in ihrer dort gelieferten Schilderung an. Es sind keine einsame Waldbewohner, wie die aus der Priestercaste der Brahmanen ausgeschiedenen Asceten, die Sarmanen, sondern sie bewohnen königliche Gebäude und heilige Haine\*) gemeinsam, und versammeln sich zum Gebete nach dem Tone der Glocken: zwei noch heut zu Tage bei den Buddhistischen Geistlichen bemerkbare Eigenheiten, die auch nach Art der Mönche in Klösterh beisammenwohnen, und die selbst auf ihren Wanderungen die Glocken mitnehmen; ferner heisst es von den Brahmanen,3) sie seven alle Eines Stammes und leiteten sämmtlich von Einem Vater und von Einer Mutter ihre Abkunft her; hingegen seyen die Samanäer nicht von ihrem Geschlecht, 1) sondern aus der ganzen Nation zusammenerlesen. Hierin bestand die Grundlage der Reformation des Buddha, dass er die Castenunterschiede des Brahmanischen Gesetzes aufhob, und Menschen aller Casten den Eintritt in den Verhand und in das geistliche Leben seiner Secte frei gab. Der Name Sarmanen zeigt eine Sanskritform: Sramana, dagegen der der Samanäer eine Form des Palidialekts: Sammana; doch bedienten sich die Buddhisten der beiden Indischen Dialekte, während in den

<sup>1)</sup> Bardesanes apud Porphyr. de Abstin. IV. 17. p. 355 sqq. ed. Rhoer. vgl. De Buddhaismi origine atque actate definiendis tentamen. Regiomonii 1827. Stuhr S. 191 f. und Lassen a. a. O. p. 184 sqq., welchem Letzteren ich auch hier folge.

<sup>2)</sup> Porphyr. a. a. O. p. 359.

<sup>3)</sup> Porphyr. a. a. O. p. 356.

<sup>4) —</sup> oùs elst roù yévous aù r èv (vielleicht rauroù, soyen nicht von Einem und demselben Geschlecht).

Schriften der Brahmanen allein der Sanskritdialekt der herrschende ist. Clemens Alex. der zuerst den Namen Buddha anführt, ') nenat die Samanäer auch Semnen, und da er sie von den Gymnosophisten, von denen die Sarmanen eine Classe sind, unterscheidet, so ergiebt sich auch daraus, dass Sarmanen und Samanäer von einander verschieden sind. Dass schon vor Christi Geburt Buddhistische Lehren auch in Baktrien und in den angränzenden Ländern verbreitet waren, erhellet aus der Nachricht, 2) die uns philosophirende Samanäer in Baktrien nennet; Sinesische Reisebeschreiber fanden sie dort in den ersten Christlichen Jahrhunderten; aber auch Brahmanen fanden sich nicht wenige um dieselbe Zeit 3) ebendaselbst.

Dan Historische über die Person des Buddha und Schicksale seiner Religionsbekenner kann ich jetzt nicht bündiger als mit den Worten unsers grossn Deutschen Geographen berichten, welche ich wiederum mit einigen Anmerkungen begleiten werde: — «Auch tritt ihr (der Buddhisten) Name, ihre Lebensweise, ihre Verehrung des Sripada oder Prabat, d. i.

<sup>1)</sup> Clemens Strom. I. p. 359 Potter.: εἰσὶ δὰ τῶν Ἰνδῶν οἱ τοῦς Βούττα πειθόμενοι παραγγέλμασιν, ὅν δι ὑπερβολην σεμνότητος εἰς Θεὸν τετιμήκασι. In einer Abschwörungsformel der zur orthodoxen Kirche zurückkehrenden Manichäer lesen wir Boυδας, auch wohl Boυδδας, dem Indischen näherkommend (s. zum Plotinus Vol. III. p. 119 Oxon.). Samana's heisst die Gleichbleibenden.

<sup>2)</sup> Des Alexander Polyhistor beim Cyrillus adv. Iulian. Tom. VII ed. Aubert. Dass ich mich so bestimmt ausdrücke, dazu berechtigt mich Suidas' (p. 180 Gaisf.), woraus zu ersehen, dass dieser Alexander zu Sulla's Zeit in Rom lebte.

<sup>3)</sup> Buddhisten in Baktriana u. s. w. kennen Chinesische Reisebeschreiber (Abel-Rémusat im Nouveau Journal Asiatique 1831. p. 237); — Brahmanen in Baktrien Eusebius (Praep. Evang. VII. 10).

<sup>4)</sup> Karl Ritter's in der Erdkunde, Asien, Bd. IV. 1. S. 492; wo noch bemerkt wird, dass Megasthenes noch keine Kenntniss von dieser religiösen Secte erhalten habe; aber er nenne auch vieles Andere nicht.

Buddha-Fusstapf, schon unverkennbar im Herodot (I. 101. III. 160. IV. 82 und 169) auf. Im Arrian (Indica cap. 8) wird er (Buddha) auch in einer Regentenreihe genannt u. s. w. Das Datum seines Todes geht aber als des einer historischen Person bis in die Mitte des zehnten Saec. bis \$50 vor der Christlichen Aera zurück. Die geordnete Kirchengeschichte der Buddhisten, aus der Literatur vieler Asiatischen Völker über Hinter-Indien, Mittel-Asien bis China und Japan in neuerer Zeit mülisam erforscht, geht wie die Regierungsjahre ihrer Patriarchen fort (s. Asien Bd. III. S. 1161). Zu Alexanders Zeit geht der erste bekehrte König auf Cevion zu Buddha's Lehre über. \*\*) - « Noch bedeutungsvoller für alt-Indische Geographie wird diese Landschaft im Süden Patafiputras, dadurch, dass Gautamas mit dem Beinamen Buddhas, des Wetsen, der Sohn des Sudhodanos, Königs von Magadha, hier seinen merkwürdigen Schauplatz als Reformator des ältesten Indischen Religionssystemes fand, der als solcher - wie Palästina von Juden und Christen, Mecca von Mohammedanern vom Niger bis zum Hoangho, die schneelgen Kailasa-Höhen und heiligen Stromquellen und Prayagas von Brahmanischen

<sup>1)</sup> Ebendaselbst S. 510 ff. - Ueber die verschiedenen Katwickefangen und Verbreitung des Buddhalsmus, selbst bis nach Java, muss jetzt das vom seet. Herrn Wilh. von Humboldt hinterlassene Werk: Veber die Kawi-Sprache auf der Insel Java. Erster Bd. Berlin 1836, besonders in zweiten Theil S. 60 ff. zu Rath gezogen werden. - Wie der Indische Sakyamuni, so wird der Chinesische Lieut, bekannter unter dem Namen Les - tseu (Lao - tse) von den Anhängern der Vernunft, wie eine Secte der Chinesen heiest, als Mensch und als Gett betrachtet. Als Mensch lebte er im sechsten Jahrhundert vor Chr. Geb. und starb 523 vor Chr. im 81. Jahre seines Alters; als Gott wird er mit der Entstehung des Himmels und der Erde als gleichzeitig betrachtet, und von ihm erzählt, dass er im Laufe der Jahrhunderte mehrmals auf Erden erschienen sey; wie denn auch diesem Religionssysteme die Lehre von der Metensomatose zum Grunde Tiegt (s. Abel-Rémusat Mémoire sur Laotseu. Paris 1823. p. 2 sqq. und vgl. C. Fr. Neumann im Lehrsaal des Mittelreichs S. 14 ff. und S. 37. Note 46).

Hindus — so von Buddhisten ans Mittel – und Hinter-Asien bis von China und Japan her (wo Magadha, Makata bei Birmanen, bei Chinesea Mo-ki-to heiset) besucht ward und noch wird, wo er von der Familie Sakya abstammend, mehr unter; dem Familiennamen Sakyamuni (Chekiamuni, oder Schigemuni, bei Tübetern und Mongolen) bekannt ist u. s. w.»

- Diese Gegend von Süd-Behar, oder Magadha, in: urältester Zeit durch Ausbildung der Magadhi- und Prakrit- Sprachen, wie der Nagara- und Pali-Schriftcharaktere, eben somerkwürdig, wie durch den Einfluss dortiger Speculationen der: Brahmanen und Buddha's auf die Philosophie der Griechen, zumal der Pythagoreischen und anderer Schulen, ) stand in frühern Jahrhunderten, durch die umgebenden Nationen und den seitdem veränderten Weltverkehr der Völker, in dem mächtigsten Reiche der Prasier, 2) in dem Mittelpunkte antiker Cultur, recht eigentlich auf der passendsten Stelle, um einem Reformator des strengen Brahmasystemes in das wirkliche-

<sup>1)</sup> H. T. Colebrooke on the Philosophie of the Hindus Part. IV. 1827 in Transactions of the Roy. Asiat. Society Vol. I. p. 538 etc.

<sup>2) &</sup>quot;Sed omnium in India prope, non modo in hoc tractu, potentiam claritatemque antecedunt Prasii. Plin. H. N. VI. 22. " vgl. Arriani Ind. cap. X und dazu Schmieder p. 59-62. vgl. Mannert Geogr. der Gr. und Römer V. 1. S. 100 ff. Nicolai Damase. Fragg. p. 146 ed. Orell., wo Menisco geschrieben ist; denn es giebt ausserordentlich viele Abweichungen dieses Namens: Ilgásto, Ilgaloto, Boalsto, Bolstot u. s. w., ja sogar Verwechselungen mit Ilégau (s. Wesseling ad Diodor. XVII. 93. p. 233, Schneider und Jacobs ad Aeliani H. A. p. 173. p. 446 und p. 510. Vol. II. ed. Iacobs.). Moudiou hat Strabo XV. 36. p. 80 Tzsch. Der oben schen angeführte Iulius Valerius beschreibt diesen Indischen Königssitz, den er Prasiaca nennt; nämlich Alexander schreibt in einem Brief an Aristoteles; (Res gestae Alexandri M. III. 23. p. 157 ed. Mediol.): " Wis denique penetratis Prasiacae (Andere fehlerhaft: Phasiacae) supervenimus, quae civitas regia quaedam Indiae cluit." etc. Die Sagen von der Gründung der Stadt Palibothra (Pataliputra) hat aus Indischen Urkunden Herr H. Brockhaus herausgegeben Leipz. 1835. Man vgl. desselben Kata Sarit sågara; die Mährchensammlung des Soma Deva Leipz. 1837.

Weltleben Eingang und weite Verbreitung zu verschaffen. Von hier gingen unmittelbar die Verbindungen südwärts bis Cevlon, nordwärts bis Kaschmir, und die Handelswege von der Malabarküste ostwärts über das gefeierte Udschavini (das Emporium Ozene bei Ptolemäus VII. 1 f. 172), wo die Buddhalehre starken Anhang gewann; durch das Binnenland herüber kreuzten sie sich hier mit ihnen zur Residenz Palibothra und zum Bengalischen Meerbusen. So wurde es, in einer solchen geographischen Weltstellung (analog dem Kapernaum am Wege des Galiläer Meers, an den Grenzen Zabulon und Naphthalim (Matth. IV. 13), zur Verbreitung des Evangeliums unter die Völker der Heiden Vorder-Asiens, wo die grosse Handelsstrasse hindurchzog), dem Königssohne Sudhonas und der Maya (d. h. Täuschung in der philosophischen Sprache der Vedanti) i) unstreitig damals leichter als anderswo Eingang mit seinen freien rationellen Ansichten gegen das streng abgeschlossene Brahmagesetz zu finden, wodurch er die Unterschiede der Casten vernichtete, die Brahmanen-Hierarchie in ihrer innersten Schutzwehr angriff, ihren Sturz durch Einführung eines Priesterstandes, zu dem jedermann Zutritt haben konnte, hervorrief, woraus sich freilich ein Kampf entzünden musste, der zu den grössten, welthistorischen der Völkergeschichten der Erde gehörte.»

Hierbei hebe ich nur noch Einen Punkt aus, der mit unserer ganzen Erörterung zusammenhängt. Wenn Karl Ritter, wie wir gesehen haben, sich in dem Satze, dass die Indische Philosophie auf die ältere Griechische, namentlich die Pythagoresche Philosophie einen bedeutenden Einfluss gehabt habe, dem grossen Sanskritgelehrten Colebrooke anschliesst, so lässt sich dagegen Heinrich Ritter<sup>2</sup>) also vernehmen: «In der Geschichte der ältesten Griechischen Philosophie ist nun durchaus keine

<sup>1)</sup> D. h. dem Sakyamuni-Buddha.

<sup>2)</sup> Geschichte der Philosophie I. S. 122 f.

Spur eines solchen Einflusses zu finden, auch ist es nicht unwahrscheinlich, dass die Indische Philosophie in der uns bekannten Gestalt nicht vor der höchsten Blüthe der Griechischen Philosophie sich ausgebildet habe. - Colebrooke hat versprochen, künftig zu zeigen, dass die Inder Lehrer der frühern Griechischen Philosophen gewesen seyen, besonders des Pythagoras, und in der That, das Argument, dessen Schema er schon mitgetheilt hat, ist nicht übel angelegt. Es soll nämlich gezeigt werden, die Indische Philosophie habe grössere Verwandtschaft mit der ältern, als mit der spätern Griechischen Philosophie, und da es nicht wahrscheinlich sey, dass die Griechen in der Zeit zwischen den frühern und spätern Philosophen-Schulen ihre Philosophie den Indern mitgetheilt hätten, so soll daraus gefolgert werden, dass vielmehr die Inder den Griechen Philosophie mitgetheilt hätten. Es kommt bei diesem Schlusse nur darauf an, zu zeigen, dass die Verwandtschaft in der angegebnen Art wirklich statt finde, und zwar in einem Grade, welcher nicht aus der Verwandtschaft aller Völker abgeleitet werden kann u. s. w. » - Hoffentlich wird Herr H. Ritter mir nicht zutrauen, dass ich mit später Volkssage den Pythagoras zu den Indern wandern und dort sich seine Philosophie holen lassen will. 1) Aber, wenn, wie oben gezeigt worden, in vorhistorischer Zeit Dionysische Lehren und Culte bis zu den Griechen auf verschiedenen Wegen fast gewiss gelangt sind, so konnten in historischer Zeit auf denselben Wegen auch Indische Philosopheme zu den Griechen kommen. Ich will hier bei den Pythagorischen stehen bleiben: Pythagorische Schule war mit den Orphischen<sup>2</sup>) und Aegyptischen und mit den Dionysischen Lehren so im Einklang, dass Herodot alle diese Dogmen für identisch nehmen konnte.

<sup>1)</sup> Wie es bei Appuleius z. B. heisst Florid. II. 15. p. 56 Bossch. "eorum ergo Brachmanum Gymnosophistas adisse (Pythagoram ferunt)."

 <sup>2)</sup> Herodot. II. 81. vgl. Valckenaer zu Euripid. Hippolytus vs. 952.
 p. 266 mit den Anmerkk. zum Herodot a. a. O. und zu II. 49.
 Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

Hier zeigt sich also schon eine Verbindungsstrasse Indischer und Griechischer Religion, und zwar über Aegypten — wodurch die übrigen oben angegebenen nicht ausgeschlossen werden. Was aber die Verwandtschaft Indischer und Griechischer Lehreinrichtungen und Lehren selbst betrifft, so erkennen ja schon Strabo's Gewährsmänner dieselbe ausdrücklich an. 1) Die Lehrordnungen der Inder stimmen auch in charakteristischen Zügen mit den Pythagorischen überein, z. B. in dem den Jüngern vorgeschriebenen Stillschweigen; 2) in der von den Schülern abgeforderten Rechenschaft über ihr Tagwerk; 3) in der Zulassung der Frauen zum Studium der Philosophie; 4) in der Enthaltung von thierischer Nahrung; 5) endlich in der Lehre von der Seelenwanderung, wie überhaupt in mehreren Sätzen über das Leben im Körper und in den

<sup>1)</sup> Strabo XV. p. 124 - 126; selbst mit Plato's Lehren.

<sup>2)</sup> Megasthènes ap. Strab. XV. 59. p. 122 Tzsch.

<sup>3)</sup> Appuleius Florid. II. 15. p. 56 Bossch.

<sup>4)</sup> Nearchus ap. Strabon. XV. 66. p. 141 Tzsch. συμφελοσοφείν δ΄ αὐτοῦς καὶ γυναϊκας. vgl. Porphyr. de Abstin. IV. p. 358 Rhoer.; nămlich bei denjenigen Indischen Lehrern, die Nearch als Weise (σορισταί) bezeichnet; wogegen die Frauen von den Brahmanen zum Philosophiren nicht zugelassen wurden (Strabo XV. p. 124).

<sup>5)</sup> Strabo VII. 5. p. 353 Tzsch. Iamblich. de Vit. Pyth. XVII. 68 giebt die Gründe an: πρὸς δὲ τούτοις ἐμψύχων ἀποχῆν πάντων καὶ ἔτι βρωμάτων τινῶν ταῖς ἐπειρίαις τοῦ λογισμοῦ καὶ εἰλικρινείαις ἐμποδιζόντων κατάδειξεν (Πυθαγόρας) τοῖς ἐταίροις (wo die Codd. ἐπερίαις, ἐπιγρίαις haben, Kiessling p. 144 εὐαγείαις vorschlägt, Wyttenbach auf dem Rande meines Exemplars wahrscheinlicher: ἐπινοίαις). vgl. Philostrat. de Vit. Pyth. VII. 12. p. 347 Olear., wobei żugleich die Abstammung der Pythagorischen Weisheit aus Indien bemerkt wird. Ohne auf diese Nachricht, deren Quelle wir nicht kennen, viel Gewicht legen zu wollen, halte ich doch für bemerkenswerth, dass noch die Neuplatoniker, die so viel Pythagorisches angenommen hatten, sich dem Studium der Indischen und Persischen Philosophie widmeten, namentlich Plotin (Porphyr. de Vit. Plot. III. p. 51).

Ansichten vom Tod. 1) Dies sind dech wehl grossentheils sehr individuelle und markirte Züge, so dass sie an thatsächliche Kennzeichen (rexuspea) angränzen.

<sup>1)</sup> Strabo XV. p. 124 sqq. Zum Schlusse hier noch einige Andeutungen der Spuren, besonders sprachlichen, worin Neuere eine Fortplanzung des Buddhismus westwärts bis in die fernsten Abendländer zu verfolgen gesucht haben: Die Budier (Bovdios) des Herodot (I. 101. vgl. Steph. Byzant. p. 235), ein Medischer Volksstamm, worin K. Ritter (Erdk. II. p. 896. 799. 902) nicht weniger, wie in den daneben genannten Magiern, einen Priesterstamm vermuthet und zwar in jenen ersteren einen Buddhistischen; - Die Stadt Budea (Bovdea, Stephan. a. a. 0.) in Phrygien; - Die beiden Städte, Budea oder Budeon (Βούδωα, Βούδειον) genannt, die eine in Thessalien, die andere in Böotien; Der Heros Budeos (Βούδειος), der Sohn des Argos; Die Budea (Βούδεια), die Mutter des Erginos und vielleicht Eine Person mit der Buzyge, der Tochter des Lykos (Heyne Obss. in Iliad, XVI. 572 mit dem Supplem. Vol. VII. p. 768, vgl. das Felgende); - Der Aeginetische Heres Budien, der Oenone Vater (Pythaenetus in Aegineticis ap. Tzetz. Schol. in Lycophron. vs. 175. p. 446 Müller.: - από Οἰνώνης τῆς Βουδίωνος θυγατρός, vgl. C. O. Müller. Aeginetica p. 8 sq. und p. 140); — Die Thessalische Pallas-Athene (Minerva) Budea (Tzetz. ad Lycophron. vs. 359. p. 562: — Adneau The Βούδειαν - Βούδεια γαρ ή φρόνησις, ότι τοὺς βό ας αρότρω καὶ ζυγοῖς ὑπο-र्वेहर अर्थ. wo also die Athene-Budea aus dem Griechischen abgeleitet und mit der Buzyge identiscirt wird); - Butes und die Butaden (Bourns, Bouradus in Athen, Heayth. I. p. 755 Alb.), worüber K. Ritter (in der Vorhalle S. 408) sich so erklärt: - "Nur dadurch allein hebt sich der vielfache Widerspruch, dass Butes, später als Ahnherr der Butadischen Phratrie oder des Priestergeschlechtes, früher als Heros und vordem als Gott, der Eine, galt, welcher zu gleicher Zeit, wie Buddha-Vischnu, aus den Wassern hervorgehend, als androgynischer Awatar, im Krechtheus der wohlthätige Landesvater, Mann-Fisch (Schlangenfüssler), im Heraklidisch-männlichen Wesen zum Poseidon (vielleicht auch Butes wohl einst genannt, wie sein Sohn, Bouvou rou Hooudavos vios) ward, [die Stelle heisst im Etymol. M. p. 210 Heidelb. p. 191 Lips. vollständig so: - ovto Βούτης, Βούτου, Βουτίδης, του Ποσειδώνος ωίος. Man vgl. auch vorher unter Borradas] als weiblicher Gott in die männliche Pallas Athene sich umbildete, der die Butaden darum den Schirm trugen, weil eie auch Minerva Budea war und hiess, nämlich die aus den Wassern hervorge-32 \*



Ich beschliesse diese Bemerkungen mit einer Vermuthung: Nämlich wenn man an den Pythagorischen Frauenchor denkt, und vom Nearchos bezeugt findet, die Indischen Frauen hätten mit den Weisen gemeinschaftlich philosophirt, dagegen aber von einem andern Geschichtschreiber: die Brahmanen hätten die Weiber von der Philosophie ausgeschlossen; ferner wenn man die Wendung erwägt, welche in der Griechischen Sage der Seelenwanderungslehre auf die Person des Pythagoras gegeben wird, dass er zu wiederholtenmalen und in sehr verschiedenen Perioden auf Erden erschienen, so möchte man sich zu der Meinung hinneigen, es seyen besonders Buddhistische Ordnungen und Lehrsätze im Pythagorischen Leben und Lehren aufgenommen worden.

Hier möchte es wohl an seinem Platze seyn, auch von der Uebereinkunst Chinesischer Lehrsätze mit Griechischen etwas zu sagen. Ich werde aber vielmehr einen grossen Sinologen sprechen lassen. S. Mémoire sur la vie et les opinions de Lao-tseu, philosophe Chinois du VIe Siècle avant notre ère, qui a professé les opinions communement attribuées à Pytha-

gangene Erdenmutter, die Jungfrau, die Sonne, Kore, welche im Pontisch-Thrakischen Norden zur Thetis, am Tanais zur Mäetis ward." (Mar vgl. ebendaselbst S. 8. 164 ff. 432 ff.); — Der Indische Dreiverein von Saraswati, Lakschmi und Bhavani in dem sogenannten Sakti-Trimurti oder in der Dreiheit göttlicher Kräfte, in einem Bilde, das, wenn es anders ächt ist, unwillkührlich an das Auftreten der Pallas-Athene, der Aphrodite und der Herā vor dem Paris erinnert (s. Guigniaut Explicat. des planch. I. p. 4. nr. 17 zu pl. III); — Die Budinen (Boudīvot) jenseits des Don (Herodot. IV. 21. vgl. Ritter's Vorhalle S. 25 f. 30. 153 ff.); endlich die Ueberreste Buddhistischer Bildwerke, welche Britische Gelehrte neuerlich in Irland nachweisen zu können glauben (s. The round towers of Ireland or the History of the Tuath-De-Danaans for the first time unveiled; by H O' brien. Second edit. London und Dublin 1834. p. 466 sqq.); — welches Alles ich hier in flüchtigen Umrissen anzudeuten mich beschränken muss.

gore, à Platon et à leurs disciples; par M. Abel-Rémusat (in den Mémoires de l'Institut de France Vol. VII und besonders abgedruckt Paris 1823 und in des Verfassers Melanges Asiatiques Vol. I). Der Verfasser stellt (p. 51 sq.) folgende Ergebnisse seiner Untersuchungen der Lehren des Lao-tse auf: «Je résume en peu de mots les traits les plus remarquables de la doctrine de Lao-tseu. Ce philosophe, né dans une des provinces centrales de la Chine, à la fin du VIIe siècle avant notre ère, admet pour premier principe de toutes choses, comme les Platoniciens et les Stoïciens, la raison, être sublime, indéfinissable, qui na de type que lui même. Comme Platon, il donne à cet être un nom qui signifie la raison et la parole. Comme Pythagore, il rattache la chaine des êtres à la monade, à l'être existant seul et par lui même. Comme Platon, il voit dans le monde et dans l'homme une copie de l'archétype divin. Comme Pythagore et la plupart des anciens philosophes Grecs, il croit les ames des émanations de l'éther, qui vont s' y réunir à la mort; et de même que Platon, il refuse aux méchans la faculté de se réunir à l'ame universelle. Comme Salluste,2) il imagine entre les deux principes, l'intelligence et la matière, un lien d'harmonie qui est la vapeur unissante, le souffle de vie, l'ame universelle. Comme les Platoniciens, il oppose l'état primitif de l'intelligence divine avant la naissance du monde à son état actuel depuis le débrouillement du chaos et depuis qu'elle a pensé et crée l'univers. Comme eux encore, il compose une triade mystique et suprême, soit de trois temps de Dieu, soit de ses principaux attributs ou modes

<sup>1)</sup> Plato und die Platoniker nennen vielmehr das erste und oberste Princip, oder das Absolute: τὸ πρῶτον, auch τὸ ἔν, besonders auch τὸ ἀνα-θόν. Dagegen ist ihnen der λόγος erst das zweite Princip (s. meine Prolegomena ad Plotinum I. p. XXVI sq.). Der Verf. vergleicht nämlich das Chinesische Tao mit λόγος (s. S. 24 sq.).

<sup>2)</sup> Dieser Philosoph hat fast Alles dem Plotinos abgeborgt (s. Annot. in Plotin. II. 1. 2 und III. 2. 4).

d'action; et cette triade ineffable, il la désigne par un nom pris des hivres saints et qui n'a sa racine que dans la langue Hébraïque. ) Et toutes ces idées sent, à la Chine, si non particulières à Lao-tseu, au moins fort éloignées de celles qui constituent la doctrine commune, la philosophie morale de Confucius. Ces traits de ressemblance, et tant d'autres qu'on pourrait citer, ne nous semblent pas pouvoir être attribués au hasard. — Ces analogies sont trop frappantes, trop positives, trop multipliées, pour qu'an puisse y voir autre chose que les effets d'une communication. »?)

<sup>1)</sup> Dieses bezieht sich auf das heilige Trigramma, womit Lao-tse das Tao oder das absolute oder höchste Wesen bezeichnete: J-ki-wei oder J H V, welche Charaktere nicht der Chinesischen sondern einer fremden Sprache angehören. Abel-Remusat leitet sie nämlich, übereinstimment mit mehreren Jesuiten-Missionären, aus dem Ebräischen Jehova, Jas oder vielmehr lawe her (s. p. 44 sqq.). Theodoretus (haerett. fabb. compend. V. 3. p. 393 Schulze): To de 'Aia, tor orta. routo xal arexograτον ήν πας 'Εβραίοις, Σαμαρείται δε 'Ιαβαί ('Ιαβε, 'Ι α ή) αὐτὸ λέγουσω, άγνοοῦντες την τοῦ ὁήματος δύναμιν. Silvestre de Sucy nimmt das Aïa für das Ebräische 7778, sum, ich bin. Abel-Rémusat erklärt sich die Uebertragung des Ebräischen heiligen Gettesnamens auf das höchste Princip eines Chinesischen Systems durch die Annahme, dass ein Chinesischer Philosoph im sechsten Jahrhundert vor Chr. G. nach Persien und nach Syrien gereiset sey (p. 13), und Herr C. Fr. Neumann (Einleit. zum Lehrsaal des Mittelreichs S. 16), obschon er jene Ableitung des J-hi-wei aus dem Ebräischen dahin gestellt seyn lässt, bemerkt demohngeachtet: "Auffallend ist es in der That, dass Lao kiun nach dem einstimmigen Zeugniss seiner Chinesischen Biographen gegen das Ende seines Lebens nach Ta tsin, d. h. nach den westlichen Gegenden, reiste, um nie wieder in sein Vaterland zurückzukehren. Ein sicherer Aufschluss über diese Laute: JHi und Wei, aus welcher Sprache und von welcher Nation sie entlehnt wurden, würde uns über den Zusammenhang der Religion Lao's (d. i. des Lao tse, des Meisters der Tao sse, vgl. S. 37) mit denen des Westens belehren, und für die ganze Geschichte der Civilisation China's von der grössten Wichtigkeit seyn."

<sup>2)</sup> S. die vorhergehende Anmerkung am Schluss. — Hier mag noch eine Bemerkung über den Zusammenhang von Lehrsätzen des Lao tse

mit der Cabbala und dem Gnosticismus folgen: "Vor dem Chaos (sagt Lao tseu bei Abel-Rémusat p. 94 sqq.), welches früher war als die Geburt des Himmels und der Erde, war nur ein einziges Wesen, unendlich, still, unveränderlich und immer thätig; das ist die Mutter des Universum. Ich weiss seinen Namen nicht, aber ich bezeichne es durch das Wort Vernunft (raison). Der Mensch hat sein Vorbild in der Erde, die Erde im Himmel, der Himmel in der Vernunft, die Vernunft in sich selbst." Hierin findet Herr Matter (Histoire critique du Gnosticisme I. p. 88) ganz cabbalistische und gnostische Vorstellungen, und betrachtet den Lao tseu als einen Vorläufer der Cabbala und der Gnosis, mit dessen Ideen die Juden vielleicht während des Exils in Ober-Asien bekannt geworden seyen. Abel-Rémusat hatte bei diesen Sätzen des Chinesischen Lehrers schon selbst (a. a. O.) an die Potenzen girn, gogla, an die Feruers, die Ideen und die Aeonen erinnert. Ich erinnere hierbei an die Beschreibung der Weisheit im biblischen Buche dieses Namens Cap. VII. VS. 17 ff.

### II.

Gegemvärtiger Zustand der Indischen Literatur, besonders hinsichtlich der Geschichte Indischer Religion und Philosophie.

Nachtrag zu S. 3.

Habe ich im Vorhergehenden an mehrern Beispielen zu zeigen gesucht, welche Erläuterungen Indischer Glaubenslehren, Culte und Religionssecten Griechische und Römische Schriftsteller gewähren, so kann ich die Aufgabe dieses II. Nachtrags einem grossen Sanskritgelehrten überlassen. Herr Eugène Burnouf ist nämlich so freundlich gewesen, meine die Indische Quellenkunde betreffenden Fragen einer ausführlichen Antwort zu würdigen, 1) die ich meinen Lesern am besten mit seinen eigenen Worten mittheile, so dass ich meinerseits in den Anmerkungen nur die näheren Literarnotizen beifüge:

« Vous avez deja parfaitement vu que les mythes si colorés et si développés de l'Inde étaient à l'égard de quelque chose qui devait les avoir précédé, comme des amplifications, resultant du travail d'une imagination puissante occupée à tirer les conséquences les plus variées de quelques principes féconds. Cet état anterieur est tout entier ou apeuprès dans les Védas; mais les Védas nous sont encore inconnus, sauf les fragments publiés par Rosen. 2) Comme Vous avez, ce livre entre les mains, je n'en dirai qu'une chose, c'est qu'on peut le regar-

<sup>1)</sup> In einem Brief aus Paris vom 23. Juni 1836.

Rig - Vedae Specimen. Edidit Frid. Rosen. Londini impensis
 Ioannis Taylor 1830. 4to. Original - Text mit wörtlicher Lateinischer

der comme donnant une idée nette de la partie poétique des Védas. Or cette partie poétique est en même temps la partie religieuse (J'entends de la religion exterieure), puisque les fragments de poesies ne sont exactement autre chose que des prières aux divinités naturelles qui forment le fonds propre de l'ancien systeme religieux des Indiens. Voila pourquoi on les appelle Mantra par opposition aux Brahmana, ou aux fragments philosophiques, qui représentent la doctrine interieure et qui sont attachés à chaque Veda, fragments dont on a fait des réunions et des classifications dont quelques parties nous sont deja connues, sous le titre commun de Oupanichad. 1)

C'est encore parceque les Mantras ou hymnes ou prières appartiennent en propre au système exterieur que les Commentateurs Indiens appellent cette partie des Védas la base du Karma ou des oeuvres et par Karma on entend l'oeuvre religieuse, ou tant se qui touche à la religion considérée comme pratique et extérieure. Sans doute les fragments de Rosen ne s'étendent pas bien loin. Mais

Uchersetzung. — Der Uebersetzer folgt hauptsächlich Colebrooke's berühmter Abhandlung über die Veda's im 8. Bande der Asiatic Researches (s. das Procepium des Herrn Rosen p. 4. vgl. Heeren in den Götting. gelehrt. Anzeigen 1832. Nr. 5; wo dieser hochverdiente Veteran über den Zuwachs zur Indischen Quellenkunde bis zum gedachten Jahre Bericht erstattet). Ich werde im III. Nachtrag einige Proben aus Rosen's Specimen mittheilen.

<sup>1)</sup> Nicht Oupnek'hat, wie die oben schon angeführte Ausgabe des Anquetil Duperron betitelt ist; (s. Fr. H. H. Windischmann Praefat. ad Sancar. p. XIII sq.). — Ausserdem ist erschienen: Oupanichats, Theologie des Véda's; Texte sanscrit, traduit en Francais par L. Poley, Paris, Livr. I et II. 4to und ebendaselbst: Vedanta-Soutras, Philosophie des Véda's par L. Poley 4to. — Ich will hier sogleich den Titel der Windischmannischen Arbeit hierhersetzen, da bald nachher davon die Bede ist: Frid. H. H. Windischmanni Sancara sive de Theologumenis Vedantorum. Bonnae 1833. 8vo. Dás Jahr zuvor erschien ebendaselbst: Gymnosophista, sive Indicae philosophiae documenta. Collegit, edidit, enarravit Chr. Lassen. Vol. I. fasc. 1. Bonnae 1832. 4to.

comme j'ai lu à Londres 100 pages environ du 1 Volume du Rig-veda que prépare cet excellent et habile Rosen, je pais Vous affirmer que son Specimen donne une idée parfaite du earactère de cette partie du Veda. Seulement quand en aura le text, on saura de combien de noms on appellait le soleil. sous combien en adorait le feu, sous quelles denominations la terre, l'eau, l'athmosphère etaient invoquées. Mais ce seront toujours les mêmes notions d'une simplicité primitive, toujours les vastes membres de ce grand Purucha ou de cet esprithemme-monde, qui est l'expression à la fois philosophique et plastique (passez moi le mot) du pantheisme indien. Peur rattacher tous ces membres au corps an quel ils appartiennent, pour retrouver la vie qui les anime, il faudrait posséder une traduction des Upanichads; on y verrait même plus que le met du Système Védique chanté dans le Mantra; on y trouversit encore les Solutions diverses des differentes écoles; on entrerait par là dans le developpement philosophique d'un ancien thême religieux, qui a, je erois, été pris dans l'origine au propre. Ici encore nous n'avons que des fragments, mais ces fragments sont plus nombreux que ceux que nous possédons des Mantra. Il faut citer en première ligne l'excellent traité de Windischmann le fils, sur Sankara; On peut faire usage avec la plus grande sécurité de tous le textes des Upanichads qu'il a cités, il y en a de vraiment admirables et de tout a fait concluants sur le caractère propre de la plus ancienne philosophie brahmanique. Il y a aussi d'utiles éclaircissements a prendre dans les Fragments of the Veds traduits par Rammokun Roy et publiés a Londres d'après l'edition de Calcutta. 1) Mais ce bon brahmane qui était un peu charlatan poussait à l'unité, et sous ce rapport il faut se désier de ces traductions. Anguetit Duperron a, dans ces derniers temps,

<sup>1)</sup> Translation of several principal Books, Passages and Texts of the Veds and of some controversial Works on Brahmanical Theology, by Rajah Rammohun Rog. Second Edition. London 1832.

obtenue plus de créance pour son Upnek'hat; on s'est apperçu qu' il avait traduit avec la fidelité la plus scrupuleuse; c'est un livre dont on peut faire usage, quand il est possible de l'entendre, quand il n'y perce pas quelques interpolations musulmanes. Le traité de vans Kennedy est a tout prendre un livre interéssant, 1) mais malheureusement bien inégal. L'auteur a peu compris les documents qu'il avait sous les yeux. Je n'ai pas la confiance complette qu'il ait partout traduit ou fait traduire avec la plus grande exactitude, j'en juge par quelques parties du Bhâgavatapurana, dont je suis occupé depuis quelques années et que je reprends en ce mement. C'est cependant un livre qu'il faut consulter pour les fragments nombreux des Pourdnas qu'il contient. Nulle part encore on n'avait vu une réunion aussi considerable de textes religieux indiens; et quant à la manière dont les interprête l'auteur, elle lui appartient en propre; chacun est libre de l'admettre ou de la reponsser; dailleurs si Kennedy se trompe, on peut toujours s'en appercevoir, car je le crois de bonne foi.

Reste enfin le Manu; mais les parties religieuses en sont peu nombreuses. Il me paraît cependant qu'elles répondent plutot au système de Védas qu'a celui des Pourânas. Manu est le code des ages antérieures; cela se voit aux efforts que font ses commentateurs pour le concilier avec les pratiques actuelles. Ses dieux sont les puissances naturelles, comme dans le Véda; le developpement pouranique n'y a pas encore pénétré. C'est un bien beau livre, à coté des Védas, que nous ne connaissons pas encore, et des poemes epiques, comme le Mahdbhárata et le Ramayan, que nous ne pourrons manquer

<sup>1)</sup> Researches into the nature and affinity of ancient and Hindu-Mythologie, by vans Kennedy. London 1831. Das Wesentlich-Verdienstliche dieses Werks sind also die Auszüge aus den Purana's. Dagegen hat der Verf. zum Theil sonderbare Ansichten, und sein Standpunkt ist entfernt von dem Beutscher Sprach-Alterthumsforscher und Mythologen.

de connaître bientet. Il faut Vous servir plutot du *Haughton'*) que de toute autre édition. La traduction de *Jones* a un cachet antique de simplicité qui approche de l'original.»

<sup>1)</sup> Manava Dharma Sastra, or the Institutes of Menu ed. by Gr. Ch. Haughton London 1825. 2 Voll. 4to. — Ueber Manu's Gesetzbuch hat v. Chezy im Journal des Savans 1831. p. 18 sqq. mit Hinsicht auf die Mosaische Gesetzgebung und auf den Culturzustand der uralten Inder einige Betrachtungen angestellt, in der Anzeige von: Manava Dharmasastram, Lois de Manou, publiées en sanscrit avec des notes contenant un choix de variantes et de scholies, par Aug. Loiseleur. I. Vol. Paris 1830. Von dem Herausgeber erschien später eine Französische Uebersetzung: Lois de Manou traduites du Sanscrit et accompagnées des notes explicatives, par A. Loiseleur. Paris 1833. - Aber wenn Herr Burnouf das Gepräge antiker Einfachheit an der Uebersetzung des edlen Jones mit Recht rühmt, so muss von des Herrn Loiseleur Uebersetzung das gerade Gegentheil gesagt werden; - so sehr ist letztere manchmal in einen fast ans Komische anstreifenden modernen Ton verfallen; und es scheint unmöglich, durch das Organ einer solchen Sprache sich den Eindruck des hohen Alterthums zu verschaffen, dessen Geist aus jenen Gesetzen spricht. — Uebrigens vergleiche man auch des Herrn Ewald Bericht in den Götting. gelehrt. Anzeig. 1833. Nr. 141 - 143.

### M.

Die Veda's, Grundzüge der ältesten Lehre, Proben von Ton und Art.

### Nachtrag zu S. 3.

Was nun zuvörderst jene Mantra's betrifft, so sind sie in der That nichts anders als Anrufungen und Gebete an die natürlichen Dinge, deren Anblick und Empfindung die Bewunderung des Menschen rege machen und ihn seine Abhängigkeit von ihnen fühlen lassen, das Firmament, Sonne, Mond, Feuer, Wasser u. s. w.;¹) und wir treffen also in diesen uralten Indischen Liturgien dieselben Gegenstände des Cultus an, welche uns die Alten auch bei den Persern und Griechen nachweisen.²) In Betreff dieser Indischen Anrufungen entsteht nun sogleich die Frage, ob und in wie weit jene natürlichen Wesen, die in jenen Hymnen besungen werden, verkörpert wurden. Einer der neuesten Geschichtschreiber der Philosophie äussert sich darüber so:³) «In den ältesten Theilen der Weda's

<sup>1)</sup> Colebrooke in den Asiatic Research. VIII. p. 398: "It may be here sufficient to observe, that *Indra*, or the firmament, fire, the sun, the moon, water, air, the spirits, the atmosphere and the earth, are the objects most frequently addressed etc."

<sup>2)</sup> S. Herodot. I. 131. Plato Cratyl. p. 397. c. vgl. oben den Allgemeinen Theil dieses Werks Einleit. S. 4 ff. und das vorhergehende erste Capitel dieses Besonderen Theils.

<sup>3)</sup> Heinr. Ritter Geschichte der Philosophie I. S. 98.

herrscht die Naturreligion, d. h. die Naturkräfte, welche am meisten den Menschen mächtig oder auffallend sich erweisen, wie die Gestirne und die Elemente, werden als Götter verehrt; von Verkörperung des Göttlichen in menschliche Gestalt ist dagegen nicht die Rede. Allein schon in Mantra's des Rig-Veda, welcher bekanntlich zu den ältesten gehört, zeigt jene Neigung zum Anthropiziren sich eben so bemerklich, wie wir sie bei den ältesten Griechen nachgewiesen haben, obwohl, eben wie bei diesen, noch frei von weiteren mythologischen Entfaltungen, wie die Purana's sie mit sich bringen. Sowerden wir z. B. in den unten mitzutheilenden Proben aus dem Rig-Veda das Feuer (Agnis, den Feuergott) nennen hören: König, Wagenlenker, Götterversammler, Sohn der Stärke, Opferer, reicher Gott, u. s. w.

Aber neben jener kindlich naiven Einfalt dieser Aeusserungen eines uralten Naturdienstes tritt sofort entschieden hervor die Ahnung der Einheit eines grossen kosmischen Geistes und Leibes zugleich, jene allgemeine Beseelung aller Dinge,<sup>2</sup>) jener durchgreisende Pantheismus, der seinem Wesen nach philosophisch und plastisch zugleich, wie ihn im vorigen Nachtrage Burnouf glücklich bezeichnet, alle unter den mannigsaltigsten Namen angerusenen Naturkräfte und Naturelemente als die riesigen Glieder des grossen Purucha, d. i. des Einen, Geist, Mensch und Welt zugleich, verehret; kutz ohngesähr so, wie die spätere telestische Poesie der Griechen ihren Pan<sup>3</sup>) darstellte: — Pan ist das Weltall,

<sup>1)</sup> Colebrooke a. a. O.: "Every line (of the prayers contained in the Veda) is replete with allusions to mythology. Not a mythology which avowedly exalts defined heroes (as in the Purana's); but one which personifies the elements and planets etc."

<sup>2)</sup> H. Ritter Gesch. der Philos. L. S. 99 und 128.

<sup>3)</sup> Orphica, hymn. XI (10) 1 — 3, nach der Uebersetzung von Dietsch.

Himmel augleich und Meer und allbeherrschende Erde, Und unsterbliche Glut; denn dies sind die Glieder vom Pane. Dieses ist im Allermeinen das Thema dieser in Kindesunschuld gesprochenen Gebete an die Natur in ihren Erscheinungen und Kräften. Wer will nun sagen, wie und in welchem Sinne es zuerst variirt worden sey. Die jenen Gebeten und Anrufungen (Mantra's) angehängten Bråhmana's verrathen schon sehr verschiedene Wendungen. Da hören wir vom Wasser, aus dem alle Dinge geworden, vom Weltei, woraus die Wesen hervergegangen, so wie von der Decomposition eines Urleibes (Brahma), in die Geschlechter der Menschheit, d. h. nach Indischer Ansicht in die Casten Bharata's (Indiens) vertheilet. Vorherrschend ist besonders, dass ich so spreche, die vegetabile Auffassungsart, wonach die Welt und die ihr inwohnenden drei Weltmächte (die drei grossen Dejota's) im Kelche des Lotus ihre Geburtsstätte haben, und wonach die Momente aller realen Erscheinungen in pflanzenartiger Entwickelung vorgestellt sind, wie wir aus dem zweiten Capitel und aus dem ersten Nachtrag dazu ersehen. In so weit dabei die männliche Potenz vorwaltet, kana man von dem Urcultus eines Indischen Bacchus-Siva sprechen, wie der Französische Bearbeiter dieses Werkes thut: ) . Cette antique religion des Brahmanes était donc une sorte de panthéisme, enté apparement sur les idées dominantes et fondamentales de la religion populaire qui, selon toute vraisemblance, ne fut autre, dans son origine, que le culte de Siva-Mahadeva, le grand Bacchus ou le Bacchus indien. Vint ensuite la doctrine de l'emanation qui rendit raison du monde physique et des personifications populaires, épura, compléta le système, et en fit l'une des plus grandes créations de l'esprit humain. Alors seulement on commença à distinguer le monde d'avec sa cause suprême, la matière d'avec l'esprit; mais, dans nombre de passages

les plus sublimes et probablement les plus anciens de Védas,

<sup>1)</sup> Guigniaut in einer Note unter dem Text I. p. 154.

on retrouve le caractère primitif de cette religion fondée sur la nature, dans un invincible tendance au panthéisme qui fut son origine. On pourrait ajouter que la doctrine des Védas tout entière, et dans son plus haut développement, n'est encore qu'un panthéisme rationnel et philosophique combiné avec le monothéisme le plus pur, le plus idéal, le plus absolu qui se puisse concevoir. » - Es gab aber auch eine andere Ansicht welche das weibliche Princip als vorwaltend setzte, und in ihm die Kraft der männlichen Gottheit erkannte. Daher iene Trennung von Hindu-Secten, in solche, welche das weibliche, und in die, welche das männliche Wesen derselben Gottheit verehren. 1) Entschieden aber kündigt sich in bestimmten Stellen, Mythen und Bildern der Glaube an die mannweibliche Natur der Gottheit aus.2) Eine Hauptstelle der Art begleitet der neueste Schriftsteller über diese Religionen ) mit folgenden Betrachtungen: «Schärfer, wie in den vorher angeführten Stellen tritt in dieser letzteren 1) die Vorstellung von der ursprünglichen Mannweiblichkeit des göttlichen Wesens hervor. Es herrscht im Einzelnen überhaupt keine bestimmte systematische Uebereinstimmung in den Ansichten der Wedas. Im Allgemeinen zwar spricht sich in ihnen, in einer pantheistisch makrokosmisch-mikrokosmischen Auffassungsweise, in welcher eine in die Natur hineingeschaute Geisterwelt verehrt wird, überall derselbe Geist aus; die Welt

H. Ritter Gesch. der Philos. I. S. 130. vgl. Colebrooke Asiat. Res.
 VII. p. 280.

<sup>2)</sup> Asiat. Res. VIII. p. 404.

<sup>3)</sup> P. F. Stuhr Die Religions-Systeme der heidnischen Völker des Orients S. 75.

<sup>4)</sup> Nämlich bei Colebrooke As. Res. VIII. p. 404. Ich bemerke hierbei, im System der Sivadiener wäre dies ein Wesen wie die mannweibliche Mise der telestischen Poesie der Griechen, von der es (Orphic. XLII. 4) heisst:

<sup>&</sup>quot;Männlich und weiblicher Form, zweileibiger Löser Iakchos" (διφυῆ λύσειον Ἰακχον).

wird nur geachtet als ein, in der Entfaltung der göttlichen Wesensfälle Entstandenes, an welchem im Ganzen, wie in allem Einzelnen das Wesen der Gottheit sich abspiegele, und demselben als innerer Bestand einwohne. 1) Allein in Rücksicht auf die Vorstellung von dem Hervorgehen des Mannigfaltigen aus dem Einen, der Welt aus dem Geiste Gottes, so wie von den verschiedenen vermittelnden Entwicklungsstufen der Schöpfung, sind in den Weda's die Ansichten nicht auf eine zusammenhängende Weise zu einem bestimmten Lehrbegriffe geordnet. 2)

Wir dürsen uns daher nicht wundern, dass auch bei der weiteren Entwickelung und Vergeistigung der Lehre sich viele Verschiedenheiten zeigen. Das Wesentliche ist, dass wir bemerken, wie die vielen und vielnamigen Gottheiten der Veda's in der höheren Theologie auf drei zurückgeführt werden, die aber auch wieder in Einen Gott aufgehen. Dies wird besonders klar und bestimmt ausgesprochen im Ansang des Index zu Rig-Vetla, auf die Auctorität der Niructa und der Veda's selber: Der Gottheiten, heisst es dorten, ) sind einzig und allein Drei; ihre Orte sind die Erde, die mittlere Region (der Lustraum) und der Himmel; [sie sind] nämlich das Feuer, die Lust und die Sonne. Sie werden einzeln genommen als die Gottheiten der mysteriösen Namen ) bezeichnet,

<sup>1)</sup> Asiat. Res. VIII. p. 426. 432. 444. 475. Transact. of the royal Asiatic Society II. p. 35. Translat. of several books of the Veds by Rajah Rammohun Roy p. 74. Manu XII. 118—122. Windischmann Sancara p. 146.

<sup>2)</sup> Asiatic Researches. Vol. VIII. p. 442.

<sup>3)</sup> Colebrooke Asiatic Research. VIII. p. 396 sq.

<sup>4)</sup> Bhur, Bhuvah und Swar, d. i. die Erde, die Luft und die Himmel. Man nennt diese Namen die Vyahriti's (s. Manu's Gesetzb. Cap. II. vs. 76); sie stehen gewöhnlich vor der Gayatri, welche mit dem mystischen Pronomen tad (das höchste Wesen) beginnt; vor diesen Namen geht das heilige Monosyllab Oum voraus, welches auch Prana heisst; Correlata in Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

und Prajapati, der Herr der Creaturen, ist die Cellectiv-Gettheit von ihnen (d. h. die sie alle drei in sich als in die Einheit aufnimmt). Die Sylbe O'm (Oum, Aum) spricht jede der drei Gotthesten aus (d. h. jede Gotthwit der drei Welten wird durch O'm bezeichnet ); sie gehört dem an, welcher den höchsten Ort bewohnt (Paraméshthi); der unendlichen Einheit (Brahma); dem Gotte (Deva); der über Alles waltenden Seele (Ad'hyatma). Die übrigen Getthelten, welche die drei Regionen bevölkern, sind Theile (Ausstüsse) der drei Götter, denn sie werden auf mannigfaltige Weise benannt und beschrieben mit Bezug auf ihre verschiedenen Thätigkeiten. Aber in Wahrheit (wirklich) giebt es nur eine Gottheit die grosse Seele (Mahán átmá), welche die Sonne (Surya) genannt wird, denn die Sonne ist die Seele aller Wesen. 1) Jene Dreiheit von Göttern wird ebenfalls unter verschiedenen Namen aufgeführt und, mit verschiedenen Prädicaten belegt, unter verschiedenen Eigenschaften vorgestellt; so z. B. unter drei Namen des öffentlichen Cultus, heisst es in den Veda's: Vischnus wohne in der Bigenschaft der Wesenheit (Sattwa), Brahma in der der Irdischheit (Raja), Rudras (Siva) in der der Finsterniss (Tama).2) Hier sind also die

dieser theologisch-philosophischen Sprache sind: tad (Er, d. i. das unoffenbarte Wesen), sat (d. i. das durch die Schöpfung offenbarte Wesen), und asat (Non ens, das Nichtwesen) d. h. die Phänomene oder die Welt der Erscheinungen (s. Colebrooke a. a. O. p. 397. vgl. Guigniaut Notes et Eclairc. I. p. 601 sq.).

<sup>1)</sup> Colebr. und Guign. a. a. O. Statt der Sonne wird zuweilen auch das Feuer (Agnis), zuweilen die Luft (Vayu) mit der grossen Seele identificirt. Wenn Colebrooke bemerkt, die alte Religion der Hindu's habe nur Einen Gott anerkannt, so macht er dabei darauf aufmerksam, dass in diesem Monotheismus jedoch Geschöpf und Schöpfer nicht gehörig unterschieden seyen. — Wir werden sagen: Es war ja eben auch ein pantheistischer Monotheismus.

<sup>2)</sup> Guigniaut in einer Anmerkung zum Text I. p. 239; worüber man die Erläuterung Wilh. v. Humboldt's Ueber Bhagavat-Gita S. 30 ff. zu Rath ziehen muss.

drei grossen Götter und ihr Collectivum, die Weltseele, nicht mehr als Elemente und als Naturtheile, sondern als qualitative Abstractionen aufgefasst. Die Vergeistigung stellt sich als vollendet dar in Sätzen wie folgende: «In dem Verstande (Vernunft, intellect) ist jegliches Ding gegründet; die Welt ist des Verstandes Auge, und Verstand ist seine Gründung. Vernunft (intelligence) ist (Brahma) das grosse Eine; 1) ferner wenn das höchste Wesen als Vernunft, Wahrheit und Rede bezeichnet wird; oder wenn es heisst:2) «Brahma, welcher Vernunft ist mit Glückseeligkeit, ist der beste Weg (zur Zufriedenheit) für den edelmüthig sich Hingebenden, der ihn kennet und besestigt bleibt (in Ausmerksamkeit). - Hier stehen wir schon auf dem Boden der Ethik; denn durchgängig werden in den Veda's die Vorschriften der Moral aus dem Locus de Deo als praktische Folgerungen abgeleitet. In Gesprächen eines Sohnes mit seinem Vater, eines Schülers mit seinem Lehrer, in Versammlungen von Weisen werden Fragen ansreworsen über das Wesen der Gottheit und, wenn die verschiedenen Antworten gefallen und nach Beseitigung unrichtiger Vorstellungen, der Begriff mit Anerkennung Aller endlich festgestellt ist, wird unmittelbar daraus die allgemeine Maxime oder der oberste Grundsatz für alle Handlungen des Lebens gezogen. So findet z. B. in dem Gespräch eines Vaters mit seinem Sohne der letztere als Endergebniss der Fragen und Antworten: Brahm sey Glückseeligkeit.3) Auch auf diesem praktischen Gebiete geben sich mannigfache Differenzen als

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Colebrooke a. a. O. VIII. p. 427.

<sup>2)</sup> A. a. O. und p. 448: "Brahme, who is intellect with [the unvaried perception of] felicity is the best path [to happiness] for the generous votary, who knows him, and remains fixed [in attention]."—Sătze, die an den Ausspruch des Evangeliums (Joh. XIV. 6) erinnern: "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben."

<sup>3)</sup> Asiat. Res. VIII. p. 454 sq. vgl. VIII. p. 463 sqq. und H. Ritter Gesch. der Philosoph. I. S. 128 ff.

Lehrmeinungen der verschiedenen Schulen kund, und das Gespräch des Brahmanen Mandanis mit Onesikritos giebt gerade zum ebenerwähnten Resultat der zuletzt angeführten Unterredung einen Beleg für eine entschiedene Differenz des Moralprincips. Mandanis sagt nämlich: «Die beste Lehre sey die, welche Lust  $(\dot{\eta}\delta o\nu\dot{\eta}\nu)$  and Unlust  $(\lambda\dot{\nu}\pi\eta\nu)$  aus der Seele verbanne. Unlust aber sey von Arbeit  $(\pi \delta \nu o_5)$  verschieden, jene der Seele feindlich, diese ihr befreundet. (selbst) -pflegten die Körper an Arbeit zu gewöhnen, damit die Vernunftkräfte gestärkt würden; wodurch sie auch die Ausbrüche der Zwietracht zu dämpfen und für Alle Rathgeber zur Wohlfahrt im öffentlichen und im Privatleben zu werden im Stande wären. »1) - Also auch hierin zeigt sich, dass nicht thatenloser Quietismus die Lehre und Gewohnheit aller Indischen Schulen war; wie wir denn auch im vorigen Nachtrag aus Griechischen Berichten ersehen haben, dass Gymnosophisten sich von ihren Schülern Rechenschaft über ihr Tagewerk haben geben lassen. Im Bhagavat-Gita herrschen dieselben Grundsätze der Pflicht rüstiger Thätigkeit.

Ich lasse nun einige Stellen aus dem Rig-Veda folgen, zuerst aus Rosen's Specimen nach dessen wörtlicher Lateinischer Uebertragung aus dem Sanskrit, der ich eine Deutsche Uebersetzung und einige Anmerkungen beifüge; sodann einen Hymnus nach Colebrooke's Englischer und Bopp's daraus entlehnter Deutscher Uebersetzung:

Baradvaja's Hymnus auf Aurora.

Rosen p. 7.

vs. 2. Formam revelas splendida Aurora Dea radians luminibus.

<sup>1)</sup> Stravo XV. p. 716. p. 138 sq. ed. Tzsch. vgl. H. Ritter a. a. O. Diese ethische Ansicht jenes Brahmanen stimmt mit den Sätzen Plotin's

- vs. 8. Ut heros telis feriens repellit hostes, ita ipsa celeriter fugat tenebrarum quasi turbas.
- vs. 5. Tu invehere equis, invicta Aurora: divitias adfers ad usum,
  - Tu, coeli filia, Dea, quae matutina prece colenda, admiranda es.
- vs. 6. Tuam ad lucem et aves linquunt domicilium et homines cibo fruentes:
  - Prope versanti largiris multas opes, diva Aurora, cultori mortali.
  - Die Gestalt enthällest Du glänzende Aurora Göttin strahlend durch Lichter.
  - Wie ein Held') mit Pfeilen treffend die Feinde zurückdrängt, also scheuchet sie schnell gleichsam der Finsterniss wüste Schwärme.<sup>2</sup>)
  - Du fährest auf Rossen einher, unüberwindliche Aurora, bringest Reichthümer zum Nutzen;
  - Du Tochter des Himmels, Göttin, die Du durch Morgengebet zu verehren, zu bewundern bist,
  - Bei Deinem Lichte verlassen die Vögel ihr Lager') und die Speise geniessenden Menschen:
  - Dem, der Dir nahe, verleihest Du viele Güter, göttliche Aurora, dem sterblichen Verehrer. •)

# Des Atreyas Hymnus auf Agnis.

p. 11.

vs. 2. Agnis Deorum arcessitor, quem hominis liberalis, pii,

zusammen I. 4. 2. ότι ήδονή πάθος έστί und VI. 7. 26. p. 1312 sqq.: ή ήδονή οὖκ αὐταρκες.

<sup>1)</sup> Der Psalmist (XIX. 6) vergleicht die Sonne mit einem Helden.

<sup>2)</sup> Vgl. Orphica, hymn. in Auroram LXXIX. 4. 5.

<sup>3)</sup> S. Orphica LXXIX. 10. 11. vgl. Sophoclis Electra vs. 17-19.

<sup>4)</sup> S. Orphica a. a. O. vs. 6 und vs. 11.

Sacrificia assequentur oblationesque glorium conforentes;

- vs. 8. Quem infantis instar parvuli gignuat ligna attrita, Sospitatorem mortalium hominum; Agnim pie colendum.
- vs. 4. Aegre prehenderis suboles quasi serpentium, Magnas qui comburis sylvas.

p. 18.

vs. 7. Illam nobis Agnis, vir potentissime, abundantiam adfer.

Is propulsate hostes, is nos nutrito, esteque ad cibi impetrationem adiator.

Itaque es in proeliis nobis auxilio.

Agnis Berufer der Götter, ') den des edelmütbigen, frommen, wohlopfernden Menschen

Opfer erreichen und die Ruhm erwerbenden Spenden; Den einem kleinen Kinde gleich<sup>2</sup>) erzeugen geriebene Hölzer,

Den Heiland der sterblichen Menschen, den fromm zu verehrenden Agnis.

Schwer bist Du zu greifen gleichenm die Brut der kriechenden (Schlangen);

<sup>1)</sup> In einem folgenden Hymnus auf denselben Feuergott Agnis heisst es: "is properet ad invitandos deos." Liegen etwa hierbei Vorstellungen zum Grunde, den Orphischen und Pythagorischen ähnlich, wonach der Feueräther als der gemeinsame Wohnsitz der Götter gedacht, das Urfeuer die Wache des Zens genannt, und Hestia-Vesta als in der Mitte desselben wohnend und verbleibend gedacht wurde? S. Platon. Phaedr. p. 246. e. mit den Auslegern. Aristoteles de coelo II. 13. Orphica hymn. LXXXV. 2, wo es von der Hestia beisst:

<sup>&</sup>quot;welche die Mitte bewohnt des Hauses der ewigen Glutkraft."

<sup>2)</sup> Wie das Italisch-Pränestinische Feuerkind, am Feuerheerde von einem in der Mutter Schoos gefallenen Funken erzeugt, und mit Vulcan's Hilfe seine Wundergeburt durch ein das ganze Volk umströmendes Feuermeer beweisend (Servius ad Aeneid. VII. 678 sqq.; Interprr. Virgilii Vaticani 1. 1. und Mythographus Vaticanus II. 184).

Der Du grosse Wälder verbrennest.')

Jenen Ueberfluss bring' uns ') Agnis, mächtiger Mann.

Er vertreibe die Feinde, er ernähre uns, und sey unser

Helfer zur Erlangung der Speise.

Also komme Du in den Schlachten uns zu Hilfe.

Des Visvamitras Hymnus auf die Sonne.

vs. 2. Eam libens accipe laudem meam; desiderantem visita mentem,

Vir amans veluti mulierem.

p. 15.

- vs. 8. Qui omnes perspicit res atque conspicit,
  Is nobis Sol tutor esto.
- vs. 4. Illam splendidi Solis praeclaram lucem meditamur, Qui mentes nestras ducere velit.
- vs. 5. Splendidi Solis nos, cibum desiderantes, supplicatione Adorabilis donum precamur.3)

Dieses mein Lob empfange gern; den sehnenden Geist besuche, wie ein liebender Mann das Weib.

Der alle Dinge durchschaut und erschaut, 1)

Dieser Sonnengott'sey unser Hort.

Dieses herrliche Licht des glänzenden Sonnengottes bedenken wir.

Der unsere Geister leiten wolle. )

<sup>1)</sup> Orphica hymn. in Vulcanum LXVII. 5. παμφάγε, πατδαμάτως.

<sup>2)</sup> Orph. hymn. LXXXV. 7. "Hauche dem Glücke Gedeihen" (ὅλβον ἐπισνείουσα).

<sup>3)</sup> Diesen Hymnus hat auch Herr Bopp Ueber das Conjugationssystem der Sanskritsprache S. 273, nach der Englischen Uebersetzung Colebrooke's, Deutsch mitgetheilt.

<sup>4)</sup> Orphica hymn. in Solem VIII. 14. vgl. Homeri hymn. in Cerer. vs. 69 sq.

<sup>5)</sup> Orph. VIII. 16, wo Helios (der Sonnengott) ganz auf ähnliche Weise, wie hier, geistig und sittlich aufgefasst, und Zeiger der Gerech-

Der glänzenden Sonne, der anbetungswürdigen Gabe erbitten wir, nach Speise verlangend, mit Flehen.

# Des Vasisthas Hymnus auf Agnis.

## p. 17.

- vs. 3. Ille Agnis nostras opes paratas custodito undecunque, Et nosmet ipsos servato a delicto.
- vs. 4. Novum nunc hymnum Agni, coelorum accipitri, cano.
  Opes multas dato nobis.
- vs. 5. Cuius fulgor gratus est visui, veluti divitiae patriflios habenti,

Agnis, dominus sacrificii ardentis.

Jener Agnis bewahre unsere erworbenen Güter allerseits, Und uns selbst behüte er vor dem Vergehen. 1)

Einen neuen Hymnus singe anjetzt ich dem Agnis, der Himmel Falken, 2)

Viele Güter gebe er uns;

Dessen Schimmer angenehm ist dem Gesicht, gleichwie Reichtnumer dem Söhne habenden Vater,

Agnis, der Herr des brennenden Opfers.

tigkeit (δεϊκτα δικαιοσύνης) angeredet wird; Ideen, welche der ältera Lehre von Staat, Gesetz und Recht zum Grunde liegen. (Man s. z. B. Cicero de Legg. I. 7 sqq.)

<sup>1)</sup> Orphica h. LXXXV. 4.

<sup>2)</sup> Rosen bemerkt: "Coeli accipiter dicitur ignis, credo, quia fumus celeriter in coelum escendit. Accipitris imagine uti solent, ubi aliquid velox depingunt." Auch im oben berührten Mythus vom Sohne des Vulcanus dem blinzelnden Caeculus ist die Ursache und Wirkung von Feuer und Rauch genealogisch aufgefasst, aber auf andere Weise, Der Indische Ausdruck Falke des Himmels könnte aber vielleicht auch in Verbindung stehen mit der Vorstellung der feurigen, in die Sonne blickenden Himmelsvögel der Persischen Bildnerei und Bildersprache.

## Desselben Hymnus auf Agnis.

### p. 21.

vs. 1. Cum laude vobis Agnim et cum veneratione roboris filium voco.

Dilectum sapientissimum regem, bonum sacrificem, universi nuncium immortalem.

vs. 2. Is iungat splendidos omnia tutantes equos, is properet ad invitandos deos, multum vocatus, Bene laudatus, venerandus faustus, divitiarum praecellens thesaurus inter homines.

Mit Lob ruf' ich euch Agnis und mit Ehrsurcht, den Sohn der Stärke, 1)

Den geliebten, den sehr weisen König, den guten Opferer, des All unsterblichen Boten.

Er schirre an die glänzenden Alles beschützenden Rosse, er eile die Götter einzuladen,<sup>2</sup>) der viel gerufene,

Der wohl gelobte, der verehrungswerthe, der glückliche, der Reichthümer vortrefflicher Schatz unter den Menschen.

### p. 23.

vs. 5. Tu, Agnis, es domicilii dominus, tu sacrifex in nostro sacrificio.

Tu sacerdos omnium exoptatissime, sapiens; immola et fruere optimo.

vs. 6. Da divitias supplici, o fausta peragens: tu enim divitiarum largitor es.

In nostro sacrificio diligentem fac omnem sacerdotem, et qui cultor Tui est, eius auge felicitatem.

<sup>1)</sup> Orphica h. LXXXV. 1.

<sup>2)</sup> S. oben des Atreyas Hymnus auf Agnis vs. 2 und die Anmerkung dazu. Uebrigens hat diese Schilderung des mit Rossen fahrenden Feuergettes nicht allein mit aktestamentlichen Dichterstellen sondern auch mit den Persischen Schilderungen des Mithras Achnlichkeit.

Du, Agnis, bist des Wohnsitzes Herr, 1) Du Opferer bei unserer Opferhandlung.

Du Priester, von allen der erwünschteste, Weiser; opfere und geniesse des Besten.

Gieb Reichthümer dem Fiehenden, o Glückliches Vollbringender: denn Du bist der Reichthümer Geber.

Bei unserm Opfer mach sieissig jeglichen Priester, und wer Dein Verehrer ist, dessen Glück vermehre.

Des Vasishtha Hymnus auf den Regengott.

vs. 1. Pluvium laudate, coeli filium, propitium:

Is nobis cibum date.

D. 25.

vs. 3. Qui prolem herbarum vaccarumque efficit et equarum, Pluvius, atque mulierum.

Den Regengott lobet, des Himmels Sohn, den gnädigen; Der gebe uns Speise. 1)

Der das Geschlecht der Kräuter, der Kühe hervorbringt, auch der weißlichen Rosse, der Regengott, auch der Weiber.

# An den Agnis.

vs. 1. Holocausto divitem deum et divinis cantibus Sacrificiisque clare lucentem venerabundi nos colimus Agnim.

Mit dem Brandopfer preissen wir ehrfurchtsvoll den reichen Gott,

Mit göttlichen Gesängen und mit Opfern den hellleuchtenden Agnis.

<sup>1)</sup> Orphica h. LXVII. 8; wo es vom Hephästos heisst: "Jegliches Haus und jegliche Stadt ist, jegliches Volk Dein."

 <sup>2)</sup> Orphica h. XXI. 1 und 7. Er wird auch in diesen Mantra's der tausendäugige Herrscher und Indra genannt, der den Regen in Schauern horabsendet, der Donnergott, der Bergespalter (vgl. Orphica h. XIX. 9 und 19). Im Nachtrag I ist aus einer schriftlichen Mittheilung E. Burnouf's

In demselhen Rig - Veda ist; noch ausumeichnen ein Hymnus (Mantra), worin Vatsch (Rede, Sprache, West), Ausfluss der Sonne und wirksame Kraft des Brahma, sich selbst als die hohe allgemeine Weltseele preiset.1) . Ich schweife (wandle) mit den Rudra's, mit den Vasu's, mit den Adytia's, mit den Visvadeva's. Ich halte anfresht die Sonne und das Meer (Mitra und Varune), das Firmament (Indra) und das Feuer und die beiden Aswins. Ich stätze den Mond (Soma, Lunus), den Zerstörer (der Feinde) und (die Sonne genannt) Twashriti, Pushan eder Bhaga. Ich verleihe Beichthum dem redlichen Gelober, der Opfer verrichtet, Gaben darbringt, und Genüge leistet (den Gottheiten). - Ich, die ich die Känigin bin, die Verleiherin des Beichthuns, die Besitzerin von Wissenschaft und Erste von densa, welche Verehrung verdienen. die die Getter geben, allgemein, allgegenwärtig und durchdringend alle Wesen. Wer Nahrung geniesset durch mich, so wie wer sicht, ethmet, höret durch mich, doch mich nicht kennet, ist verloren. Höret denn das Wort das ich aussproche: Ich erkläre dies selbst, die ich verehret werde von Göttern und Menschen. Ich mache stark, wen ich erwähle, ich mache ihn Brahma (vollkommen, heilig) und weise.

Für Rudra (Siva) spanne ich den Bogen zu tödten den Dämon Feind von Brahma, für das Volk führe ich Krieg (gegen seine Feinde), und ich durchdringe Himmel und Erde.

bemerkt worden, dass aus diesem und ähnlichen Hymnen der Veda's eine schöne Episode im Mahabharata gebüdet worden, wo Indra, als Zeus κεραύνιος und ὖέτιος (pluvius), die Urwolke Vritra mit seinem Blitze trifft, und den fruchtbaren Regen aus ihr hervorlockt.

<sup>1)</sup> Englisch aus dem Sanskrit übersetzt von Colebrooke in den Asiat. Res. VIII. p. 402 sq.; daraus Französisch von Guigniaut Notes I. p. 602 sq.; Deutsch von Bopp (Conjugat.-System S. 291 f.); woraus ich diesen Gesang mittheile. Letzterer bemerkt, dass nach der nordindischen Aussprache Vatsch den Laut von Votsch haben, und so dem Lateinischen vow ziemlich entsprechen würde.

Ich trug (gebar) den Vater im Haupte dieser allgemeinen Weltseele, und mein Ursprang ist in der Mitte des Meeres, und deshalb durchdringe ich alle Wesen und berühre diesen Himmel mit meiner Form. 1)

Ursprünglich zeugend alle Wesen gehe ich vorüber gleich dem Lusthauch; ich ober diesem Himmel, über diese Erde hinaus, und was der Eine Grosse ist, das bin Ich.

Ist in diesem Hymnus des Worts die Identität des Realen und Idealen so zu sagen handgreiflich, so wird dem Einsichtigen doch auch in den andern Gesängen die gegenseitige Durchdringung von Leib und Geist, die allenthalben herrschend ist, nicht entgangen seyn. — Dass die Sonne, im Cultus der alten Indier so sehr hervortretend, <sup>2</sup>) zur Intelligenz wird, zeigt sich auch in der Aegyptischen Religion, wo Neith-Isis, das Urwesen, Gebärerin der Sonne heisst, wie in der Griechischen Athene, welche Lichtquelle und der personificirte Geist ist. — Aber in der Art wie die Veda's Feuer, Geist und Wort identificiren beurkundet sich besonders die ursprüngliche Verwandtschaft der Iranisch-Zoroastrischen Lehren mit den Indischen, oder gewinnt vielmehr eine neue Bestätigung.

<sup>1) &</sup>quot;Himmel oder Firmament ist der Vater und der Himmel ist gezeugt vom Geiste (nach andern Stellen der Veda's); dessen Geburt wird dethalb in das Haupt des höchsten Geistes (der Weltseele) gesetzt."

<sup>2)</sup> Wie die Veda's beurkunden, und Clemens Alex. Protrept. p. 2: Pott. schon bemerkte. Aber nicht weniger Mondsverehrer waren die Inder. Man darf nur an ihre Herogonie der Mond- und der Sonnenkinder denken, wie denn auch im alt-Athenischen Göttersystem Pallas-Athene als Mondgottheit die Sonnenpotenz Apollo patricius neben sich hat. Kaus braucht nun wohl noch erinnert zu werden, dass der Mond eben so vergeistigt worden wie Sonne, Feuer u. s. w. Ein Rückblick auf den am Schlusse mitgetheilten Hymnus der Vatsch wird Jeden davon überzeugen.

## IV.

Ueber die Upanischad's oder die Vedanta-Lehre.

Nachtrag zu S. 3.

Dass der menschliche Geist im alten Indien sich in den verschiedensten Systemen der Philosophie versucht und dass man seit Jones dieselben mit den verschiedenen Griechischen zu vergleichen gesucht hat, ist allgemein bekannt.¹) Hier kanm nur von der philosophischen Entwickelung die Rede seyn, welche Indiens älteste Denker dem als Offenbarung wörtlich genommenen religiösen Thema oder dem Ganzen der in den Veda's enthaltenen Offenbarungs-Sätze gegeben haben. Aber auch hiervon können in diesem Nachtrag nur einige Grundideen ausgehoben und mit etlichen Bemerkungen begleitet werden.

Es ist erwiesen, dass in sehr alter Zeit schon Brahmanen philosophirt haben, und dass die in alter einfacher Sprache geschriebenen Upanischad's als Urkunden davon zu betrachten sind. Die Anfänge der Vedantischen Lehre gehen also weit hinter das Zeitalter Alexanders des Gr. zurück, aber die Bereicherungen und Veränderungen, die sie erfahren, liegen im Dunkel. Ferner, obschon nach Christi Geburt die Vedantische Schule ungemein blühend war, und damals besonders einen sehr ansehnlichen Zuwachs an Literatur erhielt, so sind die Upanischad's selbst lange vor dieser Zeit geschrieben. Sie sind jünger als die drei alten Veda's, aber älter als Alexan-

<sup>1)</sup> Vgl. Guigniaut Notes et Eclairciss. I. p. 574.

ders Indischer Feldzug, und die Vedanta-Lehre, welche aus den Upanischad's geflossen ist, wird schon in Manu's Gesetzen erwähnt; und wie die Sanskritsprache überhaupt einen philosophischen Charakter hat, so finden sich in den Upanischad's viele Ueberbleibsel der ältesten Sprachformen.1) In der Vedanta-Philosophie werden drei Perioden unterschieden: Die erste, in welcher die Upanischad's geschrieben worden, kann als die mystische bezeichnet werden, weil damals der Geist der Vedantiker der Betrachtung und innerlichen Beschaulichkeit zugewondet war. Die zweite, die philosophisch - exegetische, weil während derselben die Lehrer hauptsächlich bemüht waren das von den älteren Weisen Ueberlieferte auszulegen und in einer philosophischen Ordnung vorzutragen. Die dritte, die rationale, ganz in dem Sinne, wie wir diese Bezeichnung noch heute brauchen, eine Richtung welche sich bis auf unsere Tage erhalten: wie denn Ram-Mohun-Roy ein Vedantiker ist.2)

Eintheilung dieses Abrisses: Erstens, Definition und Zweck des Vedanta; Hilfsmittel, Wesen und Wirksamkeit der wahren Erkenntniss. Zweitens, Gott und sein Verhältniss zur Welt. Drittens, Einheit des menschlichen Geistes mit Gott, und der mannigfältige Zustand des ersteren, so lange er mit dem Körper bekleidet ist.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> S. F. H. Windischmann: Sancara Cap. M. B. p. 49 sq. p. 80 sq. p. 87; welcher Aeissigen Schrift ich, nach Herrn H. Burnouf's Rath, hier hauptsächlich folge. Zu den oben im Texte stehenden Sääzen vollman auch den letzten Abschmitt des Nuchtrags I zu diesem Capitel und was dort nach Strabo und andern Alten und nach Herrn Lassen über die Indischen Lehrer und Asketen bemerkt worden. Hierher gehört auch folgendes Werk: Die Philosophie der Hindu. Vaedanta-Sara von Sadananda, sanskrit und teutsch zum erstenmal übersetzt und mit Anmerkungen und Ausztigen des Räma Krishna Tirtim begleitet von Dr. Stamar Frank. Mänchen und Leipzig 1835. 4to.

<sup>2)</sup> Windischmann Cap. H. p. 88. Ucber den Brahmance Rammolma Roy vergleiche man das Urtheil E. Burnouf's, oben Nachtrag II.

<sup>3)</sup> Windischm. Cap. Hì. p. 89.

Mit dem Worte Upanischad wird Wissenschaft bezeichnet, die das einsir und allein des Wissens würdige Wesen zu ihrem Gegenstande hat. Wer dieses Wesen (Brahma) erkannt und erlangt hat, wird von Alter und Tod befreit. Die Upanischad's bewirken durch ihre Lehre hauptsächlich, dass sie den Geist von den irdischen Dingen abziehen, ihn der höchsten Gottheit zuwenden, mit wahrer Erkenntniss erfüllen, und von der Seelenwanderung befreien. Ihre Lehrsätze in Eine Sammlung vereinigt werden Vedenta genannt. Daher kann die Vedantische Philosophie mit vollem Recht das Verlangen nach der Erkenntniss des Brahma bezeichnet werden. Worte des Brakus ergeben sich, schon der blossen Herleitung nach, die Bedeutungen des Ewigen, Reinen, Vernünstigen, Befreiten, Allwissenden, Allmächtigen; 1) dass aber Brahma sey ist Allen bekannt und wird von Allen geglaubt, weil Alle ein Selbst haben, denn ein Jeder begreifet seine eigne Existemz. - Die Vedantiker unterscheiden eine deppelte Wissenschaft, eine niedere und eine höhere. Jene besteht in der Kenntniss der heiligen Bücher (der Veda's) und derjenigen Wissenschaften, die sich darauf (auf die heiligen Bücher) beziehen; diese letztere (die höhere) heisst die reine Wissenschaft des höchsten Wesens, wedurch der menschliche Geist zugleich seinen göttlichen Ursprung und seine göttliche Natur erkennet. Ueber den Werth der äusseren Religionsübungen erklärt sich -eine dieser Urkunden so: «Im Zeitaker des Tetravura sind die Werke der Frömmigkeit sehr erweitert worden; daher muss man zwar die Opfer verrichten, ohne ihnen jedoch ein zu grosses Gewicht beizulegen. Den Opfernden führen zwar die Strahlen der Sonne bis zum Himmel des Indra hinauf; dieienigen aber, welche meinen, die Opferspenden seyen das Vollkemmenste, werden, verblendet von einer falschen Lehre und Frömmigkeit, von den Banden des Todes nicht befreit, geniessen im Himmel nur eine kurze Freude, werden wiederum

<sup>1)</sup> Ebendaselbst Cap. III. A. p. 90 sqq.

geboren und sterben wieder. Eine ewige Glückseeligkeit erreichen blos die, welche der Kenntniss des Brahma theilhaftis geworden. Die Beobachtung der Gesetze, Opfer, Spenden, das andächtige Lesen der Veda's und die Wissenschaft Alles dessen, was damit zusammenhängt, haben nur einen propädeutischen Werth, in so weit sie den Geist des Schülers für die Wahrheit empfänglich machen. 1) - Zur vollkommenen Erkenntniss wird zuvörderst erfordert: Unterscheidung des Ewigen (des Brahma) und des Nichtewigen; daher in den Upanischad's die Weisen auch als die unterscheiden Könnenden Sodann Entschlagung; daher es das bezeichnet werden. höchste Lob des Weisen ist, wenn er ein aller weltlichen und vorübergehenden Dinge sich Entschlagender genannt wird. Ferner: Gleichmuth (anáseia, aequanimitas). Endlich Abziehung der Sinne von allen äusserlichen Dingen und damit verbundene andächtige Betrachtung.2)

Alle Indischen Schulen nehmen drei Wege zur Erkenntniss an: sinnliche Wahrnehmung (Erfahrung); Schlussfolgerung; Offenbarung (Tradition); zu welchen drei Wegen Einige noch einen vierten, den der Vergleichung hinzurechnen. — Dass durch die Sinne wahre Erkenntniss nicht erlangt werden könne, darüber sind Alle einverstanden. Aber auch discursives Denken und Schlussfolgerung können uns nicht zur Erkenntniss der höchsten Gottheit führen; einzig und allein durch Ueberlieferung (Lehre) und durch das Hören (des Lehrvortrags) lässt sie sich erlangen, d. h. dadurch, dass der Lehrer dem Schüler die durch Tradition gegebene wahre Auslegung

<sup>1)</sup> Ebendaselbst p. 96 — 100. Hiermit verdient die Lehre der Platoniker von den viererlei Tugenden verglichen zu werden. Sie unterschieden nämlich in aufsteigender Ordnung von unten anfangend: politische Tugenden, reinigende, Tugenden der schon ganz geläuterten Seele, und endlich vorhildliche oder Muster-Tugenden (s. Plotin. I. 2, περί ἀρετῶν. vgl. Prolegomena ad Plotin. p. XXVII und Annotatt. p. 6 ed. Oxon.).

<sup>2)</sup> Ebendas. p. 100 - 104.

der heiligen Schriften mittheilt. Daher das grosse Ansehn der Lehrer in Indien; daher die Verehrung der Schüler gegen sie; daher der grosse Fleiss der Letztern und die unzähligen Beispiele der grössten Aufopferungen, die sie um den Preis der Belehrung sich gefallen lassen. — Brahma offenbaret sich selbst und giebt sich in den heiligen Schriften zu erkennen; diese Bücher werden jedoch nicht verstanden, so lange der Geist des Menschen nicht von allen weltlichen Wünschen und Begierden gereinigt und durch das göttliche Licht erleuchtet ist. Die Vedantiker aber lehren: Gott erwähle diejenigen, von denen er erkannt seyn, und die er zu der ewigen Vereinigung mit sich zurückführen wolle; und diese Religionsphilosophie bekennet sich mithin zu einer entschiedenen Prädestinationslehre. 1)

Creuzer's deutsche Schriften.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mit den im Vedanta kurz zuvor angegebenen Erfordernissen zur vollkommenen Erkenntniss des Ewigen und zur Vereinigung mit ihm vergleiche man was die Platoniker auf ähnliche Weise von denselben lehren: wie sie z. B. als erste Bedingung die Reinigung (κάθαρσις Pletin. I. 2. 3. 4. I. 6. 5) setzen; wie sie sodann die Hilfe des Lehrers, und die durch ihn zu bewirkende geistige Hebammenkunst (μαιευτική) in Anspruch nehmen; weiter von der Bildung durch Liebe reden (¿ρωτική); ingleichen von der Vernunft (λόγος), von der Intelligenz (νόησις) und von der Metaphysik (διαλεκτική, s. Procli Commentar. in Platon. Alcib. pr. cap. 10. p. 27 sqq. und Annot. in Plotin. I. 3. p. 12 sqq.). Eine vollkommene Uebereinstimmung mit der Vedantalehre (und auch mit Bhagavat-Gita, s. W. v. Humboldt über die Bhagav.-Gita S. 36) zeigt sich aber in folgenden Sätzen der Platoniker: Durch Anwendung der Vernunft, durch Schlüsse und überhaupt durch discursives Denken lässt sich Gott (das Gute an sich τὸ ἀγαθὸν) nicht erkennen, und auf diesem Wege findet für den Menschen keine Vereinigung mit ihm statt; sondern Gott theilet sich dem Menschen, der durch Reinigung (κάθαρσις) und selbstthätige Verähnlichung mit Gott (δμοίωσις πρὸς Θεόν) sich dazu empfänglich und würdig gemacht hat, selber mit durch eine geistige Gegenwart (napovola. Plotin. p. 760. D. E. F. vgl. Prolegomm. ad Plotin. p. XXVII). Dagegen zeigt sich aber auch wieder die grösste Verschiedenheit dieses Platonismus von der Vedantalehre; - denn von jener Prädestinationstheorie der letzteren

Die Wirkung der wahren Erkenntniss erheben die Vedantiker mit den herrlichsten Lobsprüchen: Sobald unser Geist Gott erkennet, überwindet er Tod und Sünde, und, von aller irdischen Liebe und Begierde befreit, verwandelt er sich in sein eignes Wesen, d. i. in Gott. Auch erlangt er nicht blos die Vollkommenheit, ferner nicht sündigen zu können, sonden vernichtet auch die Strafen der ärgsten Verbrechen; wogegen aber auch die Belohnungen frommer Handlungen von denjenigen verachtet werden, welche Gott wahrhaft erkennen -Wie des Webers Kamm im Feuer von allen Fasern des Gewebes gereinigt wird, so werden seine Sünden gereinigt. -Wie die ins Weltmeer sich ergiessenden Flüsse darin untergehen, - so der Weise; Wer das höchste Brahma weis, wird Brahma. - Die Welt ist der Inbegriff alles dessen, was ausserhalb des Menschen erscheint. Diese Erscheinung ist ideal, und hängt ganz von dem Menschen ab. Freiwillig kann der Mensch in verschiedene Welten, d. i. in verschiedene Ideen der äusseren Dinge eingehen; mithin ist die Welt der intellectuelle Ort des menschlichen Geistes. Je höhere Erkenntniss dieser erlangt, desto höher ist der Ort; der höchste aller Orte ist das Brahma; daher es auch Ort heisst. - Wer die wahre Erkenntniss hat, für den ist der Tod die vollkommene Befreiung. Wenn andere fromme und weise Menschen nach dem Tode zwar Glückseeligkeit erlangen, aber nicht die vollkommene, und wenigstens zu Einer Wanderung der Seele gezwungen

weiss der erstere durchaus nichts. Schliesslich verdient bemerkt m. werden, dass eine Personification der Reinigung (καθαρισμός) in den Indischen wie in den Iranischen Religionsschriften vorkommt. In den Veda's wird nämlich ein göttliches Wesen apâm naptri angerufen, welches auch im Vendidadsade als naptar apanm vorkommt, und nach der Zendlehre das Urwasser zu seyn scheint. Von diesem Persischen Wesen in den Büchern der Makkabäer genannte Νέρρθωρ herzuleiten (Macmal. I. 36), welches ebenfalls Reinigung bedeutet (s. Burnouf Comm. mur le Yaçna, Add. p. CLXXX und Benfey und Stern Ueber die Monstsnamen einiger alten Völker. Zweiter Excurs S. 204. 209 ff.).

werden, so wird dagegen der wahrhaft Erkennende im Augenblicke des Todes ohne alle Wanderung im Brahma verschlungen. Der Zustand des wahrhaft Erkennenden, so lange er in diesem Leben weilt, ist Befreiung von allen Sünden als Folge der Reinheit der Erkenntniss; gänzliches Verschlossenseyn gegen alle äussere Dinge, die für Nichts geachtet werden; endlich das freudigste Bewusstseyn der Einheit mit Gott. 1)

Wesen des Brahma und Ursprung der Welt. Das Daseyn Gottes, lehrten die Vedantiker, bedürse keiner Beweise, sey auch über alle menschliche Demonstration erhaben. Gott lebt und spricht in uns, und schon mit dem Nennen seines Namens wird sein Daseyn von einem Jeden verstanden. - Obschon Brahma seinem Wesen nach intelligent ist, kann doch das Wort Licht von ihm gebraucht werden, nämlich als von der Ursache der Erleuchtung der ganzen Welt. - Gleichwie eine Masse Salz, nicht die äussere nicht die innere, sondern die ganze Masse des (Salz-) Geschmackes ist, also ist jener Geist, nicht der innere nicht der äussere, sondern der ganze die Masse der Intelligenz. - Brahma wird nicht in dem Sinne Sevend (ens) genannt, in welchem alle Dinge sind, die wir in der Welt sehen. Im Gegentheil, wird das Wort Seyn im gemeinen Verstande genommen, so sagen die Vedantiker, Brahma sey nicht, 2) er sey aber κατ' έξοχήν. Ausser diesem Seyn wird dem Brahma die Seeligkeit und das Denken (oder Leuchten) beigelegt; auch wird es das absolut-Grosse genannt. Dieses reinste und nur mit seiner eignen Grösse zu messende Wesen ist jedoch nicht nur die Ursache (der Grund) sondern auch die Substanz der Welt. Die Kosmogonie des Vedanta setzt in Gott erstens ein Verlangen zu schaffen,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Windischm. Sançara p. 115—127. Jenes in das Brahma selbst Verschlungen – oder Aufgelöst-Werden ist das Gott-Werden (Θεοῦσθαι), welches einige Platoniker, z. B. Damascius, behaupteten (s. Iamblich. de Myster. Aegypt. II. 2 mit der Anmerkung von Gale).

<sup>2)</sup> Plotin. III. 8. p. 352. B. p. 647 sq. ed. Oxon. vgl. Plato de Republ. VI. p. 509. p. 320 ed. Bekker.

zweitens ein durchs Wort bewirktes Schaffen; drittens, dass Gott sowohl die wirkende als die substantielle Ursache der Welt sey: - Im Anfang war der Geist dieses Eine und nichts Anderes ausser ihm. Dieser Geist aber hegte Verlangen; ich will Welten schaffen; dieser hat sie geschaffen, die ätherische, die leuchtende, die sterbliche, die Wasserwelt. Beim Schaffen bestimmte ihn keine äussere Ursache; er bringet die Welt gleichsam spielend hervor; die Hervorbringung der Welt gehört zum Wesen Gottes, und sie wird ohne äussere Hilfsmittel zu Stande gebracht. - Die Welt wird durch Worte geschaffen; welche Worte im Vedanta als geheimnissvolle angegeben werden. — Dass Gott nicht blos die wirkende Ursache der Welt sev. sondern auch die substantielle, ergiebt sich zuvörderst daraus, weil von der Schöpfung immer wie von einer Zeugung geredet wird; sodann auch, weil davon in Bildern die Rede ist, die auf die Vorstellung einer substantiellen Ursache hinweisen: Wie aus einem stark brennenden Feuer tausende von Funken ausgehen, so tausende von Creaturen aus Gott. - Aus ihm wird geboren der Geist, der Verstand und alle Sinne, der Himmel, der Wind, das Licht, das Wasser und die Erde, die Trägerin Aller. Sein Haupt ist Feuer, seine Augen Sonne und Mond; die Himmelsgegenden seine Ohren; seine Stimme die geöffneten Veda's; der Wind ist sein Odem; das Herz das All; zu seinen Füssen die Erde; denn Er ist der innere Geist aller Creaturen. - Folglich ist Brahma der Makrokosmus. In diesem Sinne heisst es auch: Gleichwie die Spinne Fäden aussendet, und wieder in sich aufnimmt; wie auf der Erde die Kräuter wachsen; wie aus dem Menschen Haare und Nägel. so wird aus dem Unvergänglichen das All geboren. - So wird das Weltganze auch mit einem Gewebe verglichen, 1) dessen Grundfaden und Weber Gott selbst ist. Nicht minder

<sup>1)</sup> In einer Indischen Nexula, mitgetheilt in den Annals of oriental Literature, London 1821. p. 290—296, singt ein Brahmanenschüler: "Mier (in der Unterwelt) sind zwei jugendliche Mädchen, Tuch webend jeg-

beweisen die von den Vedantikern vorgebrachten Correlationen von einem Haufen Thones zu den thönernen Artefacten. von einer Masse Goldes zu den goldenen Geräthen u. s. w., dass bei ihnen die Vorstellung Gottes, als der materiellen Causalität der Welt, die herrschende war. Die Einwendungen anderer Schulen dagegen suchten sie hauptsächlich durch ihren Idealismus zu widerlegen; indem sie lehrten, diese ganze Welt und ihre Thätigkeit habe keine Realität; real sey nur die höchste Gottheit; Alles übrige sey nur ein aus Täuschung hervorgebrachtes Schattenbild, welches verschwinde, wenn wir zur wahren Erkenntniss gelangen. Den praktischen Folgerungen, welche die Gegner aus diesem Systeme zogen, suchten die Vedantiker gleichfalls auf verschiedenen Wegen auszuweichen, ohne jedoch allen Inconsequenzen entgehen zu können. In der wahren Erkenntniss, sagten sie endlich, findet keine Theilung des Brahma Statt; doch giebt es einen Standpunkt des Nichtwissens mit einer relativen Realität, auf welchem Brahma unter mannigfaltigen Gestalten verehrt wird, und die heiligen Bücher selbst spielen manchmal mit solchen Vorstellungen, doch so, dass sie in andern Stellen das wahre Wesen des Brahma offenkundig beschreiben. Diese Verschiedenheit kann endlich auch so ausgeglichen werden: Gott verwandelt sich (was aber Unwissenheit ist) aus freiem Willen selbst, und nimmt den Schein der Mannigfaltigkeit an. Auf diese Weise ist er selbst die Ursache aller Werke, und weil dies Verlangen nach Veränderung immer fortdauernd ist,

licher Art, ewig hervorbringend weisses und schwarzes, ewiglich zum Daseyn führend die Welten und was sie bewohnt." Dieser Mythus ist aus dem Indischen Leben entlehnt, denn Nonnus (Dionysiaca XXVI. 170 ff.) beschreibt die ausserordentliche Schnelligkeit, womit Indische Frauen zu weben verstehen. Diese, so wie viele andere Verse des Nonnus, sind dem Gedichte Bassarica des Dionysios nachgebildet (s. Stephan. Byzant. unter Δαρσανία und dazu Berkel p. 288 — Herr Gräfe hat im Nonnus a. a. O. aus Handschriften gegeben Δρσανίην — und v. Uwaroff in der Schrift: Nonnos von Panopolis p. 63).

so folgt, dass auch die Schöpfung fortdauernd sey, und es kann nur relativ von einem Anfang die Rede seyn. Nach der eingetretenen Mannigfaltigkeit sind die Werke der Einzelnen, aus Unwissenheit vollbracht, die Ursache der mannigfaltigen Zustände. Durch Erkenntniss wird aber diese Ursache zernichtet; denn das Ganze ist Täuschung und ein Phantasma; das Brahma allein ist wahrhaftig. 1)

Die Natur des Menschen. Wisse, dass der Geist der Herr des Wagens ist, der Leib aber der Wagen; Wisse, dass die Vernunft der Wagenführer ist, der Verstand der Zügel; die Sinne nennt man die Rosse, ihre Objecte den Weg; die Verbindung des Geistes, der Sinne und des Verstandes nennen die Weisen: den Geniessenden. Wer aber keine Einsicht sondern immerdar einen blöden Verstand hat, dessen Sinne sind nicht gehorsam, wie böse Rosse dem Führer; wer aber Einsicht hat und einen immer sanstmüthigen Verstand, dessch Sinne sind gehorsam, wie gute Rosse ihrem Führer. 2) - So lange der Geist in diesem Leben die der menschlichen Vernunft eigene, mit Verdoppelung behaftete Unwissenheit 3) nicht ablegend, jenen festen und immer sehenden Geist nicht erreichet, so dass er sagen könne: ich bin Brahma, so lange dauert der Zustand des in diesem Leben befangenen Geistes. Wenn er aber ausgeschieden aus dem mit Doppelheit behafteten Verbande des Leibes, des Verstandes und der Vernunft, aus

<sup>1)</sup> Windischm. Sancara p. 127 - 159.

<sup>2)</sup> An die ähnliche Allegorie vom Wagenführer und von den verschiedenartigen Rossen in Platon's Phaedrus werden sich die Leser vom selbst erinnern.

<sup>3)</sup> Niemand wird die dinly agrow des Sokrates und der Platoniker mit dieser doppelten Unwissenheit der Vedantiker verwechseln (Plato de Legg. IX. p. 863, c. d. e. Proclus in Platonis Alcibiad. pr. p. 8 sq. 102. 189. Olympiodor. in eundem p. 98 und p. 124). — Was unter der letzteren verstanden wird, ergiebt sich aus dem Zusammenhang und letztlich auch aus der Zusammenstellung vom Zustand des Wachens, des Traumes und des traumlosen Schlafes.

den heiligen Büchern erinnert wird: Du bist nicht den Veränderungen dieser Welt unterworfen, sondern jenes Wahre, jener Geist, der reine Intelligenz ist; - dann erst, wenn er den festen und immer schauenden Geist erkannt, wird er, aus diesem Leibe ausgeschieden, in jenen Geist verwandelt. -Der welcher das höchste Brahma weiss wird Brahma. -Dieser mein Geist wohnet in meinem Herzen feiner als ein Waizen - , Reis - oder Senftkorn; dieser mein Geist im Herzen ist vorzüglicher als die Erde, vorzüglicher als der Luftkreis, vorzüglicher als der Himmel, vorzüglicher als diese Welten. - Der Lebenshauch (der Lebensodem) ist unter allen Sinnen der oberste. - Der Mensch kann seiner Natur nach in diesem Leben in folgende Zustände gelangen: den des Wachens, des Träumens und den der vollkommenen Ruhe. Im wachen Zustande geht unser Geist aus uns gleichsam heraus, unterscheidet uns von Andern, ganz und gar der Einheit vergessend; im Schlafe zieht er sich zwar in sich selbst zurück, waltet aber gänzlich vor, und schaffet durch Einbildungskraft neue Welten in ans; im ruhigen Schlummer endlich kehren wir zur wahren Einheit mit Gott zurück. Im traumlosen Schlafe wird der Lebensgeist einfach; dann gehet in den Lebensgeist (d. i. in das Brahma selbst) die Sprache zurück mit allen ihren Namen, das Auge mit allen Formen, das Ohr mit allen Tönen, der Verstand mit allen Einbildungen. Gleichwie die, welche ein Grundstück nicht kennen, über einen darunter vergrabenen Schatz von Gold hinweggehen, ohne ihn zu finden, so wandern alle diese Creaturen täglich in jene Welt des Brahma, und finden nicht. - Es kehret aber der menschliche Geist aus der vollkommenen Ruhe und aus der Vereinigung mit dem Brahma in das thätige Leben deswegen zurück, weil er die Unwissenheit noch nicht von sich abgethan. 1) Wenn aber der Weise unablässig denkt, dass er mit

<sup>1)</sup> Vgl. Plotin. III. 8. 2. III. 8. 4. III. 8. 10 und besonders VI. 9. 11. p. 1409 sq. ed. Oxon.

der höchsten Gottheit Eins sey, und so vermittelst unaufhörlicher Betrachtung (Beschaulichkeit) die äusserlichen Dinge. gleichsam vernichtet, alsdann erlangt er schon während dieses Lebens jenen Zustand der Freiheit, welcher sich durch gänzliche Sündlosigkeit, durch höchste Lauterkeit der Erkenntniss, durch das wonnevolle Bewusstseyn der Einheit . mit Gott u. s. w. kund thut. - Der Zustand der Seelen unmittelbar nach dem Tode ist sehr verschieden: des Weisen. . unmittelbare und ewige Vereinigung mit Brahma; der ausge-.. zeichnet Frommen, Genuss hoher Seeligkeit in der Welt des Brahma, jedoch Rückkehr in die Seelenwanderung in einem. neuen Weltalter. Die übrigen, welche blos die gemeinen Gesetzesgebote beobachtet haben, und mit nur mittelmässiger Tugend begabt sind, wandern mit einem aus den Sinnen und. feinen Elementen, besonders aus Wasser zusammengesetzten Körper in den Mond, 1) und werden, nach empfangenen Be-. . lohnungen, wiederum in dieser Welt geboren. Die Sünder werden in der Unterwelt gestraft, und wandern nachher wiederum in Körper ein.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Hier trifft die Vedantalehre in einer ganz bestimmten Ansicht mit .... der Aegyptischen, Orphischen und überhaupt mit der Griechischen Mysterien-Lehre zusammen (s. Orphica hymn. IX. 6, wo die Göttin des Mondes Beförderin der Geburt, loxeln, genannt wird. So wie es beim' Io. Laur, Lydus IV. 53. p. 244 Roether, ausdrücklich heisst: "Das" Princip der Geburt ist der Mond" vgl. ebendas. III. 5. p. 89. Daher" auch in den Lebenssphären und Altersstufen der Kreis des Mondes der erste und der des neugebornen Kindes ist; s. Proclus in Platon. Al-. cib. pr. cap. LXVIII. p. 196. ed. Francof.). - Auch was in den unmittelbar folgenden Stellen der Vedantiker bei Windischmann (p. 175 sq.)., von der Wanderung der Seelen durch die Elemente und die Sphären des Himmels in menschliche und thierische Körper und von dem Wege der Götter und der Sterblichen u. s. w. gesagt wird, sind zum Theil freilich Vorstellungen, die mit Manichäischen Lehrsätzen Aehnlichkeit haben, im Grunde aber schon in den alt-Aegyptischen Religionen vorkommen. (Man s, nur Herodot II. 123 und vgl. vorläufig den Allgemeinen Theil dieses

Da das eigentliche Mysterium der Vedantalehre in der Einheit des Menschengeistes mit Gott besteht, so ergiebt sich daraus nothwendiger Weise, dass die Entwickelung des Menschen dieselbe ist, welche im ganzen Weltall wahrgenommen wird, d. i. dass Brahma im Menschen, als in dem Mikrokosmus, dem Brahma im Universum, als im Makrokosmus, entspreche. Daher jene Aeusserungen von Sonne, Mond, Luft u. s. w. im menschlichen Herzen; daher jener beständige Parallelismus der Theile des Menschen mit den äusseren Dingen, obwohl verschieden vorgestellt, doch in allen Indischen Schulen auf dem Satz beruhend, dass die fünf Sinne eben so vielen Elementen zu vergleichen seyen. Wie aber in der äussern Welt den verschiedenen Elementen verschiedene Götter vorstehen, so werden auch die Sinne von diesen Gottheiten regiert, und weil sie den Menschen in der Seelenwanderung begleiten, so wird uneigentlich gesagt: die Menschen wandern nach dem Tode zu diesen Gottheiten. Um aber nachtheiligen Folgerungen zu entgehen, mussten die Vedantiker zu der Einschränkung ihre Zuflucht nehmen: Obschon der Mikrokosmus das Bild des Makrokosmus in sich vorstelle (repräsentire), so falle dieser mit jenem doch nicht ganz zusammen. Mehrentheils suchten sie diese Schwierigkeiten durch absoluten Idealismus zu lösen. 1)

Ueber den Geist der Vedantalehre hat ganz neuerlich ein philosophischer Forscher ausführlich motivirte Urtheile gefällt. Ich will zum Schlusse einige seiner Hauptsätze ausheben:

« Es kann jedoch im Wedanta, dem wesentlich die Vergötterung des Weltalls eignet, von einer eigentlichen Weltüberwindung nicht die Rede seyn. Die Weltüberwindung ist dem Geiste nach, der im Wedanta herrscht, keine eigentliche Erlösung der Seele von der Macht der Welt. Sie besteht

Werks VIII. S. 137 ff., und das zunächst folgende Capitel über die Culte der Aegyptier.)

<sup>1)</sup> Windischm. Sancara p. 159 - 179.

vielmehr in einer Zurückgezogenheit des geistigen Lebens vom Aeusseren auf das Innere, welchem Inneren auch nur wieder Bedeutung gegeben wird in engster Beziehung auf das Leben des Weltalis • u. s. w. 1) - «Folgerecht mussten Grundansichten solcher Art zu finsteren sittlichen Ansichten führen. Denselben nach ist es der Weltgeist, der die Menschen sündigen lässt; der Weltgeist ist es, der durch unsere Sinne handelt, der den Willen bestimmt, zur Wollust reizt. und jede Begier in der Seele des Menschen anregt » u. s. w.2) - "Dem Geiste des Wedanta's fehlt, bei dem völligen Versunkenseyn des Bewusstseyns in das Leben der Natur und des Alls, das wahrhafte Wesen ächter Liebe. 1) - Diesen letzteren Vorwurf hat man auch derjenigen Griechischen Philesophen-Familie gemacht, die wir die Alexandrinisch-Platonische nennen; dem Systeme selbst aber und auch, in Absicht auf Gesinnung und Leben, dem Haupte derselben Plotinus, gewiss mit dem grössten Unrecht.

<sup>1)</sup> P. F. Stuhr Die Religions-Systeme - des Orients S. 88.

Stuhr a. a. O. S. 89 und daselbst Fournal Asiatique Tom. III. p. 75 ft. und Windischmann Sancara p. 114. 116.

<sup>3)</sup> Stuhr a. a. O. S. 89.

#### V.

Hauptsätze der Theologie und Ethik, besonders nach der Bhagavat - Gita.

Nachtrag su S. 3.

Oben ist zum Text im angeführten dritten Paragraphen angegeben worden, wo man die Literatur der epischen Gedichte Indiens beisammen finden kann. Hier trage ich das Nöthige über die berühmte Episode des Mahábhárata 1) die Bhagavat-Gita in der unten stehenden Anmerkung nach. 2)

<sup>1)</sup> Von andern früher herausgegebenen Stücken dieses Epos ist im Vorhergehenden hier und dort die Rede gewesen, z. B. vom Nalus (vgl. auch Guigniaut Notes et Eelairciss. I. p. 616). Sie haben im Ganzen wenige mythologische Wichtigkeft. Das Gegentheil gilt von der Episode: Der Kampf des Indra mit Vritra, deren Bekanntmachung wir entgegen sehen (s. die briefliche Nachricht des Herrn E. Burnouf in unserm Nachtrag I).

<sup>2)</sup> The Baguat Geeta, or Dialogues of Kreesha and Arjoon, by Wilkins, London 1785 und 1809 4to; Französisch von Parvaud, Paris 1787. Deutsch im 1. Bande der Züricher Sammlung Asiatischer Originalsprache; ferner von Fr. Mayer in Klaproth's Asiatischem Magazin, Weimar 1802; — Bruchstücke gaben Herder und Friedr. Schlegel (s. oben). — Eine tiefere Einsicht in diesen epischen Dialog gewannen wir erst durch: Bhagavat-Gita, id est Osontosov utlog; — Textum recensuit etc. Aug. Guil. a Schlegel, Bonnae 1823 gr. 8vo (mit einer Lateinischen Uebersetzung des Herausgebers); ferner: Ueber die Bhagavat-Gita. Mit

Wenn zwischen den Veda's und der Vedanta-Philosophie Manu's Gesetzbuch einerseits in der Mitte steht, so zeigt andrerseits das letztere manche Ideenverwandtschaft mit der Bhagavat-Gita. Diese haben die neuesten Erklärer dieser Episode zum Theil nachgewiesen. Ich begnüge mich ein einziges Beispiel auszuheben. Bei Erörterung des schweren Begriffs Puruscha') bemerkt W. v. Humboldt:2) «Nach einer spielenden Vorstellungsweise (von welcher die Bhagavat-Gita durchaus frei ist) werden Götter und Naturwesen in einzelne Theile des menschlichen Körpers vertheilt. Dann heisst es: aber sie alle beherrscht der höchste Geist, er der seiner als ein Atom ist (eine Bezeichnung, die auch in unserm Gedicht vorkommt) und den einige die ewige Gottheit nennen (Brahma). Wie nun aber sein Schassen beschrieben wird, kommt es ganz mit der eben geschilderten Art überein:3)

Bezug auf die Beurtheilung der Schlegelschen Ausgabe im Pariser Asiantischen Journal. Aus einem Briefe von Herrn Staatsminister von Humand boldt in A. W. v. Schlegel's Indischer Bibliothek, zweit. Band S. 218 Lund S. 328 ff. (mit einer Vorerinnerung und mit Anmerkungen des Herausgebers). Endlich: Ueber die unter dem Namen Bhagavat-Gita bekannte Episode des Mahabharata. Von Wühelm von Humboldt (zwei Vorlesungen in der Berliner Akademie der Wissenschaften). Berlin 1826. 4to. — Dachiernach dem Leser so treffliche Hilfsmittel zur Einsicht ins Ganze aus Gehot stehen, so kann ich mich hier auf Aushebung einiger Hauptgedassken beschränken; wobei ich hauptsächlich diesen beiden letztern Führernstellen, und mir selbst nur einige Hindeutungen auf Sätze Griechischer Philosophen erlauben werde.

<sup>1)</sup> Eugène Burnouf's Auffassung dieses Begriffs s. oben Nachtrag II.

<sup>2)</sup> Ueber Bhagavat-Gita S. 26.

<sup>3)</sup> Manu's Gesetzbuch XII. 124. Ich füge die Englische Uebersetzung Haughton's (Vol. II. p. 426) bei, welche in einigen Punkten von der L. Deutschen abweicht, und prosaischer ist: "It is He, who, pervadings and beings in five elemental forms, causes them by the gradations of birth, growth, and dissolution, to revolve in this world [until they deserve beatitude] like the wheels of a car."

Er alle Wesen, durchdringend sie 1) mit fünffach vertheiltem Stoff,

Flammenrad<sup>2</sup>) gleich, stets dreht wälzend in Geburt, Wachsthum, Untergang.»

Aber mit dem Indischen Epos ist der menschliche Geist schon auf einer ganz neuen Bildungsstufe angelangt. Vortrefflich ist diese von dem neuesten Schriftsteller über die morgenländischen Religionen<sup>3</sup>) bezeichnet: «Auf der Bildungsstufe des geistigen Lebens, wie dieselbe sich ausspricht an den Weda's und den Gesetzbüchern des Manu, zeigt sich der Geist fast völlig noch im Naturbewusstseyn versunken, und nur erst in der, durch die Dichter des Ramajana und Mahabharata gewonnenen Bildung hat sich der Geist hervorgerungen zu einem freieren selbständigeren Daseyn in sich. Von eingekörperten Geistern zwar ist aller-

<sup>1)</sup> Mit dieser Vorstellung von dem in der immerfort bewegten und sich wandelnden Welt immanenten Weltgeiste verdient eine ähnliche des Plotin (IV. 4. p. 794 Oxon.) verglichen zu werden; und ähnliche Ansichten dieser Philosophen, des Atticus, Amelius, Porphyrius und Iamblichus lernt man aus Proclus über Platon's Timäus p. 131 sq. kennen (vgl. meine Annot. in Plotin. p. 233).

<sup>2) &</sup>quot;Wörtlich, wie im tschakra. So wird nämlich die Scheibe, oder das Bad genannt, aus welchem oben und zu jeder der beiden Seiten Flammen ausgehen, und das ein häufiges Attribut Vischnus und Krischnas in Gemälden und auf Bildwerken ist. Ausserdem bedeutet tschakra auch überhaupt ein Rad, und auch ein solches, und ohne Flammen, trägt Vischnus bisweilen. Das eigentliche, mit Flammen versehene tschakra scheint immer als eine Scheibe ohne Speichen abgebildet zu werden. "Den Flammenzirkel des Krischna habe ich nach Langlès, Guigniaut und N. Müller unter Nr. 21 der Bildwerke mitgetheilt. — Ein Rad mit sechs Speichen kommt in der oben erwähnten Indischen vexula vor (s. Annals of oriental Literature p. 291 sqq.). Das Rad hatte auch in der Griechischen Bildnerei verschiedene Bedeutungen (s. K. O. Müller's Handbuch der Archäologie S. 662. 2. Ausg.). Ueber die symbolische Bedeutung des Rades hatte Dionysius der Thracier ein eignes Buch geschrieben (Clemens Alex. Stromatt. V. 8. p. 672 Potter.).

<sup>3)</sup> Stuhr Die Religionssysteme des Orients S. 95 f.

dings auch schon in den Weda's die Rede; keinesweges jedoch von Göttern, die auf Erden hinabgestiegen wären, um hier als Menschen in der Menschenwelt unter Menschen zu wahnen. Auch Andeutungen auf die Vorstellung von einer Heroenzeit kommen so wenig bei Manu, wie in den Weda's vor. Es. sind nur Geister des Alls, von denen in der Ahnang das Bewusstseyn sich umschwebt fühlt. Wohl zwar hat sich die Vorstellung von grossen Geisterfürsten, den Manu's, die in göttlicher Schutzherrlichkeit den verschiedenen Kreisläufen der Zeiten vorstehen, schon entwickelt: doch zu bestimmterer Entfaltung mannigfaltigerer Vorstellungen von den einzelnen Richtungen des im Kampfe der Menschengeschichte sich bewagenden sittlichen Lebens ist es nicht gediehen, da die Hergenzeit, von der die Dichter des Ramajana und des Mahabharate sangen, noch nicht geschaffen war. » - In der That stellen sich im Indischen Epos schon vermenschlichte Götter dar: Indra z. B., ursprünglich ein Naturwesen, das Firmament und die physische Himmelskraft, die sich in Blitz, Donner u.s.w. äussert, erscheint in diesen Heldengedichten als ein menschlicher Götterkönig; und wenn wir auf die frühere Götterlehre. der Veda's, des Manu und der Vedantalehre zurückblicken. so könnten wir bei den Indern wohl auch zuerst eine Religien des Magismus, sodann eine hieratische Poesie, ferner einer Physiogonie und Theogonie und endlich einen vollendeter thropismus nachweisen, wie wir dies bei den Griechen gethan haben. ) Man hüte sich aber, solche Parallelen zu weit and Denn auf der andern Seite offenbaren sich die grössten Verschiedenheiten zwischen der Hellenischen und Indischen Poesie. Zuvörderst war letztere in jeder ihrer En wickelungen weit tiefer mit der Philosophie verwachsen, die erstere. Sodann, was namentlich auch das Epos betri so behauptet dieses in Indien einen der ganzen religi

<sup>1)</sup> Siehe unsern Allgemeinen Theil S. S. A., S. 21 ff., S. 68 ff.; fine 73 ff.

Denkart und der gesammten Mythologie eigenthümlichen Charakterzug, dass nicht eigentlich Heldenthaten die göttliche Würde verleihen, sondern die höchsten Opfer, ') oder auch Büssungen und Ertödtung der irdischen Leidenschaften. Es sind also diese Heldengedichte keine menschlich-weltlichen Aristien, wie die Homerischen, sondern sie behalten etwas Orphisches d. h. Alt-theologisches an sich; wie dann die unter Orpheus Namen umgehenden Griechischen Argonautica diesen Priestersänger in so weit in den Vordergrund stellen, dass er durch Verrichtung telestischer Opfer die der ganzen Heldenschaar drohenden Gefahren abwenden, und einen erwünschten Ausgang der Unternehmung herbeiführen kann.

Was nun die Bhagavat-Gita insbesondere betrifft, so hat schon der Herausgeber der ersten Englischen Uebersetzung<sup>2</sup>) seine Bewunderung dieses Gedichts ausgesprochen. Er sagt nämlich unter Anderm: «Ohne Bedenken erkläre ich den Geeta für ein Werk von besonderer Originalität, das in Absicht auf Erhabenheit der Conception, des Räsonnements und des Ausdrucks kaum seines Gleichen hat, und das sich von allen Religionen der Welt dadurch unterscheidet, dass seine Theologie mit der Christlichen Heilslehre so genau harmonirt, und die Grundlehren derselben so nachdrucksvoll erläutert. Ein geistreicher Deutscher Kenner der Indischen Literatur<sup>2</sup>) äussert sich kurz aber bedeutsam so darüber: «Es ist dieses didaktische Gedicht ein beinah vollständiger kurzer Inbegriff

<sup>1)</sup> Vgl. H. Ritter Geschichte der Philosophie 1. S. 100 f.

<sup>2)</sup> Warren Hastings in der Zueignungsschrift der Uebersetzung von Wilkins (s. Abhandlungen über Asien von Will. Jones, übersetzt von Kleuker. Band II. S. 25 ff.). Mit Recht hat auch Herr Niklas Müller in seinem Werke: Glauben, Wissen und Kunst der alten Hindu's S. 404 auf dieses Urtheil von W. Hastings aufmerksam gemacht.

<sup>3)</sup> Friedr. Schlegel über die Sprache und Welsheit der Indier S. 286. Vgl. W. v. Humboldt Ueber die Bhagavat-Gita S. 1. Anmerk. 1, wo er den Reichthum an philosophischen Ideen an diesem Gedicht rühmt.

des Indischen Glaubens, und steht als solcher in hohem Ansehn.

Den Anlass, Eingang und Inhalt giebt W. v. Humboldt in fruchtbarer Kürze also an:

"Der Gott Krischnas, die eigentliche und vollständige Incarnation Vischnus, begleitet, nach der Dichtung des Maha-Bharata, den Ardschunas, den dritten und vorzüglichsten, eigentlich vom Gott Indras gezeugten Sohn Pandus, als Wagenlenker, in den Kampf gegen die nah mit ihm verwandten Söhne des Königs Dhritaraschtras. Als Ardschunas in den Schaaren der Feinde sein eignes Geschlecht, seine Religionslehrer und Freunde erblickt, geräth er in Zweifel, ob es besser sey, dass er die, ohne welche das Leben selbst keinen Werth für ihn haben würde, besiege, oder von ihnen besiegt werde, verfällt in zaghaften Kleinmuth, lässt Bogen und Pfeil sinken, und fragt Krischnas um Rath. Gott ermuntert ihn aus philosophischen Gründen zum Kampf, und es entspinnt sich zwischen ihnen im Angesicht beider Heere ein Gespräch, das in 18 Gesängen (etwa 700 Distichen) ein vollständiges philosophisches System durchläuft. » 1) «Die beiden Hauptsätze, um welche sich das in dieser Dichtung enthaltene System dreht, sind, dass der Geist, als einfach und unvergänglich, seiner ganzen Natur nach, von dem zusammengesetzten und vergänglichen Körper geschieden ist, und dass von dem nach Vollendung Strebenden jede Handlung ohne alle Rücksicht auf ihre Folgen, und mit völligem Gleichmuth über dieselben, vorgenommen werden muss. » 2) Ueber

<sup>1)</sup> Ueber die Bhagavat-Gita zu Anfang. — Stuhr (Die Religionssysteme des Orients S. 122) drückt sich über denselben Gegenstand so aus: "Krischnas eröffnet dem Ardschunas den Blick in ein über die Natur erhabenes Reich freier Geistigkeit, in welchem nicht mehr, wie in der Natur, nach den Gesetzen der den Daseynsformen geeigneten Beschaffenheiten das Leben in blinder Nothwendigkeit sich enfalte u. s. w."

<sup>2)</sup> W. v. Humboldt ebendaselbst'S. 3.

das religiöse und theologische Princip dieses poetischen Dialogs bemerkt Stuhr: 1) «In Krischnas bestehen zwar alle Wesen; er jedoch, sein eigenes Selbst, ist, wie dasselbe überhaupt nicht in der Verschiedenartigkeit besteht, nicht zugleich auch in ihnen. Diese feine Unterscheidung ist es, die die Lehre der Bhagawad Gita im Gegensatze zur Lehre der Weda's macht, um sowohl von der, im strengen Sinne die Vergötterung des Alls predigenden, Lehre sich los zu sagen, als dabei zugleich auch die Vorstellung von der Allmacht des als Weltordners im Weltall waltenden göttlichen Geistes festzuhalten.»

So viel im Allgemeinen. Ich beschliesse diese Andeutungen, indem ich fortfahre, noch einige Grundgedanken dieser Religionsphilosophie mit den eigenen Worten W. v. Humboldt's und A. W. v. Schlegel's mitzutheilen: "Krischnas Lehre ist Yoga-Lehre." - Das Wort yôga ist ein wahrer Proteus: es gehört schlaue Gewalt dazu, es unter seinen geistigen Verwandlungen zu fesseln, damit es uns Rede stehe, und seine Orakel verkündige. Ich habe nach allen Seiten herumgesonnen, und nichts unversucht gelassen. Ich gerieth sogar auf den Gedanken, auf die Ableitung zurückzugehen, und wo es den mystischen Sinn hat, etwa coniugium mit einem Beiworte dafür zu setzen. Doch erschien mir diess als gar zu befremdlich und stöhrend. » Dies bezieht sich auf folgende Bemerkung: «Unter den Stellen, wo Yoga eine mystische Thatkraft anzeigt, kann ich (X. 7) die von vibhûti durch maiestas nicht billigen. - Herr Langlois macht auf den allerdings sehr klaren und richtigen Unterschied eines yôgin und eines yukta aufmerksam. Er thut aber Ihrer Uebersetzung unrecht, wenn er sagt, dass beide Wörter immer durch devotus gegeben seven. An Stellen, wo der Unterschied, welcher Ihnen gewiss nicht entgehen konnte, vorzüglich wichtig wird, übersetzen Sie das erstere devotioni initiatus (z. B. VI. 15) und das

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 124. vgl. auch S. 129 f. Creuzer's doutsche Schriften. I. 3.

letztere intentus (z. B. IX. 22) oder umschreiben es auf andere Weise u. s. w. » - « yukta, iunctus; yukti, iunctio. » -· Yoga ist ein von der Wurzel yudsch, vereinigen, binden, dem Lateinischen iungere, gebildetes Nomen, und drückt die Verknüpfung eines Gegenstandes mit dem andern aus. Darauf lassen sich alle vielfachen abgeleiteten Bedeutungen des Worts zurückführen. Im philosophischen Sinne ist Yoga die beharrliche Richtung des Gemüths auf die Gottheit, die sich von allen andern Gegenständen, selbst von den innern Gedanken zurückzieht, jede Bewegung und Körperverrichtung möglichst hemmt, sich allein und ausschliessend in das Wesen der Gottheit versenkt, und sich mit demselben zu verbinden strebt. Ich werde den Begriff durch Vertiefung ausdrücken, denn ist auch jede Uebertragung eines aus ganz eigenthümlicher Ansicht entspringenden Ausdrucks einer Sprache durch ein einzelnes Wort einer andern mangelhaft, so bleibt doch die Insichgekehrtheit das auffallendste Merkmal, an dem man den Yogi, d. h. den dem Yoga sich Widmenden und in demselben Begriffenen erkennt. Auch liegt in dem Ausdruck der Vertiefung die mystische, dem Yogi eigne Gemüthsstimmung, die, wo das Wort absolut gebraucht ist, am natürlichsten auf die Endursach aller Dinge bezogen wird. Durch die Richtung auf die Gottheit geht der Begriff in den der Frömmigkeit (II. 61. VI. 47. IX. 14), durch das ausschliessende Hingeben an einen Gegenstand in den der Weihung, Widmung über, und eignet sich von diesen beiden Seiten für den Lateinischen devotio und die von diesem in den neuern Sprachen abgeleiteten u. s. w. »1)

<sup>1)</sup> S. W. v. Humboldt über die Bhag. S. 32 f. und in Schlegel's Indischer Bibliothek Band II. S. 253 und A. W. v. Schlegel ebendaselbst II. S. 257 und S. 340. Weil nämlich der Begriff des Yoga eines der unterscheidenden Merkmale dieser Philosophie ist, so hatte sich der Lateinische Uebersetzer der Bhagavat-Gita alle ersinnliche Mühe gegeben, diesem Begriffe allenthalben sein volles Recht widerfahren zu lassen. Darauf

Wie Lampe, frei von Windwehen, nicht sich reget, dess Gleichniss ist der Vertiefte, der, festsinnig, vertieft in Selbstvertiefung sich.

beziehen sich obige Erörterungen der Französischen Kritik, der Deutschen Epikrise und die Bemerkungen des Herrn v. Schlegel als des Uebersetzers. In Betreff des Griechischen ist vielleicht folgende Bemerkung an ihrem Orte: Da die Deutsch-Griechischen Wörterbücher uns zumuthen, für Vertiefung vorlieb zu nehmen mit: overoug, oder mit moorts, oder auch mit μέριμνα, so wird man sich wohl nach etwas Befriedigenderem umsehen müssen. Nun will ich swar keineswegs behaupten, dass die philosophische Sprache selbst der Platoniker ein das Indische Yoga völlig erschöpfendes Wort habe; aber doch wohl solche, die approximativ demselben entsprechen. Dahin gehört zuvörderst das bei Plato, Philo, Plotin und bei andern Philosophen so oft vorkommende noocholn, auch noocholn zne davolas (s. zu Plotin. p. 198. Vol. III. Oxon.), sodann: ἐπιβολή, ἐπιβολή άθροα, ξαιβολή νου, ξαιβ. της έννοίας, ξαιβολή της διανοίας (8. ibid. p. 74 sq. und p. 197 sq.). Dieses Wert ist in mancher Beziehung mit der Platonischen guravyska oder gúyzgagig dem Begriffe nach verwandt, d. h. mit dem Begriff vom Zusammentreffen des Sehstrahls (Platon, Timae. p. 45. Plutarch. de inscript. Delph. p. 390. B. C. Nemesius de nat. hom. VII. p. 180 Matth. vgl. Schneider zu den Eclogg. physicc. p. 246). Auch Orwola wird von den Platonikern und Kirchenvätern oft von einer in die Tiefe der Dinge an sich gehenden Beschaulichkeit gebraucht (s. Plotin. III. 8 und dazu Annot. p. 195). - Aber immer noch fehlt uns ein Wort für das generelle Vertiefung, wie Humboldt für Yoga am angemessensten findet. Ein Zeitwort hätten wir an ξμβαθύνειν, denn wirklich braucht dies ein Griechischer Autor im philosophischen Sinn: Anonymus de vita Pythagorae cap. 14. p. 62 (am Iamblichus und Porphyrius de vita Pyth.): virès els vor Agiστοτέλους νοῦν οὐκ ἐμβαθύνοντες, Einige, die in die Tiefe des Aristotelischen Geistes nicht eindringen, sich nicht darin vertiefen können. Auch ein Adjectiv hatten wir in βαθύνους βαθύνους (Antholog. Gr. I. 13. p. 113 ed. Incobs.): τον βαθύνουν, ψυχήν τε νόημά τε θείον έχοντα (vom Nestor) , und zwar auch im philosophischen Sinne: Hesych. I. 1188 Alb.: Ἐμβαθινούς (vielmehr: ἐμβαθινοῦς) · σεσοφισμένους, σοφούς (woselbst aus Cyrillus angeführt wird: ἐμβριθη τοῦν στερεόν καὶ ἔμφρονα λογισμόν, also den Festen und in Gedanken Vernünftigen). Dies würde dem Yogi so ziemlich entsprechen. Für das substantivische Yoga müssten wir aus den

Da, wo, gehemmt, des Geistes Denken durch der Vertiefung Uebung ruht. wo allein durch sich selbst sein Selbst schauend in sich. der Mensch sich freut, endlose Wonne, fühlbare dem Geist nur, übersinnliche kennet, und stätig ausdauernd, niemals von ewger Wahrheit wankt. wo, dies erreichend, nicht Andres er achtet diesem vorzuziehn, und wo Unglück nicht, auch schweres, erschüttert mehr den Stehenden. diese, des Schmerzgefühles Lösung, wisse, Vertiefung wird genannt. In Vertiefung der Mensch muss so vertiefen, sinnentfremdet, sich tilgend jeder Begier Streben, von Eigenwillens Sucht er-

zeugt, der Sinne Inbegriff bändgend mit dem Gemüthe ganz und gar.

So strebend, nach und nach ruh' er, im Geist gewinnend Stätigkeit,

auf sich selbst das Gemüth heftend, und irgend etwas denkend nicht;

wohin, wohin herumirret das unstät leicht bewegliche, von da, von da zurückführ' er es in des innern Selbsts Gewalt.

Glossen das Wort βάθυνσις nehmen, und seine physische Bedeutung metaphysisch wenden; oder wir müssten uns die Freiheit nehmen, nach der Analogie von εὖνοια, δύςνοια und dergleichen, βαθύνοια oder treffender ἐμβαθύνοια zu bilden. — Schliesslich bemerke ich noch, dass man für die von Humboldt im Vorhergehenden (p. 28 f.) entwickelten Eigenschaften, die hier vorkommen: Sattwa, Wescheit, und Radschas, Irdischheit, wenn auch keine ganz erschöpfende Substantiva, so doch Charakteristiken dieser geistigen Zustände bei den Platonikern findet (s. z. B. Plotin. III. 8. p. 635 sq. ed. Oxon.).

Den Vertieften, Stillsinngen der Wonnen höchste dann besucht,

Dem Irdischheit die Ruh nicht stört, den reinen, gottgewordenen. »¹)

"Aber dennoch begünstigt Bhagavat-Gita nicht die Uebung des Vertiesens als fortdauernde und beständige eines ganz müssigen, nur beschaulichen Lebens. — Es wird als Wahn geschildert, durch Nichtsthun das Streben der irdischen Kräfte nach Handlung und Wechsel aufhalten zu wollen, und die Forderung wird gemacht, dass jeder die Aufgabe lösen soll, nach den Satzungen seines Standes zu handeln, aber, ohne Rücksicht auf den Erfolg, sich mit dem Geiste über demselben zu erhalten. "2) — "Als Nachdenken" und Wahrheitsforschung geht Krischnas Lehre sichtlich von dem Grundsatz aus, dass die reine Wahrheit, diejenige, welche die Dinge an sich erkennt oder ahndet (tattwa), nicht auf dem Wege discursiven und raisonnirenden Verstandes gefunden werden kann, ") dass man dazu das Gemüth vorbereiten, von

v. Humboldt's Uebersetzung der Verse VI. 19 — 27 der Bhagavat - Gita.

<sup>2)</sup> Derselbe S. 36. Auf diesen Standpunkt suchte auch der Brahmane Mandanis sich und Andere zu stellen, nach dem Gespräch, wovon uns Strabo Bericht gegeben, mit dem Griechen Onesikritos (s. Strabo XV. p. 138 sq. Tzsch. vgl. oben Nachtrag III, über die Vedä's). — Ueber die Wonne und den Gleichmuth (ἀπάθωα) dessen, der in seiner Seele die Gegenwart Gottes empfindet, lesen wir ähnliche Stellen in Manu's Gesetzbuch, hesonders am Schluss. Hier nur Eine (XII. 125 nach Haughton p. 427): "Thus the man, who perceives in his own soul the supreme soul present in all creatures, acquires equanimity toward them all, and shall be absorbed at last in the highest essence, even that of the Almighty himself."

<sup>3)</sup> W. v. Humboldt ebendas. S. 36 f.

<sup>4)</sup> Vgl. oben Nachtrag IV über Sancara und dazu in einer Anmerkung die Parallele mit denselben Ansichten Plotin's und anderer Alexandrinischer Philosophen.

allem Unreinen und Kleinlichen läutern, die Erkenntniss in ihm herrschend machen, und dann das innere Wahrheitsgefühl beleben, den Geist auf den Punkt richten muss, in dem das Ich mit den Dingen an sich, als auch zu ihnen gehörend, zusammenhängt. Durch das Anerkennen der Einerleiheit alles Geistigen und der Individualität (prithaktva) als der eigentlichen Schranke im Menschen, macht diese Lehre eine sehr bestimmte Scheidung des Endlichen vom Unendlichen.

«Es scheint sogar, als würde die Wahrheit, als ursprünglich in den Menschen gelegt, und nur nach und nach in Vergessenheit eingeschläfert betrachtet. Wenigstens sagt Ardschunas, als ihn Krischnas am Ende des Gesprächs fragt, ob ihm nun die feste Erkenntniss gekommen sey:

Verschwunden ist der Irrthum mir, Brimnerung gekehrt durch Dich,

Des Zweifels ledig, fest bin ich, und wäl vedibringen was
Du sagst. 1)

— «Glaube, Erkenntniss, Vertiefung und jede andere Seclenübung aber haben zum höchsten Ziel die Befreiung der Nothwendigkeit neuer Geburt nach dem irdischen Tod. Der Mensch kann durch Wiedergeburt in edlere und glücklichere Wesen übergehen (Bhagav. G. VI. 41 f.), er kann in den Zwischenzeiten himmlische Freuden geniessen (IX. 20 f.); aber das letzte Ziel ist das gänzliche Hinaustreten aus diesem ewig rollenden Wechsel wiederkehrenden Entstehens, die Lösung von den Banden der Geburt (II. 51) — — die Fähigung zur Gottheit zu werden (XIV. 26), die Verwandlung in die Gottheit. »<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 37. Die beiden Verse stehen Bhagav. G. XVIII. 73. Dem kundigen Leser wird dabei die Sokratische ἀνάμνησις von selbst einfallen (s. z. B. Plato's Menon p. 81 sqq.'). Plotinus (p. 391, A. p. 472, E.) sagt noch ähnlicher dem Indischen Ausdruck: τὸ ἐξ ἀναμνήσεως θεᾶσου τὰ ὄντα, vermittelst des Wiedererinnerns die Dinge an sich schauen.

Ebendas, S. 38 f. — An ähnliche Orphische Vorstellungen von dem κύκλος ἀνάγκης oder dem fatalistischen Kreislauf (Fragmenta Orphica

p. 499 ed. Hermann.) habe ich schon oben erinnert, wie auch an das Ocoūσθαι, Gott-werden, nach der Lehre einiger Platoniker oben Nachtrag IV zu denselben Lehrsätzen der Vedantiker. Aber ein wesentlicher Unterschied der Yoga-Lehre von dem System der Vedantiker besteht darin, dass jene in ihrem innersten Wesen auf die Nothwendigkeit sittlicher Freiheit gegründet ist, während diese auf der Prädestinationslehre beruht. (S. v. Humboldt über die Bhagav. G. S. 44 und vgl. oben Nachtrag IV.)

#### VI.

## Ein Blick auf den Buddhismus.

Nachtrag zu §. 5.

Obschon am Schlusse des ersten Nachtrags dieser Gegenstand berührt wurde, so geschah dies doch einerseits nur in Bezug auf die alt-Griechischen Nachrichten von den Samanäern (Σαμαναίοι), welche Buddhisten waren, andrerseits mehr auf historische Weise in Betreff der Person des Buddha und der äussern Schicksale seiner Lehre. Ich widme aber dieser uralten und noch bestehenden Weltreligion¹) noch eine kurze Schlussbetrachtung, da ich glücklicher Weise in den Stand gesetzt worden bin, die Ergebnisse der Untersuchungen desselben tiefen Forschers meinen Lesern mittheilen zu können, der auch im vorhergehenden Nachtrag über die Bhagavat-Gita mein Hauptführer war.²) Demgemäss werde ich auch hier einige seiner Hauptsätze zum Grunde legen, und daran Stellen aus etlichen andern neuesten Schriften und einige Anmerkungen anreihen.

So muss man doch wohl eine Religion nennen, zu welcher sich
 Millionen Seelen bekennen (s. Klaproth im Nouv. Journal Asiatique
 V. p. 307 sq.).

<sup>2)</sup> Wilh. von Humboldt Ueber die Kawi-Sprache auf der Insel Java. Berlin 1836. 4to, besonders das Erste Buch, Ueber die Verbindungen zwischen Indien und Java. Ich verdanke die Kenntniss dieses wichtigen vom seel. W. v. H. nachgelassenen Werkes der gütigen Mittheilung seines Bruders des Herrn Alexander von Humboldt, dem ich für dieses Geschenk hiermit öffentlich meinen Dank abstatte.

Zuvörderst ein Wort über den Namen und den damit zu verbindenden Begriff: Budh bezeichnet den Zustand des Erwachtseyns, d. h. der innern Erweckung, und Buddha heisst der Erweckte. 1) — Ueber die Quellen und Erläuterungen der Buddhalehre sagt W. v. H.: 2) «Das Erheblichste und Zu-

<sup>1)</sup> S. Eug. Burnouf Yaçna I. p. 373; wozu Stuhr (Relig. Syst. des Orients S. 159) bemerkt: "Indem man allerdings sagen kann, dass das Wort Buddha einen Weisen, bedeute und das Wurzelwort Budh die Weisheit, darf man jedoch nie dabei vergessen, dass die Beziehung der Vorstellung auf sittliche Gesinnung dabei die herrschende ist. " - Ich bemerke hierbei eine bildliche Bezeichnungsart. Nach der Vedantalehre wird der Zustand des traumlosen tiefen Schlafes als die Rückkehr zur Einheit mit Gott vorgestellt (s. oben Nachtrag IV und daselbst Windisehmann Sancara p. 160 sqq.); die Buddhistische Vorstellung und Bezeichnung entspricht vollkommen der Platonischen (s. Platon. Timae. p. 52. p. 64 Bekker. vgl. Aristoteles de Anima II. 1. p. 22 Sylburg.). Philo Iud. Quis rer. div. sit heres p. 510 Mang.: "Der Schlaf der Vernunftist das Erwachen der Sinnlichkeit, und die Erweckungen des Denkens sind der Sinnlichkeit Erlöschen und Unthätigkeit, " ein Gedanke, den er öfter wiederholt. Plotin. III. 6. 6. p. 310. A. p. 565 Oxon.: "Was der Sinnlichkeit angehört ist der schlummernden Seele; denn so viel von der Seele im Körper ist, so viel schläft. Aber die wahre Erweckung ist die wahre Auferstehung der Seele vom Körper, nicht mit dem Körper" und vorher.p. 561, wo von der Entfernung sinnlicher Erscheinungen und Leidenschaften durch die Philosophie die Rede ist: "Wie wenn einer die Traumbilder zu verscheuchen sich bestrebend die mit Traumgesichten spielende Seele in den Zustand des Wachens versetzet." In allen solchen-Stellen der Platoniker und der platonisirenden Kirchenväter kommt in speculativer und moralischer Bedeutung die εγρήγορσις oder γρήγορσις mit jener Erweckung der Buddhisten überein.

<sup>2)</sup> Ueber die Verbindung zwischen Indien und Java S. 296, mit Verweisung auf Journal Asiatique VII. 150, wegen der zuletzt angeführten Abhandlung. — Ganz anders Herr Stuhr S. 158: "Deshalb ist auch das, was Abel-Rémusat über die Buddhaische Lehre vorträgt, stets nur mit der grössten Vorsicht zu benutzen, weil seine Untersuchungen zum grossen Theil, auf die Krforschung des metaphysischen Systems der Buddhaischen Lehre gerichtet sind, und er dabei vorzugsweise an den Ansichten der Chinesischen Philosophen, die für seinen Zweck ihm gerade dienen

verlässigste, was man bisher über die innere Lehre des Buddhismus in verschiedenen Gogenden kennt, beruht auf mehreren höchst wichtigen im Pariser Asiatischen Journal

konnten, sich gehalten hat." Aber ganz im entgegengesetzten Sinn hat sich Abel-Rémusat über den relativen Werth der Quellen des Buddhismus ausgesprochen; z. B. im Journal des Savans 1831, Mai, p. 257; wo es unter Anderm heisst: — "Mais des recherches toutes récentes donnent P esperance qu'on pourra enfin en puiser les dogmes, non plus dans les traductions chinoises, mongoles ou tibétaines, mais dans les textes sanscrits eux mêmes. — C'est une époque nouvelle, pour cette étude; — et derénavant les notions relatives à la doctrine bouddhique, qui auront été recueillies dans les livres des Chinois on des Tartares, pourront et devront être controlées sur les temoignages plus authentiques que fourniront les originaux conservés dans l'Inde." Mag also auch mein verewigter Freund bei seinen früheren Forschungen über die Buddha-Lehre oft genothigt gewesen seyn, sich an Chinesische Quellen zu wenden, so wird man diesem umfassenden Gelehrten doch so viel Unterscheidungsgabe zutrauen, dass er, keine der Quellen verschmähend, nicht einseitig diese Lehre aufgefasst haben werde. Ueber seine letzten Arbeiten höre man W. v. Humboldt (a. a. O. S. 96): "Wenn man den kurzen Abriss der Arbeit liest (Nouv. Journ. Asiat. VII. 495), welche Abel-Rémusat über den Buddhismus herauzugeben im Begriff stand, so bewundert man den Umfang derselben, und fühlt zugleich doppelt, wie unersetzlich der Verlust dieses Mannes auch in dieser Hinsicht ist. Denn er vereinigte in dem ausgezeichnetsten Grade die tiefsten, gründlichsten und ausgedehntesten Sprachund Geschichtskenntnisse mit der Gabe, auch sehr verwickelte Thatsachen auf fruchtbare Resultate zurückzuführen, und dem glücklichsten Talente lichtvoller und anziehender Darstellung. 4 Da gleich im Verfolg (S. 97) "das aus dem Anfang des fünften Jahrhunderts herstammende Chinesische Werk, welches Abel-Rémusat übersetzt hatte und an dessen Herausgabe er durch den Tod verhindert wurde, der Fo-koue-ki" erwähnt wird, so will ich schliesslich bemorken, dass es im vorigen Jahr unter folgendem Titel erschienen ist: Foë Kouë ki; Relation des royaumes Bouddhiques; voyage dans la Tartarie, dans l'Afghanistan et dans l'Inde, exécuté vers la fin du FVe siècle par Chisa Hian; traduit du chinois et commenté par Abel-Rémusat; ouvrage posthume, revu, complété et sugmenté d'éclaircissements nouveaux, par MM. Klaproth et Landresse. Paris 1836. 4to mit einer Karte und vier Kupfertafeln.

abgedruckten Abhandlungen Abei-Ramuen's und Klapreth's, einer Darstellung der Buddha-Lehre in China durch Deshauterayes, Hodgeen's oft im Obigen angeführten Nachrichten über den Buddhismus in Nepal,') Schmidt's so überaus gehaltvollen zwei Vorlesungen in der Petersburger Akademie,') Colebrooke's') Darstellung der Buddha-Lehre in Indien, als sie sich noch im Kampfe mit der Brahmanischen befand, und endlich auf den von Upham, als Nachtrag zu den drei grossen Ceylonischen Geschichtsbüchern, herausgegebenen Buddhistischen Tractaten.') Hodgson's, Colebrooke's und Schmidt's

<sup>1)</sup> In den Transactions of the royal Asiatic Society of Great Britain Vol. II. vgl. darüber Abel-Remusat im Journal des Savans 1831.
p. 257 sqq.

<sup>2)</sup> Welche noch Abel-Rémusat mit verdienter Achtung angeführt hat im Nouv. Journal Asiat. VII. 495. Man vgl. auch Schmidt Forschungen im Gebiete der älteren religiösen Bildungsgeschichte der Völker Mittelasiens. Petersburg 1824 und Schmidt Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-theosophischen Lehren mit dem Buddhaism. Leipz. 1828.

<sup>3)</sup> Transact. of the Asiatic Soc. of Great Britain I, p. 558 - 566.

<sup>4)</sup> The history and doctrine of Buddhism, popularly illustrated, with notices of the Kappooism, or demon worship, and of the Bali or planetary incantations of Ceylon, embellished with 43 lithographic prints from original singalese designs, by Edward Upham. London 1828. gross 4to. - In einer Recension dieses Werks im Universel 1830. nr. 11. p. 164 heisst es unter Anderm: "Avec M. Creuzer il (M. Upham) identifie Chakia-muni avec l'Hercule indien des Grecs et avec la lune." - Nun lese man aber die Symbolik I. S. 375 und S. 579. 2. Ausg., um sich zu überzeugen, dass ich nicht den Herakles sondern den Hermes (Mercurius) mit Schakiamuni verglichen hatte, wie auch Fr. Schlegel (Sprache und Weish, der Indier S. 123) gethan. Jetzt mag mein seeliger Freund, der grosse Sinologe Abel-Rémusat für mich sprechen (Journal des Savans 1822. p. 228), wo er bemerkt: Die historische Frage über Buddha könne keiner Ungewissheit weiter unterliegen. Diejenigen, die von mehreren Buddhas sprechen, reden in einem philosophischen oder mythologischen Sinne. Buddha ist der Genius des Planeten Mercur; er ist auch die Weltseele oder die höchste Intelligenz. Es hat einen Buddha in der

Arbeiten gehören, werm auch die letztere unmittelbar me Tartarischen Schriften gezogen ist, dem Systeme an, welche sieh ursprünglich auf Sanskrit-, nicht auf Pali-Schriften gründet, eine Bemerkung, welche ich hier nur der Genatigkeit wegen, nicht in der Absicht mache, zu behaupten, dass dieser Unterschied der Sprache der Schriften auch einen in dem inneren Systeme mit sich führt. Der Colehrookische Aufsatz ist nur aus den Widerlegungen der Gegner der Buddhisten gezogen.»

Entstehung des Buddhismus: «Dass der Buddhismus in Indien selbst, in dem mittleren, an den Ufern des Ganges entstanden ist, 1) und dass er sich erst von dem Brahmanismus, in der inneren Lehre durch die Verwerfung der Wedd's, in der äussern durch die der Casteneintheilung, trennte, ist nach dem heutigen Stande dieser Forschungen keinem Zweifel unterworfen. Sowohl die Annahme eines vor-Brahmanischen, als eines ursprünglich ausser-Indischen Buddhismus bedarf

gegenwärtigen Periode der Schöpfung gegeben; es hat einen andern it der vorhergehenden gegeben; es wird einen in einer kunftigen geben. Aber alle diese Wesen sind nicht Menschen; ihr Name bezeichnet einen Gott. Der einzige Gesetzgeber Buddha, derjenige, womit es die Geschichte zu thun hat, ist der Sohn des Sutadannah, während seines Lebens Schakia genannt, auch Muni oder Einsiedler, und von seinen Anhängern nach seinem Tode zur Würde eines Gottes erhoben. Das ist der Muni, fährt Abel-Rémusat fort, dessen Geburt mitten unter den Indiern mir eben so sicher bewiesen scheint, als die irgend einer andern berühmten Person Hindostans. - Hierbei erinnere ich auch an A. W. v. Schlegel's Aufsats in der Indischen Bibliothek (I. S. 252 ff.), Wodan und Buddha überschrieben; welche von Manchen angenommene Identität der Verfasser bezweifelt. Eine History of the Buddhism von H. Wilson findet sich in J. Crawfurd's Mission to Siam ch. XIII/ p. 360 sqq. Die Schrift des Herrn von Bohlen de Buddhismi origine et aetate ist oben am Schluss von Nachtrag I angeführt worden.

<sup>1)</sup> W. v. Humboldt a. a. O. S. 290 mit Verweisung auf das New. Journal Asiat. VII. p. 239.

keiner Widerlegung mehr. . 1). - « In der Buddha-Lehre. selbst aber unterscheiden sich durch die Periode, in welche der Stifter der Lehre gesetzt wird, und worin ein Unterschied von ungeführ 400 Jahren liegt. zwei Zweige derselben. Buddhisten auf Ceylon, im Königreich der Barmanen und überhaupt in dem grössten Theile der Halbinsel jenseits des Ganges rücken die Geburt Buddha's um den genannten Zeitraum näher an den Anfang unserer Zeitrechnung, als die in Tibet, China und bei den Mittel-Asiatischen Völkern. 2) -Ein anderer wichtiger Unterschied aber liegt in der Sprache der bei ihnen als heilig geltenden Bücher. Die von Ceylon nach der Halbinsel jenseits des Ganges übergewanderte Lehre gründet sich auf Schriften in der Pali-Sprache, die in andern Ländern Buddhistischen Glaubens, namentlich in Nepal, auf Sanskritische. Ursprünglich waren jedoch auch die in Pali verfassten gewiss gleichfalls aus Sanskritischen entnommen, und die erste Grundlage aller Buddhistischen Schriften und Terminologie bleibt immer das Sanskrit. » 3) Die Grundzüge der Buddha-Lehre gebe ich nach der Skizze des Französischen Beurtheilers von Upham's Werk 1) und füge in einigen Anmerkungen die Ergebnisse der neuesten besonders Deutschen

<sup>1)</sup> Dieser letzte Satz bezieht sich auf die von einigen Neueren vorgetragene Meinung, dass es einen primitiven Buddhismus, eine vor dem Brahmanismus in Indien nicht allein entstandene und über viele Länder der Erde verbreitete Urreligion gegeben habe; worüber man in der Kürze Guigniaut's Notes et Eclaircissements I. p. 657 sqq. nachlesen kam.

<sup>2)</sup> Nach Klaproth's Entdeckungen; s. Nouv. Journ. Asiat. V. p. 310. vgl. auch seine tableaux hist. de l'Asie 62. Anmerk. "Die beiden angeblichen Geburtsjahre sind nämlich 1027 für China und 628 für Ceylon. Die letztere Jahrzahl stimmt mit der Annahme überein, dass Buddha (Sakyamuni) 543 im 85. Jahre seines Alters (Essai sur le Pali 56) von der Erde verschwand."

<sup>3)</sup> Vgl. Schmidt Mem. der Petersburg. Akademie I. 43. 44.

<sup>4)</sup> Im Universel 1830. nr. 11. p. 164.

Forschungen bel. «Le Bouddhisme suppose comme le Brahmisme!) une série perpetuelle de creations et de destructions du monde. Cette croyance, purement metaphysique, n'admet pas l'existence d'un être suprême; 2) il est remplacé par

- 1) Hier muss sogleich sowohl auf die Differenz der Buddhisten-Philosophie ihrem Geiste und ihrer Form nach, als auch auf die Negation eines Grundartikels der Brahmanen-Lehre aufmerksam gemacht werden: "Die Weishelt, bemerkt Stuhr (a. a. 0. S. 159), wenach die rechtgläubigen Bauddha's trachten, besteht nicht in Vernunfterkenntniss, sondern in einem geheiligten Zustand der Gesinnung. Hierin liegt der Grund, dass im Allgemeinen die Philosophie der rechtgläubigen Bauddha's sich mehr dialektisch und skeptisch, als Waffe zur Widerlegung dogmatisch aufgestellter Behauptungen ihrer Gegner, als speculativ ausgebildet hat. (S. 165) - Dass die Bauddha's, indem sie ihr System aus dem Brahmanischen herausbildeten und davon ablösten, die Brahmanische Verstellung von dem Trimurti aufgeben mussten, dies liegt ganz in dem Charakter ihrer Lehre. Denn die Vorstellung von dem Trimurti schliesst wesentlich den Gedanken von einer göttlichen Weltschöpfung in sich, und hebt sich ohne diesen Gedanken, den die Bauddha's in ihrer Weltbetrachtung von sich stiessen, in sich selbst auf."
- 2) Man hat hier schroffe Gegensätze von einem allgemeinen Atheismus und eben solchem Theismus gegeneinander gestellt, ohne die verschiedenen Buddhisten-Secten in verschiedenen Ländern zu unterscheiden, oder auch die feineren Bestimmungen des Begriffs Kxistens gehörig zu beachten. Jedech widerstrebt ein Daseyn Gottes im Sinne der Christlichen Religionsphilosophie dem Wesen des Buddhismus, und, nach den Resultaten der neuesten Ferschungen, muss min Abel-Bemusat's Behauptung eines Theismus der Buddhisten fallen lassen. W. v. Humbeldt (a. a. O. S. 297) sagt: "Das von Schmidt entwickelte Mongolische System nimmt gar keine persönliche Gottheit, als Urheber des Weltalls an, sondern das Immaterielle, keiner Veränderung Unterworfene, das wahre Seyn Ausmachende, jedoch von allem besonderen Seyn Geschiedene, also ein Etwas ohne Persönlichkeit, ist, dieser Vorstellungsweise nach, das Höchste in der Reihe der Dinge (s. auch Klaproth Nouv. Journ. Asiat. V. p. 310 und Pallas II. 75). - Auch von Ceylon bezeugt Davy (Account of Ceylon 188), dass die dortigen Buddhisten nicht an ein höchstes, selbstständiges und ewiges Wesen, den Schöpfer und Erhalter des Weltalls glauben. In dem von Upham (Mahavansi III. 138 f.) mitgetheilten inbegriff der

l'espase immineux qui renferme en soi tous les germes des êtres faturs. Mais cet espace immineux n'est pas la région la plus haute du monde; au dessu est placée une troisième région qui est éternelle et indestructible; c'est la que réside la cause primitive de la destruction du monde périssable. L'existence est regardée par les Bouddhistes comme le veritable mal, car tout ce qui existe est sans réalité et seulement un produit de l'illusion qui trompe les seus. Pendant que

Lehre Gantama's lautet die Antwort auf die Frage, ob das höchste Wesen auch Schöpfer des Himmels und der Erde sey? bestimmt folgendergestalt: ein höchstes Wesen wird geleugnet, und Alles geht von der Natur aus. Gäbe es einen Schöpfer; so würde die Welt nicht untergehen, sondern durch ihn unversehrt erhalten werden. Aber die Regierung des Himmels und der Erde ist zuerst Buddha anvertraut, nach ihm (im Range nämlich) herrscht Sagampati (jagatpati Weltherrscher), Maha Brahma, und nach diesen die Götter in ihren verschiedenen Classen;" Behauptungen, die mit den Annahmen Abel-Remusat's (Nouv. Journ. Asiat. VII. 263) in nicht abzuleugnendem Widerspruch stehen. - (S. 298) "Es ist der ganzen Buddhistischen Ansicht gemäss, das oberste Wesen in durchgängiger Ruhe, die welterschaffende Thätigkeit Andern überlassen zu denken. -Der den Buddhisten von ihren Gegnern gegebene Name Nastika's, Läugner des Daseyns, bezieht sich zwar mehr auf den Unglauben an ein Daseyn nach dem Tode (Transact. of the Asiat. Soc. of Gr. Brit. I. 558). aber nach der Ansicht des ganzen entwickelten Systems zu schliessen, scheint es nicht auf eine oberste Gottheit zu führen. Dech möchten die Anhänger wehl ihre Meinung von ihren Widersachern mangelhaft und entstellt vorgetragen finden." (Man vgl. unsern Verf. S. 165, wo er den Vorwurf des Atheismus des Buddhistischen Lehrbegriffs geradezu ablehnt.) - Jene Ruhe des obersten Wesens nähert sich sehr den Sätzen mancher Sophisten und der Epikureer (Plato de Legg. X. p. 885, b. und p. 900 sqq. Hippodamus ap. Stob. Floril. XLIII. Vol. II. p. 127 Gaisf. Cic. de Nat. Deor. I. 17. III. 31. Plotin. p. 213, F. p. 406, F.). Nach der Darstellung der Buddhistischen Ethik (s. Stuhr S. 190 f. und daselbst Transact. of the liter. Soc. of Bombay III. p. 532. Kennedy p. 242. 428. vgl. Ramayana ed. A. W. a Schlegel. Bonn 1829. praef. p. 56) wäre diese im Princip der Lust (hoor), véloc Gell. N. A. IX. 5) ebenfalls mit der Epikureischen Moral zusammengetroffen.

toutes les parties intellectuelles, dispersées dans la matière, depuis la plus haute région lumineuse jusqu'aux régions infernales, se dépouillent de ce qu'elles ont contracté de matériel. se purifient, se perfectionnent et finissent par se réunir, l'esprit universel, indestructible qui conserve tout pendant un temps incalculable, reste dans le repos, jusqu' à ce que les loix du damata ou destin nécessitent une creation nouvelle, de la quelle sont cependant exceptés les êtres qui, en se depouillant totalement de la matière, sont devenus Bouddhas et restent plongés dans le nirvana ou l'éternité du néant, état opposé à celui de l'existence dans la matière. Ces êtres sejournent dans la région indestructible située au dela de l'espace lumineux. C'est pour conserver le souvenir de la vraie doctrine, et pour rendre les hommes capables de la suivre, que ces bien heureux descendent de temps en temps sur la terre, se revêtissent d'un corps, et se montrent aux hommes. Les principaux d'entre eux ne paroissent qu'une fois; ce sont les Bouddha's proprement dits; les autres nommés Boddhisattva, se manifestent plusieurs fois dans differentes incarnations, jusqu' à ce qu'ils atteignent le rang des premiers pour ne plus se montrer dans le monde. Ces êtres parfaits exercent un empire absolu sur leur ennemi, qui est la matière, et sur sesformes séduisantes. 1) Disposant en maitre de maya ou l'illusion qui trompe les sens par ses métamorphoses, ils la peuvent détruire à volonté, ou se servir d'elle pour opérer le salut du genre humain. C'est de cette manière que s'effectuent toutes les incarnations des Bouddhas; leurs ames descendent sous la forme de rayons lumineux, et prennent un corps sous l'enveloppe de maya. Ils ne font rien sans un dessein spécial;

<sup>1)</sup> Lauter Ideen, die von Manichäern und andern Gnostikern entlehnt, und bald mit Jüdischen, bald mit Persischen, mit Christlichen u. a. Lehren vermischt, in verschiedenen mehr oder minder originellen Systemen verarbeitet worden sind (s. Plotin. adversus Gnosticos, II. 9. P. 358 sqq. und die Annott. p. 118 sqq.).

leurs opérations ne sont jamais violentes, elles ne restreignent nullement le libre arbitre des êtres inférieurs, qui sont enchainés par la matière, et pour le salut desquels ils sont descendus.

Dans l'âge actuel du monde quatre Bouddhas ont déia paru; le dernier d'entre eux était Chakia-mouni ou Gautama; un cinquième doit encore venir avant la destruction de ce monde: c'est le Bouddha Maitri ou Maitari. La secte de Cevlan et de l'Inde au dela du Gange l'annonce pour l'an 4457 de notre ère, époque à la quelle finira la période de 5000 ans qui devait suivre la mort de Chakia-mouni. » Ueber die Wirkungen des Buddha-Systems äussert sich der oft von mir angeführte Gelehrte<sup>1</sup>) so: «Man muss freilich gestehen, dass, was anfangs eine philosophische Lehre war, und eine erleuchtete menschenfreundliche Reform des ausschliesslichen, herrschsüchtigen und von vielen Seiten verderblichen Brahmanenthums beabsichtigte, da, wo es selbst herrschend wurde, zu einem Gewebe gehaltloser Formeln und Cärimonien herabsank, oder sich in eine unverständliche Mystik verlor. Allein es bleibt auch auf der andern Seite gewiss, dass eben diese Lehre ganz rohe und ungebildete Völkerstämme zu grösserer Menschlichkeit und Gesittung führte. Es lässt sich daher wohl behaupten, dass der Buddhismus die Civilisation bis auf einen gewissen Punkt erhebt, dann aber der Bildung jeden höheren und freieren, selbst allen phantasiereichen Aufschwung verwehrt, den sie Religionsideen verdanken könnte. Wirklich scheint dies der Zustand aller Länder, in welchen die Buddha-Lehre Wurzel gefasst hat, und wo nicht, wie in China, wissenschaftliche Cultur schon viel früher und aus ganz andern Ursachen hervorgegangen war. »

<sup>1)</sup> W. v. Humboldt a. a. O. S. 95 f., mit Verweisung auf Schmidt in den Mem. der Petersb. Akad. I. 3. p. 254 und auf Klaproth im Nouv. Journ. Asiat. V. 306 sq. und in den Tableaux hist. de l'Asie 62. 63.

Creuzer's deutsche Schriften. I. 3.

Symbolik der Buddha-Lehre. Hierüber hat W. v. Humboldt die ausführlichsten Nachrichten gegeben, besonders in Bezug auf Java und andere Indische und ausser-Indische Länder, die man bei ihm selbst nachlesen muss. Sie bestehen grössten Theils in Werken der Architektur und der Sculptur. Hier nur Einiges: «Die Abbildungen Buddha's kommen theils als einzelne Statuen, theils mit andern Gruppen auf Basreliefs, in allen Ueberresten Indischer Baukunst und Sculptur vor. — Die Stellen aber, wo diese Bilder am häufigsten und auf eine Weise vorhanden sind, aus der sich ihre Bedeutung am klarsten ergiebt, sind die Tempeltrümmer von Brambana und Boro-Budor.» 1) — «Allen Vorstellungen Buddha's liegt ein durch die Lehre bestimmter und nach und aach geheiligter Typus

<sup>1)</sup> W. v. H. Ueber die Verbindungen zwischen Indien und Java S. 116. Ich bemerke hierbei: Mehrere Gelehrte hatten die Vermuthung aufgestellt, weil sie in Pagodenbildern des Buddha eine Aethiopische Physiognomie zu erkennen glaubten, Buddha sey ein Aethiopier von Meroe, und habe seine Religion von Abessyniens Küsten nach Hindostan gebracht; donn die Alten hätten unter dem Namen Indien auch Aethiopien verstanden. Dagegen hat Abel-Rémusat (im Journal des Savans 1822. p. 125 sqq.) unter Anderm die einhellige Genealogie geltend gemacht, worin alle Buddhisten, wenn gleich noch so sehr getrennt und in Religionsmeinungen sich widersprechend, übereinstimmen: dass Buddha in Hindostan geboren sey. - Dass im Gegentheil von Indien aus eine Colonie nach Aegypten gezogen sey, ist in neuerer Zeit ausser Zweifel gesetzt worden. Die Uebereinstimmung der alten Aegyptier und der Inder hat von Bohlen besonders nachgewiesen. Auch die Aehnlichkeit mancher Götterbilder beider Völker ist anerkannt (vgl. von Minutoli's Reise S. 248 f. und jetzt J. L. Ideler in den Berlin. Jahrbb. für wissensch. Kritik 1837. S. 266 f.). Herr Ideler bemerkt unter Anderm: "Jones zeigte den Indern ein Isisbild, welches sie sogleich mit freudigem Erstaunen als Naturgöttin anerkannten, und ähnliche Bemerkungen sind nicht blos in neuerer Zeit vielfältig wiederholt, sondern auch im Alterthume schon gemacht worden, s. Philostrat. vit. Apollon. III. 3." Dort ist von einer zweifarbigen (weiss und schwarz) Indierin die Rede; zuletzt heisst es: Legovias de aga en 'Αφροδίτη 'Ινδή τοιαύτη (cod. Schellersh. richtiger &. δ. αρα τ. 'A. 'Ινδή T.), nat tluteral vy Sew yorn nointly, nadaneo o "Anic Alyonrloic.

zum Grunde. - "Obgleich an den Buddha-Bildern wohl Alles symbolisch bedeutsam ist, so liegt dieser Charakter doch vorzugsweise in der Haltung der Hände. Das Herauskehren ihrer Flächen, ob es gleich nicht allgemein ist, spielt darin eine vorzügliche Rolle, und hängt vermuthlich mit der auch aufwärts gekehrten Lage der Fusssohlen zusammen. Noch jetzt dürfen die Priester in Butan nicht anders, als in der sitzenden Stellung der Buddha-Bilder, und die beiden Hände umgewandt auf den Schenkeln ruhen lassend schlafen. » Auch scheint die Vierzahl dem Buddha symbolisch zugeeignet gewesen zu seyn: «In den Tempelhöhlen von Salsette, wo die Buddha-Bilder so sehr häufig an den Wänden vorgestellt sind, sagt Salt ausdrücklich, dass der Heilige doch nur in vier Stellungen erscheint. Gerade auch vier, und zwar durch die Haltung der Hände sich unterscheidende Stellungen erwähnt Buchanan-Hamilton von den stehenden Buddha-Bildern bei den Barmanen. » 1) - Schon Clemens von Alexandria, der die Samanäer Seuvol nennt (es waren aber Buddhisten), berichtet, dass sie eine Pyramide verehren, unter welcher, ihrem Glauben nach, Gebeine eines Gottes ruhen.2) - Also ein Reliquien-Dienst. Einen solchen beurkunden die in Buddhistischen Ländern hie und dort vorhandenen sogenannten Dagop's, d. h. jene zur Aufbewahrung oder Verbergung eines Heiligthums bestimmte öffnungslose steinerne Gebäude, nicht zu Lebenszwecken eingerichtete, sondern für Jahrtausende verschlossene Denkmäler, entweder von fester und durchaus

<sup>1)</sup> W. v. H. a. a. O. S. 124—127. — Diese Stellung wird durch die Abbildung zu diesem Capitel nr. 17 deutlich werden; auch wird man dort das Viereck in einer Hand Buddha's erblicken. Vom Tetragon wird in diesem Buche mehrmals noch die Rede seyn. In mehreren Grottentempeln Hindostans kommen Buddhistische Bildwerke vor.

<sup>2)</sup> W. v. H. a. a. O. S. 157. vgl. oben *Nachtrag* I gegen das Ende und daselbst Lassen im Rheinischen Museum I. 187 sq. Die Stelle des Clemens steht Stromm. I. 3. p. 539 Potteri.

compacter Masse, oder auch ganz oder zum Theil hohl, je nachdem das im Dagop aufbewahrte Heiligthum darunter begraben, oder im Inneren desselben in einem eignen dazu eingerichteten Gemache aufgestellt wurde. 1) Unser Verfasser findet in diesen Gebäuden eine typische Idee oder eine bildliche Vorstellung des Wesens der Buddha-Lehre, welche er folgendergestalt entwickelt:2) «Das allgemeine Streben der Menschen und Geister überhaupt soll in der Erhebung zum höchsten von allem Einzelnen geschiednen, aber eben dar durch gehaltvollsten Sevn bestehen, in der Auslöschung aller andern menschlichen Begierden und Bestrebungen, in dem vollkommenen Heraustreten aus der endlichen und irdischen Verwicklung und Verwirrung. Ich habe schon im Vorigen angedeutet, wie das Javanische Monument von einer zehllosen Menge von Verzierungen zur Einfachheit übergeht. und komme jetzt hierauf zurück. Nach Erskines Benerkung sind in den Felsenhöhlen die dem Dagon am nächsten stehenden Pfeiler roh und unverziert, also in bestimmten Contrast mit den entfernter stehenden, reich mit Bildwerk geschmückten. - Verlassen wir nun die Welt und die Endlichkeit, und nähern wir uns dem darüber erhabenen anch im symbolischen Bildwerk schmucklosen und einfachen Ginfel. so nimmt der Buddha-Lehrbegriff, ob er gleich, meiner Ueberzeugung nach, durchaus nicht ein atheistischer genannt werden kann, doch, wie wir ihn in den meisten Gegenden und in seiner eigentlichen Gestalt kennen, keinen persönlich anzuhatenden Gott an. Das Höchste ist das Sûnya, die Leerheit. zugleich aber, oder vielmehr, wie Schmidt sehr gut gezeigt hat, die eigentliche Fülle oder Realität, das darum, weil es Alles ist, nichts einzeln in sich unterscheidende Seyn.3) Die

<sup>1)</sup> W. v. H. a. a. O. S. 144 f.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 165 f.

<sup>3)</sup> Mem. der Petersb. Akad. 1. 95 - 98.

Leerheit, so wie die Compactheit der Dagop's ist ein naturliches Bild dieses Sûnya. Aber auch wo Adi-Buddha, also ein individuelles höchstes Wesen, an die Spitze des Systems gestellt wird, wie in Nepal, passt das Symbol nicht minder gut. Denn Adi-Buddha wird nie gesehen, er ist blos Licht. Er wird also nur in der Gestalt des Lichtes offenbart, und seine Flamme soll ewig in der Halbkugel seines Chaitya in Nepal brennen. 2) Wir haben also hier eine bestimmte Deutung des verschlossenen Inneren der Halbkugel der Dagop's, die auch da anwendbar ist, wo ein höchstes Wesen angebetet wird. Eine Stelle eines von Hodgson mitgetheilten Buddhistischen Gebetes passt gewissermassen vollkommen auf unser Monument. Möge Dich, heisst es, der Inbegriff der fünf Buddha's behüten, der für die Erhaltung des Menschengeschlechts das Eine Licht schuf. Der Inbegriff der fünf Buddha's ist Adi-Buddha selbst, da sie nur Entfaltungen von ihm ausmachen, und man scheint hiernach wohl berechtigt, sie in den fünf Abbildungen, und die Flamme ihres Urwesens in der Halbkugel des Javanischen Denkmals zu erblicken. Es stimmt sowohl hiermit, als mit der Annahme des höchsten Sevns ohne persönliche Gottheit, überein, dass man in Ländern Buddhistischen Glaubens Capellen findet, welche blos Bilder von Heiligen in Priesterkleidung, gewöhnlich in anbetender Stellung, ohne irgend ein Bild der Gottheit selbst enthalten.3) Auch Abel-Rémusat, und gerade an der Stelle, 1) wo er die Buddha-Lehre als eine ganz theistische schildert, giebt zu, dass im östlichen Asien der Dienst der Heiligen die Anbetung der Götter fast verwischt habe. - Das Sûnya ist aber nicht blos eine metaphysische Idee. Es entspricht demselben in der Buddhistischen Architektonik des Weltgebäudes die erste,

<sup>1)</sup> Transact. of the Asiatic Soc. of Gr. Brit. II. 238.

<sup>2)</sup> Asiat. Researches XVI. 460. Anmerk. 6.

<sup>3)</sup> Asiat. Res. VI. 295.

<sup>4)</sup> Nouv. Journ. Asiat. VII. 264.

oberste, aus vier Abtheilungen bestehende Welt ohne Gestuit und Farbe. • 1)

Eine merkwürdige Ergänzung von W. v. Humbold's Erörterungen über die Dagop's der Buddhisten liefert fetzt ein Aufsatz des Herrn Karl Ritter in den Monatsberichten der Berliner Akademie der Wissenschaften, betitelt: Die Stupit oder die architektonischen Denkmale an der grossen Königsstrasse swischen Indien, Persien und Baktrien; woraus ich die hierhergehörigen Ergebnisse meinen Lesern zum Schlusse mittheilen Es ist nämlich von gemauerten Thürmen die Rede, deren symbolische Architektur durch methodische Aufräumung eines desselben (eines Tope von Manikvala), zusammengenommen mit Zeugnissen der Schriftsteller, ausser Zweifel gesetzt worden ist. «Sie liegen in fünf Hauptgruppen vertheilt, so weit sie bis jetzt aufgefunden wurden, nämlich is Peschawer, in den Klybergen, um Jellallabad, um Kabul und auf der Ebene von Beghram. Man kann ihrer schon über hundert nachweisen, und ihre Zahl wird sich sicher mit dem Fortschritt der Entdeckung noch unendlich mehren -Viele tausende von Münzen der verschiedensten Art sind in ihnen und den Schuttumgebungen schon aufgefunden. - Diese genannten Constructionen ziehen sich bis in das Gebirgsthal von Bamiyan, das durch seinen zahlreichen Höhlenbas, 24 beiden Seiten des drei Stunden langen Felsthales, und durch die beiden in Berg gehauenen Colosse (einer 120 Fuss hech) von neuem, am Schluss dieser Monumentenreihe und als Schlüssel des bedeutendsten Hindu Khu-Passes nach Balkh, die Aufmerksamkeit der Forscher auf sich ziehen muss, zumal, da seine Denkmale bisher allen so unverständlich geblieben waren, wie es diese Mauerthürme bis jetzt noch blieben; nur dass hier offenbar eine Culturstrasse, seit der Makedonier Zeil, durch sie bezeichnet ist, von welcher bisher die Geschichte

<sup>1)</sup> Mem. der Petersb. Akad. I. 101. Auch das Sanskritische S'ûnyan bedeutet zugleich *Himmel*, Aether.

durchaus keine Bechenschaft zu geben im Stande war. Wir führen hier, nach den schon von Audern angestellten numismatischen Untersuchungen nur an, dass die in den Tope's von Manikyala gefundenen Münzen in die verschiedensten Arten zerfallen: in Römische, Sassanidische, Baktrische mit Griechischen Legenden, in sogenannte Skytho-Indische mit Griechischen, und Pehlvi oder Nagari Legenden, und Indische mit Nagari oder unbekannten Inschriften.» (S. 4 f.) Ueber den Namen heisst es (S. 9 f.): «Tupo, Sutupo, oder Sutheouphu u. a. Chinesische Sprachformen, erkennen Abel Rémusat und Klaproth als die Umschreibung des Sanskritischen Stüpa (nach H. Wilson's Sanskrit-Dictionair ,, a heap, a pile of earth" womit Bopp übereinstimmt) an, was dem Begriff des Tumulus entspricht. - Im Namen Tope Manikyala, nach Masson's Bemerkung, aber, aus dem längst bekannten Gebrauche, ihrem Buddha (Shakya-Mani) wie andern Frommen die Würde des "Mani" oder "Herrn" beizulegen, mit der localen Endbezeichnung kyala, ergiebt sich hiernach die Bezeichnung, welche so viel als Tumulus, Stätte des Herrn, oder heilige Stätte, in gewissem Sinne heiliges Grab bezeichnet. » (S. 12 ff.) « So haben wir noch folgende zwei positive Thatsachen aufzuführen, welche dieses architektonische Räthsel vollkommen lösen: nämlich das Buddhistische Dogma von der Hinfälligkeit des menschlichen Leibes, das symbolisch in die Architektur überging, und die analogen Bauwerke der kürzlich wieder entdeckten antiken Capitale in den Wildnissen des centralen Ceylon's. Dem Fa Hian, der nach dem Jahr 400 seine Pilgerreise auch bis in Buddha's Vateriand, Magadha, fortsetzte, um dort alle Stationen des Religionsstifters kennen zu lernen, ward am Gangesufer, unter andern, auch die Stelle gezeigt, wo Buddha einst seinen Schülern predigte über: «den Unbestand der Dinge, die Hinfälligkeit des Lebens, über den Schmerz und über den Vergleich des menschlichen Leibes mit der Wasserblase, der, wie diese, aus den vier Elementen bestehend, gleich schnell vergehe. \*\* Dieser Text der Predigt ward das

Lieblingsthema eines die irdische Hülle betreffenden ascetischen Philosophems, das nicht blos Legende seyn konnte, weil dessen gewichtvolle Bedeutung, auf sinnige Weise, in den Kirchenstyl der Buddhistischen Architektur schon seit einem halben Jahrtausend vor Fa Hian's Zeit übergegangen war. In den Singhalesischen Annalen, dem Mahayamsa nämlich, ist umständlich von des frommen Helden und Königs Dutu Gameny (150 Jahr vor Chr. Geb.) colossalem Prachtbaue des Dagoba (d. h. der Körperverbergende, nach W. v. Humboldt's Sprachuntersuchung, aus dem Pali und Sanskrit) Ruamvelly, zur Aufnahme der Buddhareliquien die Rede, die von aussen geschlossen wurden, zu denen nur für die Priester ein verborgener unterirdischer Gang blieb. Der Bau wurde in neun Etagen aufgeführt, und der König befahl, ihn mit einem Dombau ,,, in Form einer Wasserblase, nach oben, zu schliessen."" Die Anwendung dieser priesterlichen Form finden wir nun in den antiken Ruinen der alten Capitale Cevlon's, die schon Ptolemäus im zweiten Jahrhundert nach Chr., genau ihrer Lage nach, unter Amurogrammum (jetzt Anu raja pura, d. h. Pura, die Stadt, was mit grammum identisch ist, des Raja Anu) beschreibt, und die erst im Jahr 1829 von Chapmann, in den dichtesten Wäldern der Insel, entdeckt sind, wieder, we noch heute sieben solcher colossalen Dagop-Baue, um die Terassen der Bogahas, oder heiligen Feigenbäume, sich wirklich in Blasengestalt, sogar einer bis zu 160 Ellen hoch, erheben, und den Tope's am Indus und Kabulstrom ganz analoge Bauwerke in antiker Einfachheit darstellen. »

— (S. 14) «Das Räthsel der Tope's oder Stupe's in Kabulistan, welche demnach identisch mit den Dagop's in Ceylon und den Sutupo's von Fa Hian, wie mit den heutigen Tha's in China sind, scheint hiedurch völlig gelöst. Es sind in der That, wie W. v. Humboldt die von ihm auf Java näher erforschten Dagop's, so charakteristisch wie scharfsinnig, aus wenigen vorliegenden Daten bezeichnete, jene öffnungslosen,

zur Aufbewahrung oder Verbergung eines Heiligthums bestimmten Massen; nicht innerlich zu Lebenszwecken eingerichtete Gebäude, sondern für Jahrtausende geschlossene Denkmäler. Was diesem scharfsinnigen Forscher aber damals noch nicht bekannt seyn konnte, die Tope's am Indus, wie der colossale Bau von Manikyala, verbergen, unter der Form der Wasserblase, noch im Innern geheimnissvoll den Thurm mit den neun Etagen, dessen Ausbau Dutu Gameny, zu seiner Zeit, auch schon anbefahl. Diese Etagen, welche in allen ostasiatischen Bauwerken analoger Art sich bald so, bald anders wiederholen, bezeichnen aber die Nidana's oder die geistigen Lebensstufen, die verschiedenen sogenannten Existenzen (auch Buddhistische Himmel), welche die fromme Erhebung der Seele, nach der Buddhistischen Kirchenlehre, hindurchgehen muss, um in das Nirwana oder in die Ewigkeitsgedanken einzugehen; jede dieser Stufen ist durch besondere Arten der Weihungen in den aufgefundenen Fundorten bezeichnet. In dem Tope von Manikyala sehen wir demnach, den vergänglichen, irdischen Leib (die Wasserblase), mit der sich durch verschiedene Existenzen steigernden Seele des Frommen (dem Etagenthurm) innerhalb der Lebenszeit, gleichsam die Metaphysik und Moral dieser Buddhistischen Dogmatik noch vereinigt in einer und derselben Form symbolischer Architektur. » Der Zeit nach gehören diese Bauwerke sehr verschiedenen Perioden an; die älteren gehen mindestens bis ins sechste Jahrhundert vor Chr. Geb. zurück. — Aus den ferneren Ableitungen des Herrn Ritter hebe ich weiter nichts aus als diese Notiz (S. 17): Denn unter den minutiösen Pretiosen und kleinen Metallfiguren im Innern jener aufgefundenen Reliquienkammern, finden sich nicht nur die Formen der Tope's, en miniature, wiederholt, sondern auch die Schirm-Ornamente als Schmuck der Deckel dieser kostbaren Metallbüchsen, oder der Karanduas, d. h. der Behältnisse, in denen Reliquien mancherlei Art eingeschlossen, noch immer im Kleinen wie im Grossen unter demselben Schirmdach stehen.

Da Herr K. Ritter sich im Verfolg über die Verpflanzung dieser Symbole bis in die Westländer verbreitet hat, so will ich meinerseits blos fragen, ob nicht demzufolge eine neue Erörterung verdienten: 1) die Nachrichten der Alten von den Grabmälern des Alyattes und des Porsenna; 1) sodann 2) die so abweichenden Erklärungen der Griechen und Römer über die Bedeutung der bulla, als Halsanhängsel der Etruskischen und dann auch der Römischen Knaben, und ob unter diesen verschiedenen Deutungen nicht diejenige sich am Ende als die wahrscheinlichste herausstellen möchte, welche die am Halse solcher Etrurischen Knaben hängende metallene Wasserblase auf den Mond, auf die sublunarische Welt<sup>2</sup>) und demnach auf die irdische und vergängliche Existenz bezog?

Ich glaube dieses Capitel über Indiens Religionen nicht besser beschliessen zu können als mit den Worten eines geistreichen und gemüthvollen Sanskritgelehrten: 3) «Ce genie de l'Inde, si méditatif et si insouciant, que la speculation paroit avoir de bonne heure éloigné du positif, et détaché des interéts materiels de la vie.»

<sup>1)</sup> S. meinen Excurs zu Herodot. I. 93. Vol. I. p. 924 sq. ed. Bachr. mit Inghirami Monimenti Etruschi Ser. VI. tav. F. 6, wo die fünf Kegel auf dem Grabmal des Alyattes und die umbellae oder Schirme auf dem des Porsenna anschaulich dargestellt sind.

<sup>2)</sup> Plutarchi Quaest. Bomann. Cl. p. 288. B. Vol. II. p. 178 ed. Wyttenb. Man vergleiche die Abbibdungen zu dieser Symbolik Tab. XLIX. 2. Ausg. Das feuchte Element war auch bei Orphikern und Platonikern das Sinnbild der sublunarischen Sinnenwelt und des vergänglichen Lebens.

<sup>3)</sup> E. Burnouf im Journal Asiatique VI. p. 106.

# Angabe der Abbildungen

## zum dritten Heft.

- Nr. 1. Zweige, Blätter und Früchte zweier in Indien heiliger Bäume, der Ficus religiosa und der Ficus Indica, nach Guimpel's und Schlechtendal's Abbildungen zur Pharmacopoea Borussica. Bd. III. Heft XIII. Taf. 276 und 277.
- Nr. 2. Parasacti-Bhavani, Mutter der Trimurti mit drei in ihrem Busen liegenden Eiern; den Busen bildet eine Lotusblume; das Ganze umschliesst ein Dreieck; nach Niklas Müller's Glauben, Wissen und Kunst der alten Hindus. Mainz 1822, bei Guigniaut Pl. II. nr. 13.
- Nr. 8. Trimurti (Dreieinheit) in Einem Körper mit drei Häuptern; alte Statue bei Moore Hindu Pantheon, tab. 82 und Guign. pl. II. nr. 14.
- Nr. 4. Trimurti in drei Personen dargestellt, die aus einer Lotusblume hervorgehen, deren Stengel auf dem über den Wassern schwebenden Weltei ruht; nach N. Müller, bei Guign. pl. II. nr. 15.
- Nr. 5. Trimurti dargestellt durch drei Sonnen, die von drei Aesten Eines Baumes getragen werden; nach N. Müller, bei Guign. pl. II. nr. 16.
- Nr. 6. Siva-Mahadéva-Iswara auf dem Berge Cailasa (Meru), neben ihm Parvati-Bhavani-Isani, empfangend die

Huldigung aller Gottheiten, des Vischnu, Brahma, Ganesa (mit dem Elephantenkopf) u. A.; oben die Sonne und ein Palmbaum, unten der Stier Nandi im Gewässer des Ganges, woraus Lotusblumen hervorragen.

- Nr. 7. Vischnu Vatapatrastha, d. i. Vischnu auf dem Blatte des Vata oder Aswattha-Baumes, als kleines Kind; nach Moore's Hindu Panth. tab. 20 etc.
- Nr. 8. Vischnu-Narâyana liegend auf einem Lager von Lotus, getragen von der grossen Schlange Ananti. Aus seinem Nabel erwächst eine Lotusblume, welche den Brahma in ihrem Kelche trägt; zu Vischnu's Füssen sitzt seine Gattin Lakschmi; aus Moore's Hind. Panth. tab. 7.
- Nr. 9. Matsyavatara, erster Avatar, oder erste Incarnation des Vischnu, in einen Fisch-Menschen; nach Moore tab. 48. cf. Collection de Sami nr. 1 und Guigniaut pl. IX sqq.
- Nr. 10. Kurmavatara, zweiter Avatar, oder Incarnation des Vischnu in einen Schildkröte-Menschen; nach Moore ibid.
- Nr. 11. Varahayatara, dritter Avatar, Vischnu als Mensch mit dem Kopf eines Ebers; nach Moore ibid.
- Nr. 12. Narasinhavatara, vierter Avatar, Visehnu als Mensch-Löwe; ibid. (vgl. Sonnerat pl. 39) Collect. de Sani nr. 4.
- Nr. 13. Varmanavatara, fünfter Avatar, Vischnu als Brahmane in Zwerggestalt; Collect. de Sami nr. 5.
- Nr. 14. Parasu-Rama, sechster Avatar, Vischnu als ein Brahmane mit einer Axt bewaffnet; Collect. de S. nr. 9.
- Nr. 15. Sri-Rama oder Rama-Tsandra, siebenter Avatar, Vischnu aus dem Hause der Sonnenkönige, sitzend auf einem Ruhebette neben seiner Gattin Sita, empfängt die Huldigungen seines Bruders Lakschmana, des Hanuman und noch eines andern Affenfürsten; Collect. de. S. nr. 68.
- Nr. 16. Krischna, achter Avatar des Vischnu, als Kind von seiner Mutter Devaki gesäugt (nach einer andere

Deutung: Buddha von der Maya gesäugt); nach einem Gemälde bei Moore Hindu Panth. tab. 59.

Nr. 17. Buddha, neunter Avatar des Vischnu, in einer Capelle, nachdenkend, auf einem, eine Art von Muschel bildenden mit Lotusblumen u. s. w. reichverzierten Throne sitzend, mit dem Halbmond auf seiner Stirne und mit dem Viereck in seiner linken Hand; nach Nikl. Müller, bei Guigniaut pl. XIII. nr. 111.

Nr. 18. Calki-avatara, zehnter Avatar, Vischnu als künftiger Weltzerstörer mit einem Pferdekopf und mit Schwert und Schild; Collect. de Sami nr. 12.

Nr. 19. Bala-Rama oder Balabhadra, Incarnation des Vischnu (nach Andern — des Siva) mit der Pflugschaar in der Hand; Collect. de S. nr. 8.

Nr. 20. Krischna im Lehramte, einer seiner Schüler vor ihm stehend mit gefaltenen Händen; Collect. d. S. nr. 11 (bis).

Nr. 21. Krischna, Erhalter und Beschützer der Welt, in einem doppelten Viereck (Octogon) umschlossen von einem Zirkel, dessen Umfang mit Thieren und Flammen besetzt ist; Langlès Monumens de l'Hindostan, I. p. 117. N. Müller tab. I. nr. 78.

Nr. 22. Lakschmi Pådmålaya, d. i. Bewehnerin des Lotus, aus ihren Händen himmlischen Segen auf die Erde herabgiessend; N. Müller tab. III. 102.

Nr. 23. Prithivi, die Göttin der Erde, mit Krone und Schleier, auf einer Lotusblume sitzend; N. Müller tab. Hl. 103.

Nr. 24. Mehani-Maya, die täuschende Schönheit, (Incarnation des Vischnu) die amrita (Ambrosia) den Asura's ranbend; N. Müller III. 166.

Nr. 25. Indra (Iuppiter Plavius) auf Wolken fahrend, neben ihm ein Elephant und der wachsame Hund; unten Aruna auf dem Sonnenwagen; N. Müller ibid. 147.

Nr. 26. Agni, der Gott des Feuers, das Haupt mit Flammen umgeben, auf einem Widder sitzend; Collect. de Sami nr. 97.

Nr. 27. Varuna, Pratscheta, Appadeva, der Gott des Wassers auf einem Krokodil, die Peitsche und den Yoni-lingam, oder das Amritagefäss in den Händen haltend; N. Müller I. 81.

Nr. 28. Ganga-Luna, die Göttin der Gewässer, die Lotusblume in der Hand haltend; nach N. Müller II. nr. 138.

Nr. 29. Maya-Bhavani, eingehüllt in den Schleier der Vorbilder der Wesen, dessen Gewebe sie bildet; N. M. tab. 1. nr. 8.

Nr. 30. Cama, die Liebe, hervorbringend Yotma, die Stärke, dargestellt als Kind auf seinem Köcher sitzend, woraus ein Löwe hervorspringt; darunter eine Biene; N. M. I. 11.

Nr. 31. Die drei Welten ruhend auf einer Schildkröte und diese auf der Schlange, dem Bilde der Ewigkeit; Elephanten tragen die zweite und die dritte Welt; N. M. tab. I\*.

Nr. 32. Bärtiger Kopf des Indischen Bacchus, oder des Dionysos in älterer Weise; Kehrseite der knieende und mit einem Bogen zielende Hercules; Münze in Grossilber von der Insel Thasos (vgl. Mionnet Descript. de Médailles Grecques et Rom. Recueil des planches; pl. LV. nr. 5 und K. O. Müller's und Oesterley's Denkmäler der alten Kunst Taf. VIII. nr. 31) — in einer Heidelberger Sammlung.

Nr. 33. Silbermünze von Naxos; Vorderseite der Kopf des Indischen Bacchus mit der Mitra; Kehrseite Silenus eine Diota (zweihenkelige Weinkanne) emporhebend. Zinkabdruck in einer Heidelb. Sammlung (vgl. Millin Gal. mytholog. pl. LX. nr. 252 und K. O. Müller's und Oesterley's Denkmäler d. a. Kunst Taf. XLII. nr. 195).

Nr. 34. Bacchus im siegreichen Kampf gegen den Indischen König Deriades; Vasenbild in der Sammlung der Gräfin Laval (s. Millin Gal. mythel. pl. LXXXVIII. nr. 236 und das Titelkupfer zu Nonni Dienysiaca ed. Fr. Graefe).

Anmerkung. Zoëga Bassirilievi weiset auf einem Sarkophag einen auf einer Biga vor dem Dienyses fliehenden Deriades nach — I. 7. p. 64 Welcker's Deutsch. Ausg. Nr. 35. Silbermünze des Indischen Königs Demetrios; Vorderseite der Kopf des Königs mit der Exuvie eines Elephanten statt des Helms; Kehrseite, der junge Hercules einen Epheukranz sich um das Haupt windend; nach K. O. Müller's und Oesterley's Denkmälern d. a. K. Taf. LIII. nr. 247. a.

Nr. 36. Indischer Triumphzug des Bacchus (Basrelief an einem Sarkophag bei Zoëga, Bassirilievi antichi I. 7 (vgl. Millin Gal. Mythol. I. pl. LXI. nr. 237).

## Inhalt

## Zweites Capitel.

## Von den

## Religionen Indiens.

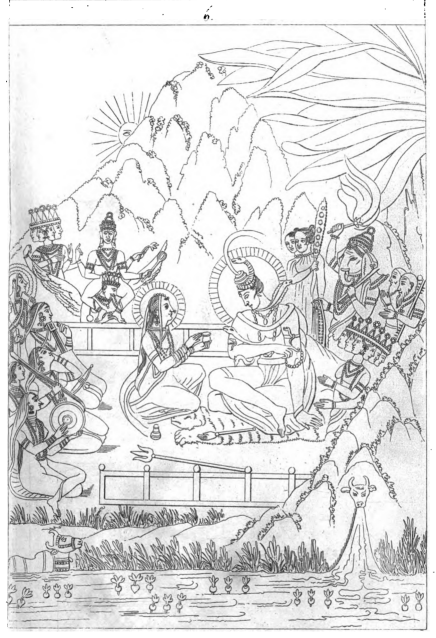
|               |                                                         | 261#       |
|---------------|---------------------------------------------------------|------------|
| <b>S</b> .    | 1. Einleitung.                                          | 251        |
| <b>S</b> . :  | 2. Quellen und zwar Griechische und Remische            | 361        |
| <b>S</b> . :  | 8. Indische Quellen                                     | 381        |
| <b>S</b> . 4  | 4. Uebersicht der Indischen Baudenkmale                 | 378        |
| _             | 5. Von den verschiedenen Indischen Religionsporioden    | 290        |
| _             | 6. Betrachtung der Indischen Religionslehre             | 301        |
| •             | 7. Indische Kosmogonie                                  | 402        |
| •             | 8. Fortsetzung.                                         | 449        |
| •             | 9. Indischer Thierdienst; Verwandtschaft der Indischen  |            |
| <b>.</b>      | und Aegyptischen Beligionen.                            | 413        |
| <b>S</b> . 10 |                                                         |            |
| <b>S</b> . 1  |                                                         |            |
| <b>S</b> . 1: | •                                                       |            |
| <b>3</b> . 1  | . Busiemang der motat in Disset, Amegerie and Austr     | 111        |
|               | Nachträge.                                              |            |
| Voru          | 3                                                       | 455        |
| I.            | Der Indische Dionysos; Verbreitungswege seines Cultus   |            |
|               | bis zu den Westvölkern. — Die Indischen Priester- und   |            |
|               | Heiligenclassen nach Griechischen und Römischen Be-     |            |
|               | •                                                       | 456        |
| 11.           | Gegenwärtiger Zustand der Indischen Literatur, beson-   |            |
| ~             | ders hinsichtlich der Geschichte Indischer Religion und |            |
|               | Philosophie                                             | <b>784</b> |
| ш.            | =                                                       | <b>J</b>   |
| ш.            | Die Veda's, Grundzüge der ältesten Lehre, Proben von    | <b>540</b> |
| ***           | Ton und Art                                             | 509        |
| IV.           |                                                         | <b>525</b> |
| V.            | Hauptsätze der Theologie und Ethik, besonders nach der  |            |
|               |                                                         | 539        |
| VI.           |                                                         | 552        |
| Anga          | Angabe der Abbildungen                                  |            |



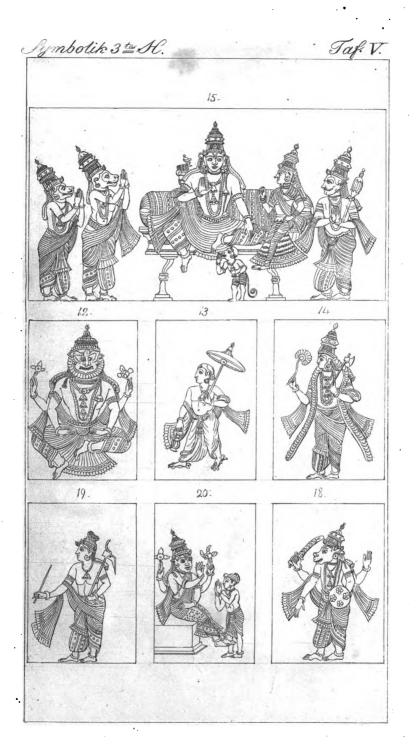




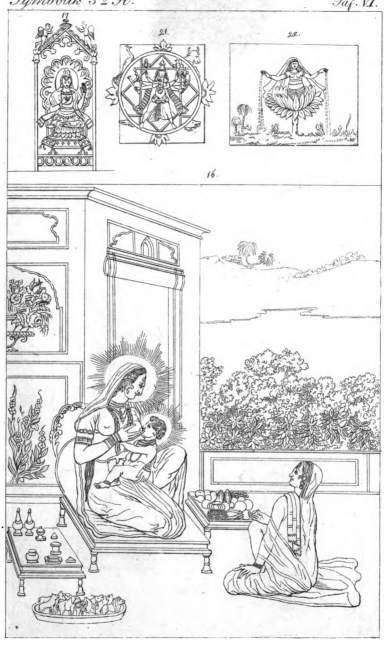
Symbolik 3 # St. Taf.II. 2.



Symbolik 3 to Se. Taf. IV.









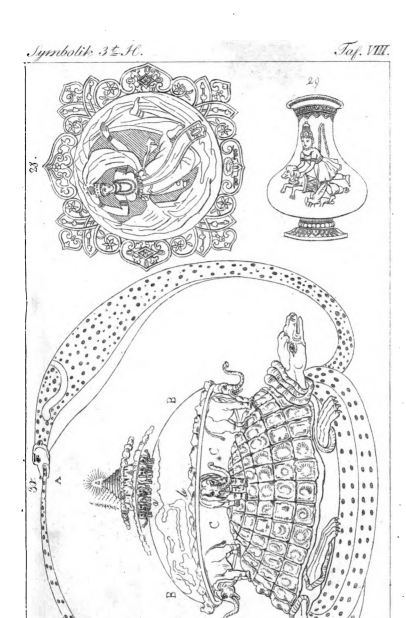


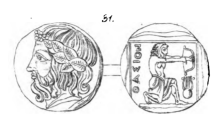












32.



*3*3.

