

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

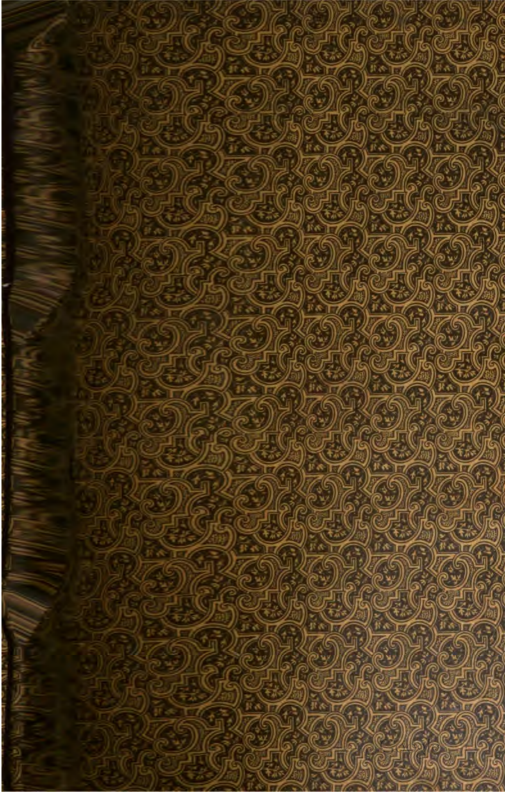
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# Geschichte des Idealismus.

Dritter Banb.

Der gdealismus der Renzeit.

# Geschichte des Idealismus

von

## Otto Billmann,

Dr. phil., Profeffor ber Philosophie und Babagogit an ber beutichen Univerfität in Brag.

In drei Bänden.

Dritter Banb.

Der Idealismus der Neuzeit.

Braunschweig, Drud und Berlag von Friedrich Bieweg und Sohn.
1897.

Alle Rechte, namentlich dasjenige der Überfegung in fremde Sprachen, vorbehalten.

88137 SEP 22 1966 BAI VMOG

# Inhalt.

| §. 86. Die Bedeutung der Renässance für die Philosophie 1— 22 §. 87. Der Philogoreismus der Renässance   |       |                                                            | Seite        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------------|--------------|
| §. 87. Der Phythagoreismus der Renässance                                                                | XIII. | Der Ibealismus ber Renaffance                              | 1-205        |
| §. 87. Der Phythagoreismus der Renässance                                                                |       | S. 86. Die Bedeutung der Renaffance für die Philosophie    | 1- 22        |
| §. 88. Einfluß des Phthagoreismus auf Mathematik und Aftronomie                                          |       |                                                            |              |
| Aftronomie                                                                                               |       | S. 88. Einfluß des Pothagoreismus auf Dathematit und       |              |
| §. 89. Der Platonismus der Renässance                                                                    |       |                                                            | <b>5— 68</b> |
| §. 90. Der Aristotelismus der Renässance                                                                 |       |                                                            |              |
| §. 91. Der Augustinismus der Renässance                                                                  |       |                                                            |              |
| Š. 92. Theologisch-philosophische Geschichtsforschung unter der Einwirkung der Rendssance                |       |                                                            |              |
| ber Einwirfung der Renässance                                                                            |       |                                                            |              |
| §. 93. Die Subjeftivierung des Ideeenbegriffes                                                           |       |                                                            | 7-205        |
| \$. 94. Descartes                                                                                        | XIV.  | Der unechte Ibealismus                                     | 6-372        |
| \$. 94. Descartes                                                                                        |       | S. 93. Die Subiektivierung des Idecenbegriffes 20          | 6-231        |
| \$. 95. Leibniz                                                                                          |       |                                                            |              |
| §. 96. Spinoza                                                                                           |       |                                                            |              |
| §. 97. Der unechte Idealismus der Engländer 314—339 §. 98. Die falschen Ideale der Auftlärung            |       | \$. 96. Spinoza                                            |              |
| §. 98. Die falschen Ideale der Aufflärung 340—356<br>§. 99. Die falsche Idealisierung der Natur          |       | 8. 97. Der unechte Idealismus ber Englander 31             | 4-339        |
| §. 99. Die falsche Ibealisierung der Ratur                                                               |       |                                                            |              |
| Nomismus                                                                                                 |       |                                                            |              |
| Nomismus                                                                                                 | XV.   | Die Subjektivierung bes 3bealen burch Rants Anto-          |              |
| Philosophie                                                                                              |       |                                                            | 3-528        |
| Philosophie                                                                                              |       | 8. 100. Rant als Bermittler ber beutiden und englischen    |              |
| S. 101. Der Autonomismus als Rerv des kantischen Philossophierens                                        |       |                                                            | 3-390        |
| s. 102. Die Subjettivierung der ontologischen Prinzipien 408—439<br>§. 103. Der ontologische Restbestand |       |                                                            |              |
| §. 102. Die Subjettivierung der ontologischen Prinzipien 408—439<br>§. 103. Der ontologische Restbestand |       |                                                            | 1-407        |
| §. 103. Der ontologische Restbestand                                                                     |       | 8. 102. Die Subiettivierung ber ontologiiden Bringipien 40 | 8-439        |
| §. 104. Die Subjektivierung der Moralprinzipien 463—483                                                  |       | 8. 103. Der antologische Reftbestand                       | 0-462        |
|                                                                                                          |       | 8 104. Die Subieftipierung der Moralpringipien 46          | 3-483        |
| 8. 105. Die Roeen als Bottulate 484—503                                                                  |       | §. 105. Die Ideeen als Postulate                           | 4-503        |
| §. 106. Der unwiffenfcaftliche Charatter von Rants Phi-                                                  |       | 8. 106. Der unwiffenicaftliche Charafter von Rants Bhi-    |              |
| Iosophieren                                                                                              |       | lojophieren                                                | 4-528        |

#### Inhalt.

|        |         | . Ecite                                                 |
|--------|---------|---------------------------------------------------------|
| XVI.   | Anfänge | gur Biebergewinnung ber ibealen Pringipien 529-670      |
|        | §. 107. | Richte                                                  |
|        | §. 108. |                                                         |
|        |         | Realismus und Rominalismus im XIX. 3ahr-                |
|        | Ü       | hundert                                                 |
|        | §. 110. | Der deutsche Rlaffigismus gegenüber der Auf-            |
|        | ·       | flarung und Bernunftfritif 608-639                      |
|        | §. 111. | Die Erneuerung platonifder Anfchauungen 640-659         |
|        | §. 112. | Die Erneuerung aristotelischer Anschauungen 660-678     |
| XVII.  | Das hi  | torifche Bringip als Wegweifer gum echten               |
|        | ,       | Ibealismus                                              |
|        | §. 113. | Das hiftorifche Pringip 679-709                         |
|        | §. 114. | Die hiftorifche Rechts- und Befellichaftslehre 706-730  |
|        | §. 115. | Die hiftorifche Sprachwiffenschaft 737-765              |
|        | §. 116. | Die hiftorifche Religionsforfdung 763-78                |
|        | Š. 117. | Die hiftorifche Philosophieforichung 784-810            |
|        | §. 118. | Der Traditionalismus                                    |
| XVIII. | Die Eri | ienerung des Idealismus 831—96                          |
|        | §. 119. | Die Erichließung bes Ibealismus bes driftlichen         |
|        | •       | Mittelalters                                            |
|        | §. 120. | Die Erfchließung bes icholaftifchen Realismus . 860-886 |
|        | §. 121. | Berührungen zwifden dem driftlichen Realismus           |
|        | -       | und der modernen Biffenschaft 887-914                   |
| •      | §. 122. | Die idealen Prinzipien als Lebensnerv der               |
|        | -       | Wissenschaft                                            |
|        | §. 123. | Die ibealen Prinzipien als foziale Bindegewalten 938-96 |

#### XIII.

### Der Idealismus der Renässance.

In antiquis est sapientia et in multo tempore prudentia.

Job. 12.

§. 86.

#### Die Bedeutung der Renaffance für die Philosophie.

1. Zwischen der Scholastit und der von Bacon und Descartes an datierten neueren Spekulation setzen die gangbaren Darstellungen der Seschichte der Philosophie eine, etwa vom letzen Biertel des XV. dis zum ersten des XVII. Jahrhunderts reichende Übergangsperiode an, in der sich der neue Geist in vielen, mehr oder weniger unklaren und darum hinfälligen Sedankengestaltungen aufzuarbeiten sucht. "She die eigentlichen eigentlimlichen Bildungen angehen", sagt Schleiermacher, "sindet man eine besondere Formation, dem Konglomerat ähnlich, die rohe Urgebirgsmasse in ein Bindennittel gehüllt, welches den Charakter der späteren Zeit trägt" 1). "Diese Bewegungen", bemerkt in gleichem Sinne Heinrich Ritter, "aller dieser Wirrwarr der Gedanken hatte keinen Mittelpunkt, sass nichts Gemeinsames außer dem Streite gegen die herrschende Schulaussicht . . Die verschiedenen Mittel, welche zum Streite verwendet

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Geschichte der Philosophie. Aus Schl. handschr. Rachlaffe herausgegeben von D. Ritter, 1839, S. 233.

wurden, führten zu Bersuchen, welche noch teine zusammenhängende Gestalt annehmen wollten. Kaum erhob sich in diesem Zeitalter hier oder da eine Schule zu einem kurzen Sinstusse. Im Bewußtsein ihrer eigenen Schwäche lehnen sich die verschiedenen Bersuche gern an das Ansehen der alten philosophischen Schulen an... Alles, was diese Zeit hervordrachte, sindet sich noch in chaotischer Mischung, eine seste Gestaltung, eine sichere Begrenzung der Gedanken will sich noch nicht ergeben ... Dieser Abschnitt dietet uns einen Knäuel von Bestrebungen dar, welche von den verschiedenartigsten Beweggründen ausgehen; in ihm wird die Philosophie von allen den Gedanken ergrissen, welche die Wiederherstellung der Wissenschaften hervordrachten, ohne daß daraus eine durchgreisende Richtung für sie sich ergeben hätte").

Es fehlt nicht an Thatfachen, welche diefe Auffaffung be-Wenn ber Grieche Gemiftos Plethon, + 1450, in seiner Begeisterung für Blaton so weit ging, daß er beffen Lebre aum Makstabe der driftlichen Philosophie machte, von den Reuplatonitern die Reigung zur Theurgie annahm und zu dem Borwurfe Unlag gab, er wolle einen Polytheismus "im philosophischen Bewande" einführen 2), so trägt ein solches Unternehmen, obzwar es nicht ohne Nachahmung blieb, allerdings den Stempel einer unfruchtbaren Zeitverirrung an ber Stirn. Wenn Biordano Bruno, † 1600, den antiken Naturalismus in Leben und Lehre erneuerte, aus den alten Dentern alle pantheistischen Elemente begierig auffog, um daraus sein phantastisches Weltbild zu gestalten und sid babei als dormitantium animorum excubitor, praesumptuosae et recalcitrantis ignorantiae domitor pries 3), so mirst bies auf die ganze Zeit, die ihn hervorgebracht hat, einen Schatten und stellt ihre Leiftungsfähigkeit in Frage. Wenn die Studien ber aristotelischen Schriften im Urterte so wenig in beren Beift ein-

<sup>1)</sup> Geschichte der Philosophie 1850, IX, S. 118, 119, 126. — 2) ffr. Überweg, Grundriß der Geschichte der Philosophie, bearbeitet von M. Heinze 1896, 8. Aufl. III, 1, S. 12. — 3) P. Haffner, Grundlinien der C'eschichte der Philosophie 1881, S. 751 f.

dringen ließen, daß sich die Kontroverse erhob, ob der Stagirit mit Averroes monistisch, oder mit Alexander von Aphrodisias nominalistisch zu verstehen sei, so verrät sich, daß der Geist dieser Studien ein ungesunder war und dessen Hervorbringungen hinfällige Erscheinungen bleiben mußten.

Aber auch weiterschauende Unternehmungen, wie der Bersuch aur Bearundung eines Ariftotelismus auf protestantifchem Boden, stellten fich als verfehlte Experimente heraus. Den Antrieb dazu gab nicht eine innere Berwandtschaft der Anschauungen, sondern bas außere Bedürfnis nach einer einigermaßen spftematischen Theologie, welches Luthern in seinem Toben gegen ben "Narriftoteles" und "die gottlose Wehr ber Papisten" Einhalt gebot und Melanchthon zu dem Ausspruche bestimmte: Carere monumentis Aristotelis non possumus. Der monistisch-nominalistische Grundjug der Glaubensneuerung schloß eine Afsimilation der idealen und organischen aristotelischen Anschauung völlig aus und es war zudem ein zu handgreiflicher Widerspruch, die Weisheit der driftlichen Jahrhunderte zu verwerfen, aber doch eine philosophische Lehrautori= Man muß Ricolaus Taurellus, + 1606, eintät anzuerkennen. raumen, daß er konsequenter ift, als Melanchthon, wenn er auch in der Philosophie keinen Anschluß an maßgebende Lehrer dulden will. Er fagt: Maximam philosophiae maculam inussit auctoritas und beseitigt jede philosophische Tradition, ut quae diu philosophorum sepulta fuit auctoritate philosophia victrix erumpat 1). Galten die Rirchenväter und die Ronzilien als die Totengraber bes Evangeliums, so war es folgerecht, die Philofophen als die der Philosophie zu bezeichnen. Was Taurellus selbst zu bieten hat, ift aber auch nur Anlauf und Experiment, wie es das Unternehmen Christian Wolffs im XVIII. Jahrhundert ebenfalls war 2). "Die Bilbung einer neuen felbständigen Philosophie auf Grund bes verallgemeinerten protestantischen Pringips blieb einer fpateren Zeit vorbehalten" 3). Die fpekulativen Elemente

<sup>1)</sup> Überweg a. a. O., S. 36. — 2) Geich. d. 3d., Bb. II, §. 79, 5. — 3) Überweg, S. 22.

ber Glaubensneuerung, die sich in Wykless und Zwingli zu regen beginnen 1), kommen erst in Kants Autonomismus und unter Einwirkung Spinozas in der schellingschen und hegelschen Gnosis zur Ausgestaltung, ohne Zusammenhang mit den fruchtlosen Bersuchen des XVI. Jahrhunderts. Das altprotestantische Prinzip des Widerstreits von Glaube und Vernunft sührt der Skeptiker Pierre Bayle durch 2).

2. Weist so die in Rede stehende Periode wirklich übel beratene philosophische Unternehmungen ohne Triebkraft, ohne Wurzeln in der Bergangenheit und ohne Berzweigung in der Zukunft auf, so ift es boch ungerechtfertigt, darin das vorschlagende Merkmal ber Hervorbringungen jener Zeit ju feben. Es wurde auch an dem Beftebenden ruftig fortgearbeitet und es traten Leiftungen von nachhaltigerer Wirtung bervor. Schon eine blog litterargeschichtliche Darftellung batte beren zu verzeichnen. Der gelehrte Daniel Georg Morhof weiß in feinem Bolybiftor 3) Rühmenswertes von solchen zu melben. Neben den Novatores in philosophia und den voreiligen Erneuerern der Alten spricht er auch von den Scholastici reales, deren Reihe er von Betrus Lombardus bis in das XVII. Jahrhundert verfolgt4). Die spanischen und portugiesischen Ariftoteliker werben genannt, die Arbeiten der Complutenser 5) als celeberrima commentaria bezeichnet. Bon Suares fagt ber Protestant Morbof: Magnus doctor et sacra ancora pontificiorum, qui et nostrae religionis hominibus magno usui esse potest in omni theologia controversa, cujus ille quasi quidam oceanus est 6). Von Ludwig Molina beißt es: qui omnes ICtorum paginas complet et velut oraculum a multis consulitur; und von dessen Werke de justitia et jure: Complexus est his libris paene omnia, quae spectant ad jurisprudentiam, ex Thoma et Scholasticis plena manu

<sup>1)</sup> Gesch. d. Idealismus, Bd. II, §. 81. — 2) Überweg a. a. C., S. 187. — 5) Polyhistor litterarius, philosophicus et practicus. II Tomi, Ed. IV. Lubecae 1747. — 4) L.l. T. II, p. 82—106. — 5) Gesch. deß Idealismus, Bd. II, §. 79, 3. — 6) Polyh. II, p. 97.

adducens, quae ad illustrationem jurium ex principiis moralibus pertinent; nemo qui horum librorum utilitatem ignorat.). Rorhofs Urteil über die Neuerungen um der Neuerung selbst willen ist ein tadelndes, und er lobt diesen gegenüber das Wert des französischen Theologen Joh. Bapt. Duhamel de consensu veteris et novae philosophiae 1668, qui magna cum cura sua tractat et ex optimis seligit optima, pulchro quoque orationis flore doctrinam suam vestiens.). Er lobt die Bestrebungen, auf Grund der erweiterten Altertumskenntnis, die Übereinstimmung der antiken Religionen und deren Bollendung durch das Christentum nachzuweisen, und nennt das bahnbrechende Wert von Agostino Steuco, genannt Steuchus Eugubinus, welches den Titel sührt: de perenni philosophia 1557, ein goldenes Buch, das J. C. Scaliger mit Recht der Bibel an die Seite gestellt habe.).

Der Polyhistor Jacob Bruder nennt zwar in seiner weitschichtigen tritischen Geschichte der Philosophie 4) die Scholastist dumeta seculorum barbarorum und betrachtet Melanchthon und die Seinen als die echten Aristoteliter, aber er widmet doch der Scholastist jener Periode einen ganzen Abschnitt: De philosophis aristotelico-scholasticis recentioridus 3), worin er besonders die Bemühungen von Chrysostomus Javellus lobt, der darauf ausgeht, Platon und Aristoteles vereint der christlichen Spekulation dienstdar zu machen 6). Obwohl Bruder es sür Synkretismus erstlärt, den Einklang der hl. Schrift mit den alten Philosophen anzunehmen und auszusuchen, so hat doch auch er sür Steuchus und Duhamel und deren Gesinnungsgenossen Worte der Anerkennung 7). Wit seinen Anschauungen der beginnenden Ausklärungsepoche anzgehörend und in den Bestrebungen des XVI. und XVII. Jahrshunderts die Reubildungen weitaus bevorzugend, verschließt er sich

<sup>1)</sup> Polyh. II, p. 102. — 2) Ib. p. 266. — 3) Ib. p. 526 und unten §. 92, 2. — 4) Historia critica philosophiae, Lips. 1766, VI. vol. 40. — 5) Ib. IV, 1, p. 117—148. — 9) Ib. p. 127; vergl. Gefc. d. 3d., 2d. II, §. 79, 2, S. 525. — 7) Hist. crit. phil. IV, 1, p. 753—762.

doch nicht der Thatsache, daß damals auch am Bestehenden träftig fortgearbeitet wurde.

Bon neueren Siftorikern der Philosophie hat am bestimmteften Soleiermader Die Rontinuitat, welche amifden bem Mittelalter und der Neuzeit auf diesem Gebiete besteht, betont, so daß ihm jene Übergangsperiode boch nicht ganz als die der eruptiven Gebilde gilt. "Die Neueren", bemerkt er, "erscheinen fast alle ohne Renntnis ber Scholaftiter verworren ober auf ungeschichtliche Beise original. Der Gegensat zwischen beiben Perioden ift baber auch nur ein untergeordneter und die Scholaftiker sind ben Spateren immer näher als die Alten" 1). Er fennt die "spanische Berzweigung" ber Scholaftit, in ber Suareg ben Sobepunkt bilbet, gefteht aber, nicht beutlich zu seben, wie sie entstand; er hatte somit ben Eindrud, daß hier ein weitergreifender, aber noch nicht aufgehellter Thatbestand vorliege. Bon Suarez bemerkt er: "Er war nicht originell, ein Etlettiter, aber febr icharffinnig; viele Spatere, auch Leibnig, verdanken ihm viel. Man sieht aus ihm, daß die Scholaftit nicht durch die Wiederherstellung der Wiffenschaften als etwas, bem die Barbarei notwendig anklebe, mit Spott ift getotet worden. Suarez hatte fich bas mehr klaffische aus ber beginnenben neuen Beit icon febr angeeignet und von diefer Seite mare die Scholaftit aller Beredlung fähig gewesen" 2).

Bei Ritter, Erdmann, Überweg u. a. verschrumpft das Rapitel über die Scholastik der Neuzeit zur bloßen Erwähnung der einschlägigen soziologischen Schriften der Spanier und erst die letzten von W. Heinze besorgten Ausgaden des Überwegschen Grundrisses bringen etwas mehr bei. So heißt es in der achten Auflage von 1896: "Hatte es auch beim Ausgange des Mittelalters den Anschein, als wäre mit dem entschiedenen Nominalismus und durch die Resormation die Bedeutung der Scholastik erschöft, so war die thomistische Form der Scholastik doch keineswegs erloschen, ja sie erhielt bald nach der Resormation wieder neues Leben, namentlich

<sup>1)</sup> Geschichte ber Philosophie, S. 230. — 2) Das. S. 229.

in Spanien, wo die Universitäten Salamanca und Coimbra dem aristotelischen Thomismus zu großem Ansehen und Einsluß vershalsen. Auch die scotistische Richtung sand noch ihre Bertreter. Unter diesen neuen Scholastistern ragt besonders hervor der Jesuit Franz Suarez, dessen Darstellung in seinen philosophischen Werken eine spstematisch wohlgeordnete ist und sich durch Alarheit auszeichnet. So machte sich dem protestantischen Peripatetizismus gegenüber der scholastische unter den Katholisen wieder geltend und ist auch nicht ohne Einwirkung auf das selbständige Philosophieren der neueren Zeit geblieben" 1).

Mit dem selbständigen Philosophieren ist das neologische, der philosophischen Tradition abgewendete, gemeint, das in Wahrheit zu jenen Experimenten und ephemeren Hervordringungen führte und dessen Bertreter unter der Herrschaft der umtreibenden Zeitmeinungen stehen, also alles andere mehr als selbständig sind. Gerade die an jener Tradition sessthaltenden Denker sind, weil ihres Standpunktes sicher und vor dem Fluten und Ebben der Ansichten geschützt, die selbständigen; ihr Selbst, mit dem Bleibenden erfüllt, hält Stand, während jene bei allem Ausgebote von Kraft und Geist zu keinem beharrenden Inhalte und sesten Standorte geslangen können.

Diese Auffassung liegt den genannten Historikern sehr fern, aber so weit sie anerkennen, daß in jener Periode auch am Überslieserten fortgearbeitet würde, schränken sie i re Ansicht ein, daß der Wirrwarr ohne Mittelpunkt, die chaotische Mischung, die in Knäuel geballten Bestrebungen, und wie sonst die Ausdrücke lauten, daß vorschlagende Element jener Zeit war und es zeigt sich, daß man den Thatsachen nicht gerecht werden kann, wenn man an sie nur mit dem Interesse für die neologischen Erscheinungen herantritt.

3. Es gilt dies nun nicht von der Philosophie jener Periode allein, sondern von dem ganzen Geiftesleben, wie es damals in erfier Linie durch die Erweiterung der Altertumsstudien her-

<sup>1)</sup> Grundriß III, 1, S. 27, 28.

vorgerufen worden war: es zeigt neben neologischen, selbst umfturgenden Beftrebungen auch befonnene und pietätsvolle, auf die Fortbildung des Überkommenen, die Angliederung des Neuen an bas Alte gerichtete Arbeit. 3m Sinne ber ersteren find die Namen für bie gange Bewegung ausgeprägt; ber Ausbrud: Renaffance ist gemeint als Wiedergeburt der Runft und Wiffenschaft, die im Mittelalter erstorben gedacht wird; bei der resuscitatio litterarum, ber Wiedererwedung ber Litteratur wird an beren Winterschlaf in den Jahrhunderten der Barbarei gedacht; bei dem Schlagworte Sumanismus an die Wiederaufnahme bes Allgemeinmenfolichen, das die Alten gepflegt, die Rirche unterdrückt habe. dieser Art, an denen jene Zeit überreich ift, konnten nicht auf die Dauer über ben mahren Sachverhalt täuschen: es bedurfte feiner Wiedergeburt oder Wiedererwedung der Runft und der Wiffenschaft, benn bas Mittelalter hatte beibe befeffen; nur ein neuer Stil entftand und in der Wiffenschaft traten andere Gebiete in den Bordergrund: neben der bis dahin vorzugsweise gepflegten Theologie und Philosophie gewannen Philosogie, Mathematit und Naturforschung bas Intereffe für fich; biefe maren aber in ben Spftemen ber mittelalterlichen Wiffenschaft vorgesehen und teineswegs prinzipiell verfürzt 1).

Mit dem Altertume hatte diese Wissenschaft zu keiner Zeit die Fühlung verloren, sie eignete sich den Gedankengehalt des platonischen und des aristotelischen Systems an; die Rezeption des letzteren war die Aufnahme eines respektablen Stücks Altertum, "aber durch das ganze Mittelalter geht das Anwachsen der Kenntnis von Büchern und Hilfsmitteln des Altertums"?). Der Humanitätsidee hatte sich das Mittelalter nicht entsremdet; sie hatte im Christentume erst ihre Bollendung gefunden und der Humanismus brauchte mit diesem nicht zu brechen, wenn er das Wahre jenes Prinzips zu erhöhter Geltung bringen wollte.

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 72, 5. — 2) B. Dilthen, Ginleitung in die Geiftes, wiffenichaften 1883, €. 452.

hatte fich im Mittelalter das Anwachsen der Altertumskenntnis mehr als allmähliche Anlagerung bargestellt, so gestaltete fich seit dem XV. Jahrhunderte das Andrängen und Eindringen antiter Clemente weit lebhafter; das Intereffe für das Reue erhöht sich bis jur Begeisterung, seine Schätzung artet jum teil in Überschätzung aus und neologische Bestrebungen treiben ihr Spiel mit den neu zugewachsenen Renntniffen. Sie griffen auf die ferne Bergangenheit jurud und übersprangen die nachftliegende, man pries die Ahnen, um die Bater verleugnen ju tonnen; die Glaubensneuerung, die in noch weit schrofferer Beise die geschichtliche Kontinuität aufhob, bestärtte biese Gefinnung: wie man ben Christenglauben ber Jahrhunderte wegwarf und sich dabei mit dem Phantasiegebilde einer zu erneuernden Urtirche beschwichtigte, so festen fich die Altertums= fomarmer über bas hinmeg, mas bie Borfahren bochgehalten, um ein Berjüngungsbad in ber hippotrene ju suchen, und so vermeinten jo manche philosophierenden Philosogen die driftliche Weisheit überspringen zu tonnen, um sich mit ber antiten zu erfüllen, unein= gebent, daß diefe in jener aufbehalten ift und wenn fie mit Beseitigung der geschichtlichen Mittelglieder hervorgeholt wird, nichts als ein Spielball ber Willfür werben fann.

Allein neben diesem Treiben hat das besonnene und maßvolle Schaffen auf Grund der neuen Anregungen auch seine Stelle. Die in ihm hervortretende Befruchtung des geistigen Lebens kann man wohl Renässance nennen, wie dies die Runstgeschickte thut, ohne die im Namen liegende Anmaßung gut zu heißen. Die Runst jener Periode geht nicht darin auf, den antiken Naturalismus zurückzurusen, sondern stellt sich zugleich in den Dienst höherer Ideeen und nimmt die von der Kirche ausgehenden Aufgaben in neuem Geiste auf. Die nationalen Litteraturen, die zu jener Zeit entstehen, verkennen nicht, daß sie dem Ethos christlicher Bölker Ausdruck zu geben haben; ein Tasso, Ariost, Calderon suchen die Stosse ihrer Schöpfungen im Mittelalter, unbeirrt durch das Geschrei von den barbarischen Jahrhunderten. Der ungeschichtlichen überschäßung der Alten steht deren Würdigung in geschichtlichen Geiste zur Seite, bei der die neuen Perspektiven zur Geltung kommen und der historische Gesichtskreis ausgeweitet wird, ohne daß man doch die eigene Bedingtheit durch das Bergangene verkennt. Dem neoslogischen Humanismus tritt ein anderer gegenüber, der auch von den Büchern zu den Menschen vordringt, aber zugleich der menschheitslichen Güter gedenkt, welche nur im Zusammenschlusse der Generationen erarbeitet werden können.

4. Die Renässance in diesem Sinne hat nun auch in der Philosophie ihre Stelle und ihre Früchte sind die gleich sehr in der Bergangenheit bewurzelten, wie in die folgende Zeit sich verzweigenden Bestrebungen, auf welche die gangbaren Darstellungen nur einen dürftigen Ausblick gewähren, da ihr Interesse den wechselnden Gebilden der Neuerer zugewandt ist. Was sie nur andeuten, hatte eine weit größere Ausdehnung und geschichtsliche Tragweite.

Der driftliche Ariftotelismus ber Renaffancezeit, beffen Rern die thomistische Lehre bildet, ift ein Bindeglied von Mittelalter und Reuzeit, ein regelnbes Schwergewicht in ber Unruhe ber Beit, eine Inftang, welche auch die befferen Reubildungen mitbedingt. Es murde früher gezeigt, wie der Thomismus feinen barmonischen Charafter auch barin bethätigt, daß er regulierend, milbernd, läuternd, versöhnend auf verschiedene Denkrichtungen, so weit fie mit der driftlichen Wiffenschaft Fühlung bewahrten, Ginfluß übte: auf die Mystit, den Platonismus, die historische Theologie, ben Augustinismus und mittels dieses selbst auf Descartes' und Leibnig' Spftembildung 1). Er hielt die ariftotelischen Grundanschauungen in Erinnerung, als die Bertreter ber mechanischen Welterflärung sie als antiquiert beiseit warfen; fie übten burch ibn auf die Gefellicaftslehre einen namhaften Ginfluß 2); die Afthetit, insbesondere die Boetik fanden an Aristoteles einen Halt, ben ihnen felbst die Aufflärungsperiode nicht rauben tonnte; ja die beschreibende Naturwiffenschaft lehnte fich, fozusagen in aller Stille, an ari-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 79. — 2) Daj. §. 85, 6 u. 7.

stotelische Bestimmungen an 1), so daß das im XIX. Jahrhundert neu erwachte Interesse für Aristoteles allenthalben Anknüpfungs-punkte vorsand 2).

Auch die Erneuerung pythagoreischer und platonischer Anschauungen, an welcher seit dem XV. Jahrhundert gearbeitet wurde, hat, so weit sie von dem Geiste der Pietät und Besonnenheit geleitet wurde, keineswegs bloße Denkversuche und ephemere Bildungen zutage gefördert. Der geistvolle Berehrer der Jahlenweisheit, Nicolaus von Cusa, übte auf die Entwickelung der Mathematik einen namhaften Sinsluß3) und der Pythagoreismus wirkte
maßgebend mit an der Reform der Astronomie durch Copernicus
und Repler4).

Diejenigen Platoniker, welche wie Marfilius Ficinus und Johannes Picus mit Augustinus und Thomas Fühlung behalten, und noch mehr Chrys. Javellus u. a. segen das Werk der driftlichen Denker fort, indem sie zugleich der Nachwelt den Ideeenschat des alten Weisen erschließen. Die hinneigung zur neuplatonischen Ryftit findet in dem Berftandniffe des gefethaften Elementes des Chriftentums und des Platonismus felbft ein Gegengewicht. Die große Geschichtsansicht Platons und ber Reuplatoniter, durch die augustinischen Ibeeen von der Geschichte geregelt, setzt die Studien zur Geschichte ber Religion und ber Spekulation in Gang. Benn andere Platoniker mit den Aristotelikern Fühlung suchen und die 3deeen- mit der Entelechieenlehre in Ginklang ju setzen streben, so find barin nicht spntretiftische Anwandlungen zu erbliden, sondern die Bemühungen, einer großen Aufgabe der historischgerichteten Spekulation gerecht zu werben und von ber einschlägigen Litteratur hat manches bleibenden Wert 5).

Wenn Duhamel und Steuchus mit Anerkennung genannt werben, so werben weitverzweigte Erscheinungen nur gestreift. Der erstere gehört der augustinischen Denkrichtung an, welche im

<sup>1)</sup> Das Rähere unten §. 90. — 2) Unten §. 112. — 8) §. 87. — 4) §. 88. — 5) §. 90, 2.

XVII. Jahrhundert in Frankreich erblühte. Die gangbaren Darftellungen pflegen nur Malebranche herauszugreifen, sine patre, sine matre, sine genealogia und lediglich als Fortbildner des Cartesianismus zu nennen, während er nur im Zusammenhange mit der Spekulation der Oratorianer zu verstehen ist, die wieder nur einen Zweig der großen augustinischen Gemeinde bilden, die auch in Italien und Deutschland Anhänger sindet, in Frankreich aber die Stürme der Ausklärung und Revolution überdauert 1).

Diese Thatsachen werden übersehen, weil die Meinung besteht, der Charakter der neueren Philosophie sei das Losringen von der Theologie, was wohl von den neologischen Denkrichtungen, aber keines-wegs allgemein gilt. Bielmehr knüpft die Reuzeit zwischen beiden Wissenschaften ein neues Band, indem die historische Theologie die Philosophen zu geschichtlicher Betrachtung anregt. Erst in diesem Zusammenhange wird Steuchus verständlich, den die älteren Historiser der Philosophie nennen, aber nicht einzureihen wissen, daher ihn die späteren ganz fallen lassen. Patristische und dogmengeschichtliche Untersuchungen sind die Borläuser der ideeengeschichtlichen Forschungen; die vergleichende Religionskunde bereitet der historischen Philosophiesorschung den Boden. Das alles sind Gaben der Renässance von bleibendem Werte, wennschon mancher Berichtigung bedürftig, aber doch ganz anderer Art als jene kurzeledigen Versuche des neologischen Humanismus.

5. Was eine befangene Geschichtsschreibung in Nebel verhüllt, so daß kaum einzelne Höhen sichtbar werden, entschleiert sich so als eine weite fruchtbare Landschaft und sie ist demjenigen wohl vertraut, der seinen Wanderungen die Stromkarte des Idealismus zu Grunde legt. Es sind die alten großen Namen, die hier wieder an sein Ohr dringen, es sind die alten Probleme, mit denen er die Denker dieser Zeit beschäftigt sindet, es sind die idealen Prinzipien, deren Kraft und Tragweite sie neu erproben, nur ist das Interesse an deren Ursprung ein regeres, die Spekulation sucht

<sup>1)</sup> Unten §. 91 und Bb. II, §. 79, 4 u. 6; 84, 5. — 2) Unten §. 92.

historische Orientierung, fie will fich ihrer Ausgangspunkte verfichern, ihren Weg überbliden.

Im Grunde hat jede ideale Weltauffaffung einen historischen Rug, weil fie ber Weisheit konform und ftammbermandt ift, welche ihrer Natur nach pietatsvoll und ber Tradition zugewendet ift; es gilt für beide das Wort der Schrift: "Bei den Alten ift Weisheit und aus langer Zeit erwächft Ginficht" 1). Diefen Jug zeigt uns das Philosophieren eines Phihagoras und eines Platon in hervorragender Beise; er macht sich am Ausgange ber alten Philosophie bei ben Reublatonitern in verftärktem Make geltend; er wirkt in den Rirchenvätern, wenn sie in den Urtraditionen hindeutungen auf das Christentum suchen, und er tritt besonders in der augustiniiden Spekulation bervor. Bon letterer ergingen Anregungen auch in diefer Richtung auf die Philosophie des Mittelalters, allein es vermochte nicht, fie jum Austrage zu bringen. Das Mittelalter hatte eine hiftorifde Befinnung, aber teine hiftorifde Bilbung, und fo brang es nicht jum flaren Berftanbniffe feiner Boraussetzungen im Altertume vor. Die Scholaftiter eigneten fich, bem Borbilde ber Bater folgend, ben Bahrheitsgehalt ber alten Syfteme an, aber bemühten fich nicht, biefe als geschichtliche Erfceinungen zu begreifen und nach ihrem Zusammenhange unter sich ju berfteben; die Schriften ber alten Denter waren ihnen nur Steinbruche, benen fie die Quadern zu ihren Bauten entnahmen, ohne nach ber Schichtung ber Gesteine zu fragen. Auf die Baumeister mußten die Geologen folgen, die Altertumsforscher, welche auf die Ertenntnis der Eigenart und der Busammenhange der antiten Beiftesicopfungen unter fich und mit unserem Denten aus-Was fie unternahmen, ift gang im Sinne des augustiniichen Ibealismus, aber auch nicht gegen ben Geift bes icholaftischen Realismus; diefer geht ja bom Rontreten aus, um es nach feinem intellegiblen Behalte zu begreifen, aber auch bas hiftorische Begreifen ift berart; Platon und Ariftoteles nicht bloß als die Spender ber

<sup>1)</sup> Job 12, 12.

Ibeeen = und der Formenlehre, sondern auch als deren Begründer, als Griechen, als Lehrer der Römer und der Kirchenväter, nach ihrer Bewurzelung und Berzweigung in der Geschichte zu verstehen suchen, also zum Erfassen des Wesens ihres Schassens vordringen, beißt auch aus einem Konkreten den intellegiblen Gehalt heraus-arbeiten.

Die driftliche Wiffenschaft gablte gleichsam eine Schuld ab, wenn sie in die fernen Zeiten hineinleuchtete und die Pfade suchte, auf benen die alten Denker Wahrheiten gefunden, die auch ihr zu gute gekommen. Sie machte bamit in gewissem Sinne bas Prophetenwort zur Wahrheit: Aedificabuntur in Te deserta seculorum: fundamenta generationis et generationis suscitabis 1). war gang im Beifte ber Rirche, die mit fo großer Sorgfalt ihre Traditionen aufrecht erhält, wenn man auch die Überlieferungen und den Stammbaum des weltlichen Wiffens Harzustellen unternahm. Es zeigte sich nun, daß bas Mittelalter nicht, wie bie neologische Aurzsichtigkeit meinte, zu viel Tradition hatte, sondern gerade zu wenig, eine ludenhafte und undurchsichtige, auf gewisse ftereotype Formen beschräntte Überlieferung, an deren Stelle nun die Forschung ein vollständigeres und klareres Bild der historischen Bedingtheit der Erkenntnis zu seben hatte. Oberflächlich aufgefaßt, schädigte die Renaffance den biftorischen Sinn, dagegen im rechten Beifte vollzogen, waren die neuen Studien eine Quelle historischer und idealer Gesinnung; die Philologie, neologisch betrieben, führte jum Rominalismus und Berbalismus 2), richtig orientiert bagegen, gab fie von den idealen Werten, ihrem Werden und Wachsen, ihrer Gestaltung und Bererbung Renntnis und befestigte die realistische Unficht von ben geiftigen Gutern. Wenn fich ber bem Chriftentum entfremdete Humanismus in der Aufftellung eines farb- und geschichtslosen Menschheitsideals gefiel, ftellte fich der echte die Aufgabe, die Menfcheitsguter auf ihrem Bege die Generationen binab au verfolgen.

<sup>1)</sup> Is. 58, 12. — 2) Bb. II, §. 83.

Diese durch die Renaffance berbeigeführte Dent- und Forschungsweise erneut den Ibealismus der Alten und der Kirchenväter und ergangt ben Realismus ber Scholaftiter. Wie jener Ibealismus hat fie mit naturalistischen Abirrungen, wie sie zum teil dem wiedererwedten Altertum, zum teil einer folecht beratenen Naturbetrachtung entsprossen, zu tämpfen, und ihnen gegenüber die ibealen Prinzipien zu verteidigen, und wie jener Realismus hat fie diese Bringipien gegen einen breit wuchernben Nominalismus zu schirmen. Die erfte Aufgabe ift die vorschlagende und es ift darum angemeffener, von einem 3bealismus ber Renaffance ju fprechen, als von einem Realismus; nur muß feftgehalten werben, daß jener in teinem prinzipiellen Gegensate zum Realismus der Scholaftit fteht und nicht durch einen Umschlag der Anschauungen ins Leben gerufen wurde. Derartige Peripetieen kennt die Geschichte ber von den idealen Prinzipien geleiteten Gedankenbildung nicht, da folche vielmehr in den davon abirrenden Denkrichtungen ihre Stelle haben.

Eine Parallele zu dieser Zurückwendung des Realismus zu einem vorausgegangenen Idealismus zeigt auch die alte Philosophie, insofern die Reuplatoniker auf Pythagoras und Platon zurückgehen mit dem Streben, die Kontinuität der Spekulation herzuskellen und diese dis auf ihre Anfänge zu verfolgen, also über den Realismus des Aristoteles hinweggreisen, nicht um ihn zu verwersen, sondern um ihn der ganzen Entwicklung einzureihen 1).

6. Der Anschluß bes Idealismus der Renässance an den scholastischen Realismus vollzog sich am leichtesten auf dem Gebiete des Aristotelismus, dem die großen Scholastiser den christlichen Stempel gegeben hatten und den die Scholastiser der Renässance nunmehr quellenmäßig und nach seiner geschichtlichen Bewurzelung und Berzweigung behandeln. Hier war viel zu thun, aber die Grundansicht bedurfte keiner Umgestaltung; ein "wahrer Aristoteles" brauchte nicht entdeckt zu werden, den Kern seiner Lehre hatte sich

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 53, 5 a. E.

die driftliche Wiffenschaft angeeignet; was die Quellenftudien binzufügten, konnte sich daran anschließen.

Die auf Pythagoras, Blaton und ben Reuplatonismus gerichteten, im Rahmen bes Ibealismus sich bewegenden Studien fanden ben Anschluß an die Grundanschauungen der Scholastit nicht ohne manche Kehlgriffe und Rämpfe, wobei sich die Schuld auf die Berehrer des Neuen und die Berfechter des Alten verteilt. Die Begeisterung für die neu erstandene Weisheit des Altertums war auch bei den Denkern driftlicher Richtung nicht durchwegs mit Besonnenheit gepaart; man vertiefte sich in die erhabenen Intuitionen ber Borzeit und vergaß, daß man es babei boch nur mit einem Elemente ber Spekulation zu thun habe, welches noch ber Bearbeitung bedarf. Bei den meiften Bertretern diefer Richtung überwiegt das tosmologische Interesse und thut dem Berftandnisse für die Ontologie Abbruch; man operiert fühn mit Zahlen, Ideeen und Transzendentalien und setzt sich über die ontologische Ausgestaltung biefer Begriffe bei Aristoteles und ben Scholaftitern binweg; tritt noch eine thörichte Abneigung gegen ersteren bingu, so verschweben diese Philosopheme ins Unbestimmte. Die aristotelisch geschulten Scholaftiter erkennen biefe Mängel, nehmen barum ben neuen Platonismus fühl oder felbft ablehnend auf und verschließen sich gegen das Richtige, was er bringt. Was die Abkehrung beider Denkrichtungen verhinderte, war hauptsächlich der Thomismus, der mit beiden Parteien Fühlung hatte, weil in ihm di Lehren der beiben großen Denker verknüpft maren 1).

Auch die an Augustinus anschließende Spekulation neigte mehr zur Ausgestaltung der großen Intuitionen ihres Meisters, als zur Durcharbeitung seiner ontologischen Bestimmungen. Ihre Bertreter sind zumeist Aristoteles abgeneigt und der bei ihm zu gewinnenden Schulung unteilhaft. Wir treffen bei ihnen Urteile über die Scholassis, welche an die der neologischen Humanisten erinnern können. Die augustinische Erkenntnissehre, in der es keineswegs an

¹) Bb. II, §. 79, 2 a. E.

Fingerzeigen zu einer realistischen Fortbildung fehlt 1), wird zum teil gerade in entgegengesetzter Richtung: im theognostischen Sinne weitergeführt, weil man die aristotelisch-scholastische Theorie unterschätzt. Die Bertreter dieser, welche solche Mißgriffe durchschauen, werden dadurch zu einer ablehnenden Stellung gedrängt und es kommt nicht durchweg zu einem rechten Zusammenschlusse des Neuen und Alten.

Selbst die historische Theologie fand nicht ohne weiteres bas rechte Berhältnis zu ben alteren Studien. Ihr Begrunder Meldior Canus Hagt, daß in ben Schulen bas Intereffe an metaphysischen Spitfindiakeiten herriche und mehr auf künftliche Schluffe. als auf die Worte der Schrift gegeben werbe, wobei man für die Meinungen der Schulhäupter wie pro aris et focis streite; doch geht er zu weit, wenn er auch die Quaftionen über die Univerfalien, das primum cognitum, das principium individuationis u. a. für unfruchtbar erklärt und sogar Borphprios lobt, der die Frage nach den Allgemeinbegriffen unentschieden gelaffen habe 2). Doch bewahrt ihn sein Anschluß an den hl. Thomas, seinen großen Orbensaenoffen, vor bedenklicheren Mikariffen 3). Mehrfach nimmt ber Gifer für die patriftischen Studien eine Wendung gegen die icolaftischen; ber Benedictiner Bernardus Bezius preift die Arbeiten seines Orbens, ber, nachdem lange genug in der aristotelischen Philosophie und der scholaftischen Theologie herumgestritten worden fei, nunmehr die sacra critica, die Erklärung der Bater, die Erforschung der Rirchengeschichte zu Shren gebracht und die alten Dentmäler aus dem Staube und der Duntelheit gezogen habe 4). Reben Absagen berart vernehmen wir jum Glud nicht wenige vorurteilslose Stimmen, und es macht sich das Berständnis geltend, baß Geschichte und Spftematit, Bater und Scholaftiter sich nicht ausichließen, fondern jufammengehören.

Was innerhalb jenes Bezirkes, den wir als den Idealismus der Renäffance bezeichnet haben, die Gegenfäße ausgleicht und die

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 65, 4.—2) Loc. theol. VIII, 1 u. IX, 7.—8) Bb. II, §. 79, 2.—4) Praef. in Bibliothecam Benedictino-Maurinam.

Billmann, Befdicte bes 3bealismus. III.

Geister verbindet, ist die gemeinsame Überzeugung, daß es dieselbe Wahrheit ist, die vor Alters gesucht wurde und der nun mit neuen Hilfsmitteln nachzuspüren ist, dieselbe zugleich, auf welche der Glaube und die Bernunft, Theologie und Philosophie hingeordnet sind, und daß der herausgearbeitete Wahrheits- und Weisheitsgehalt den Prodierstein für die andrängenden neuen Erscheinungen zu bilden habe.

7. Der Idealismus der Renässance, in diesem Sinne und Umfange bestimmt, ift nun nicht blog eine von den vielen gu jener Zeit auftretenden Denkrichtungen, fondern bie centrale, welche ber gangen Entwidelung Salt giebt, indem fie fie an die vergangene anschließt und die Rontinuität ber Gedankenarbeit Sie ausschließlich giebt den rechten Standort zur Beurteilung jener Denkversuche und Anläufe ab, gestattet aber auch ben beften Ausblid auf die minder furglebigen spekulativen Neubildungen des XVII. und XVIII. Jahrhunderts, in welchen nach ber gangbaren Darftellung die Unruhe ber Übergangszeit jum Abschluffe kommt: die Systeme Descartes', Leibnia', Hobbes', Spinozas, Lodes u. a. In Wahrheit zeigen biese nicht geringere Differenzen als die haltlosen Bersuche ber Renaffance, wie sie auch ben neologischen Charatter mit diesen teilen. Dem Werte nach find fie weit verschieden und ber Dagftab für die Bestimmung besselben ift tein anderer als der 3bealismus der Renässance; je näher sie ihm bleiben, um fo forberlicher find fie ber gefunden Spekulation; je weiter sie sich davon entfernen, um so mehr werden sie von den Beitströmungen mitgeriffen, verarmen an Wahrheitsgehalt und tehren fich schließlich gegen die Wahrheit.

Jenes Nahebleiben gilt von den hervorragendsten unter den neueren Denkern, Descartes und Leibniz, am meisten. Sie teilen mit den Bertretern der christlichen Renässance die Überzeugung, daß Glaube und Forschung, Theologie und Philosophie übereinstimmen, und sie sind insofern augustinisch gesinnt, als sie für das Wort des großen Lehrers Berständnis bewahren: "So wird geglaubt und gelehrt und darin gipfelt unser Heil, daß die

Philosophie, d. i. das Weisheitsstreben und die Religion, nicht auf Berfchiebenes geben" 1). Leibnig hat zubem Berftandnis für ben Busammenhang und die Übereinstimmung der alten Philosophie mit der driftlichen und mit den Aufgaben der neueren. letteren aber bestimmen beibe Denter in einer mit der spetulativen Tradition unvereinbaren Weise, sie versuchen Anbildung von Elementen an jene, welche bamit unverträglich find: fie wollen bie antik-driftlichen, idealen Grundanschauungen mit benen ber mechaniichen Weltanficht verschmelgen; ihre Philosophie ift Syntretismus, nicht in bem Sinne eines armseligen Bertleifterns ber Begenfate, fondern im großen Stile, aber boch auf die Bindung von Unvereinbarem verschwendete Mühe. Der Ausbrud Syntretismus tommt in der Renäffancezeit auf: συγκρητισμός bedeutet nach Plutarch, was wir Roalition nennen, ein Bundnis ftreitender Barteien gegenüber einem gemeinsamen Begner, ein nach seiner Angabe besonders in den Parteitämpfen der Rreter portommender Fall, so daß die Bedeutung des Wortes ware: Bundnis nach Kreter Art 2). wird zuerst in den Debatten über die Bereinbarkeit von Blaton und Aristoteles gebraucht und es werden in diesem Sinne Bessarion und Joh. Vico von Mirandula Synkretisten genannt, ohne daß ein Tadel damit ausgesprochen mare. Gine gehäffige Bedeutung erhielt bas Bort erft in den haßerfüllten Streitigkeiten der Protestanten; man nannte die Bestrebungen des Helmstedter Theologen Georg Calixtus, + 1656, zu einer Unnäherung ber Calvinisten und Lutheraner, und selbft beiber an die Rirche, Syntretismus im Sinne von Religions. mengerei. Die üble Nebenbedeutung blieb dem Worte in der aufflarerischen Geschichtsschreibung ber Philosophie; besonders Bruder operiert viel mit dem Begriffe, den er bestimmt als: male sana dogmatum et sententiarum philosophicarum, toto coelo inter se dissidentium, conciliatio 3). Als ben verberblichften Syntretis-

<sup>1)</sup> Aug. de ver. rel. 5. — 2) Plut. de am. frat. Mor. p. 490. συγκρητίζω hat daß Etym. magn. p. 732, 54. — 3) Hist. crit. phil. IV, p. 750, wobei er verweist auf J. Fr. Buddeuß Observ. Halenses III, 12—15.

mus stellt er die Berschmelzung der Religion mit der Philosophie hin, da "die Einfacheit und Reinheit der Religion himmelweit abstehe von den trüben Kinnsalen heidnischer Philosophie" 1). Gemeint ist dies im Sinne der völligen Abtrennung beider, den Worten nach aber besagt es das Richtige. Descartes und Leibniz halten an der Einheit der Wahrheit sest und das Wotiv ihres Synstretismus ist ein richtiges; ihr Fehler aber liegt darin, daß sie auch da verbinden wollen, wo es gilt, auf den discretor cogitationum et intentionum cordis, der schärfer ist als ein zweischneidig Schwert 2), zu hören.

Einen Schritt weiter geben andere Philosophen, welche gwar ben Glauben und die auf ihm rubende Weltanschauung gelten laffen, aber ihre Lehren gang auf eine entgegengesetzte bauen und bamit ben Irrtum von ber bopbelten Bahrheit, ber auf ben Nominalismus zurudgeht 3), wenn nicht theoretisch erneuern, so boch praktisch bethätigen. Der hervorragenofte Repräsentant ift Bierre Gaffendi, der Probst von Diane, + 1655, den die Reitgenoffen als einen eifrigen Priefter, fogar von astetischer Richtung bezeichnen, ber aber ber bemofritisch-epifureischen Philosophie zugethan mar und beren Anschauungen gegenüber ben driftlichen Ariftotelikern, wie gegenüber den Cartesianern mit Gelehrsamkeit und Scharffinn ber-Auch Descartes' Freund, P. Merfenne, zeigt eine ähnliche Affimilationsfähigkeit; seine Neigung jog ihn ichon in ben Jugendjahren zum Rlofterleben, er hing bem erwählten Orden ber Minimen mit hingebung an, was nicht ausschloß, daß er nicht etwa bloß auf Descartes' Lehre, sondern auch auf materialiftische Systeme mit bem wärmsten Interesse einging; Leibnig fagt von ihm: "Dieser Pater teilte fich zwischen Roberval, Fermat, Gaffendi, Descartes, Hobbes; er ließ sich zwar nicht zu weit in das ein, mas sie aufstellten und verwarfen, aber war gegen alle zuvorkommend (officioux) und ermutigte fie in ftaunenswerter Beife" 4). Der berühmte englische

<sup>1)</sup> Hist. crit. phil. IV, 1, p. 774. — 2) Hebr. 4, 12. — 3) Bb. II, §. 82, 3 a. E. — 4) Leibniz, Op. phil. ed. p. 704.

Chemiker Robert Boyle, † 1691, vertrat energisch die mechanische Welterklärung im Sinne des Materialismus, aber machte eine Stiftung zur Befestigung der hristlichen Lehre und der von ihm bekämpften teleologischen Weltansicht, welche That das Sute hatte, daß sie Samuel Clarke, † 1729, in seinen apologetischen und ethischen Arbeiten förderte, welche sich weit über die Flachheit der englischen Moralisten erhoben 1).

Die von diesen Männern preisgegebene Einheit der Gesinnung und Denkweise wird von wieder anderen dadurch hergestellt, daß sie mit der antik-christlichen Tradition vollständig brechen, indem sie scheindar charaktervoller als jene vorgehen, in Wahrheit aber völlig haltlos auf den Wogen der neologischen Zeitströmungen treiben. Sie werden zu Antipoden des Idealismus und es sind die beiden diesem entgegengesesten Denkrichtungen, welchen sie anhängen: der Nominalismus und der Monismus; der erstere wird in extremster Form von Thomas Hobbes, † 1679, der letztere in autonomistischem Geiste von Baruch Spinoza, † 1677, vertreten. Bei allem prinzipiellen Gegensaße steht ihr Gedankenkreis zu dem Idealismus der Renässance doch insofern noch in Bezeichung, als sie gleich ihm auf eine Prinzipienlehre ausgehen und dadurch teils polemisch Stellung zu ihm zu nehmen haben, teils selbst zu Entlehnungen veranlaßt werden.

Auch dieses Band wird von jenen englischen Philosophen, beren Führer John Lode, † 1704, ist, gelöst, indem sie die Forschung nach den Prinzipien der Dinge preisgeben, also der Ontologie völlig entsagen und nur das Ertenntnisvermögen ins Auge fassen, eine Wendung, welche das Fortschreiten auf der Bahn des Rominalismus mit sich brachte. Die damit gegebene Verslachung des Philosophierens greift weiter um sich; die Halb- und Viertelsdenker treten als Ausstärer auf und die autonomistischen Zeitbestrebungen vollenden die Ausgeburt jener Weltanschauung der Aus-

<sup>1)</sup> Bergl. unten §. 90, 5.

tlärung und des ihr verwandten Naturalismus, welche das XVIII. Jahrhundert weiterhin beherrscht.

Diese ganze Entwidelung ober richtiger Abwidelung ber neologischen Spekulation tritt zwar mit großer Zuversicht auf, allein ber daneben wuchernde Skeptizismus zeigt, daß sich das Gefühl der Unsicherheit nicht unterdrücken läßt. Eine dunkle Ahnung großer Fehler, Mißverständnisse, Gewaltsamkeiten begleitet wie ein Gespenst daß ruhelose Werk des Abbauens; sie treibt zu immer neuen Bersuchen, die in Kants Unternehmen ihren Höhepunkt sinden, welcher die Aufklärungsphilosophie vollendet, an Gewaltsamkeit alles Frühere überbietet und den Bruch mit der Geschichte zum vollständigen macht, neue ungeahnte Einsichten versprechend:

Amphora coepit
Institui, currente rota cur urceus exit? Hor.

#### Der Bythagoreismus ber Renaffance.

1. Mit ber pythagoreischen Beisheit hatte bas Mittelalter niemals die Fühlung verloren; die augustinischen Aussprüche über bie Beheimniffe ber Zahl 1), die mathematischen Gleichniffe ber areopagitischen Schriften 2), bie mathematischen Lehrschriften bes Boethius. bie auch spekulative Elemente in sich schließen, erhielten die Begiebungen zu jenem Gebantentreise rege; jumal bei ben Dhftitern blieben die pythagoreischen Gedanken lebendig und es fällt von biefer Thatsache ein Licht auf den mpftischen Grundzug des Spftemes bes großen samischen Weisen. Die erweiterte Renntnis der platoniichen und neuplatonischen Schriften und bas baran fich entzündende regere Interesse an der Mathematit frischen biese Spuren bon neuem auf. Der pfadweisende Denter auf biesem Bebiete ift ein genialer Mann, Mbfliter von haus aus, Renner und Forberer ber Mathematit und warmer Freund der Altertumsstudien, der deutsche Rardinal Ricolaus von Cufa, + 1464. Er gehort ber Schule ber nieberländischen Myftit an, welche an Edart und feine Nachfolger anknüpft, aus Dionpsios und Augustinus schöpft und dabei die Leitlinien der spekulativen Dhiftiker, vorab des hl. Thomas von Mauino, einzuhalten bestrebt ift 3).

Nicolaus erhielt schon in Deventer, das wenige Jahre vorher Thomas a Rempis zu seinen Schülern gezählt hatte, eine klassische vom christlichen Geiste getragene Bildung, erwarb in Padua gründ-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 64, 1. — 2) Daf. §. 59, 5, S. 208. — 3) Bb. II, §. 79, 1.

liche mathematische Kenntnisse, und schöpfte die Anregung zum Altertumsstudium an der Quelle, indem er in Konstantinopel, wohin er als papstlicher Gesandter geschickt worden war, mit gesehrten Griechen in Berbindung trat; er gewann den Platoniker Bessarion, den nachmaligen Kardinal, für die katholische Kirche und regte im Berein mit ihm die deutschen Mathematiker und Humanissen Georg von Peurbach und Iohannes Müller, genannt Regiomontanus, zur übersezung und Bearbeitung der griechischen Mathematiker an 1). Er kennt die pythagoreischen Lehren aus den neuplatonischen Quellen; in Proklos' Schrift über die platonische Theologie und verwandten Werken ist er bewandert; in reiseren Iahren studierte er Diogenes Laertius' Geschichte der Philosophen und er zeigt kritisches Berständnis von deren Angaben 2).

Nicolaus' Spekulation ift in erfter Linie durch die großen driftlichen Myftiter bedingt; allenthalben begegnen wir bei ibm Anklängen an Augustinus; so wenn er in ber tieffinnigen Schrift De filiatione Dei das Aufsteigen von der Sinneserkenntnis jum geistigen Schauen bespricht: "In dieser Welt erwerben wir unsere Erkenntnis durch Bermittelung ber Sinne, Die nur das Besondere ergreifen konnen, aber wir erheben uns (transferimur) von der Welt des sinnlichen Sonderwefens zu einer auf das Allgemeine gehenden Runft, die sich in der Intellektualwelt bewegt; denn das Allgemeine ift im Beifte und ftammt aus bem intellektuellen Bebiete (universale enim est in intellectu et de regione intelloctuali). In der Sinnenwelt icobfen wir beim Lernen aus berichiebenen einzelnen Objetten, gleichwie aus verschiebenen Büchern; in der Intellettualwelt giebt es nur ein Objett des Beiftes, Die Bahrheit, in der er die herrichaft über bas Allgemeine besitt (in quo habet magisterium universale), da sucht der Beift nichts Mannigfaches und Gefondertes, sondern nur die Bahrheit, Die feine Speife, fein Lebensunterhalt und fein Leben felbft ift,

<sup>1)</sup> M. Cantor, Borlesungen über Geschichte der Mathematif II, 1892, S. 193, 233 u. s. — 2) De venatione sapientiae praef. Op. ex off. Ascensiana (Paris 1514), Tom. I, fol. 201.

und diese Meisterschaft erstrebt er schon beim Studium der Sinnenwelt: die Wahrheit zu verstehen, ihre Meisterschaft zu gewinnen, der Wahrheit Meister zu werden, ja die Kunst der Wahrheit selbst zu werden".). — Die augustinische Ausführung, daß die Zahl als eine latente Weisheit alle Gebilde beherrscht und dem Forschenden überall ihr: Hier din ich, zuruft²), klingt dei Ricolaus öfter an. Sinnreich knüpst er in einem Dialoge an das Treiben des Warktes an, dei dem sich schließlich alles um Zahl, Maß und Gewicht dreht, welche wieder auf die Einheit hinweisen, durch die, aus der und in der alles gezählt wird, die aber selbst im Grunde unsahder ist, inattingibilis: so bekunde sich das Kusen der Weisheit auf der Gasse, das uns das Signal sein soll, zu den Höhen auszusteigen, auf denen die Weisheit ihre Heimat hat²).

Dit Borliebe führt Nicolaus Aussprüche bes Areopagiten an, dem er auch in der Ausdrucksweise nabe fteht. Er nennt seine eigene Spetulation ein amplecti incomprehensibilia incomprehensibiliter in docta ignorantia per transcensum veritatum incorruptibilium humaniter scibilium 4): bie docta ignorantia ift eine comprehensio incomprehensibilis, eine visio sine comprehensione, eine überreiche Armut, Armut an Begriffen bes trennenden Berftandes, überreich durch ben Besitz der höheren Einheit. Die mathematischen Gleichniffe bes Areopagiten führt Nicolaus in origineller Beise weiter: die endlichen Raumbestimmungen fallen im Unenblichen zusammen; ber Rreisbogen und feine Sehne, wenn ber Rreis, die Dreieckbafis und die beiben anderen Seiten, wenn ber Wintel ins Unendliche wächst: so ift die coincidentia contradictoriorum das hochfte Wiffen; in Gott fallen alle Gegenfate qufammen, er ift ber Mittelpunkt und ber Umtreis ber Welt, eine Sinheit von groß und klein, von Botenz und Aktus; er ift das Ronnen als Sein, das possest, d. i. posse est, wie mit kuhner Wortbilbung gesagt wirb.

<sup>1)</sup> Op. Tom. 1. fol. 45; bergl. Gefc. b. 3bealismus, Bb. II, §. 63, 1 u. 2. — 2) Bb. II, §. 64, 2, S. 281. — 3) De sapientia Op. I, fol. 75. — 4) De docta ign. III, fin. Op. I, fol. 34.

In anderen Bendungen ift der Ginfluß der großen Mpftiter des Mittelalters zu erkennen, aber die Fassung des Gedankens neu und oft überraschend. In Gott, heißt es, ift alles zusammen= gefaltet und zugleich entfaltet, weil er in allem ift: Deus est omnia complicans in hoc quod omnia in eo, et omnia explicans in hoc quod ipse in omnibus 1). Der thomistische Gedanke, daß alles Geschöpfliche, zuhöchst die vernünftige Rreatur, Gott in sich nachbildet, wird durch ein schönes Gleichnis beleuchtet: die Dinge und Menschen bilben Gott in sich ab, aber so wie verschiedengefrümmte Hohlsviegel verschiedene Bilder besielben Gegenstandes ergeben 2). Das Berhältnis der Einzelwesen zum Weltganzen wird auch in ben Sätzen ausgesprochen: Universum in quolibet diverse et quodlibet in universo diverse unb: Universum ita in quolibet. quod quodlibet in ipso. Das All ift im Stein, was ber Stein im All ift; Dieser ift eine Rontrattion ber Welt nach seiner Beise und an seiner Stelle im Beltganzen 3). Der lateinische Ausdruck gestattet, universum und diversum als Correlate zu faffen und in ersteres ben Gebanken: zur Einheit gewandt, d. i. Gott zuftrebend, zu legen.

Nicolaus' Wystit schlägt aber auch Töne an, die uns eher an die vorchristliche, zumal an die indische als an die seiner Borgänger erinnern können. Der steptische Zug der docka ignorantia kann uns die avidja der Inder zurückrusen, in der sür den Schauenden das Wissen von der vielkeiligen, umtreibenden Welt versinkt'; wenn es heißt, daß Gott das maximum und das minimum zugleich ist, so erinnert dies an Kanadas Lehre vom Brahman als dem Größten und dem Atome, paramânu'); wie auch die explicatio Dei dem prapaütscha ähnlich sieht's). An die Bestimmung der Identität von Brahman und Atman') in der Formel tat tvam asi') kann die mystische Darlegung des Menschenwesens gemahnen: "Der Wensch ist Gott, nicht schlechthin (absolute), da

<sup>1)</sup> De do. ign. II, 3 Op. I, fol. 14. — 2) De filiatione Dei Op. I, fol. 66. — 3) De do. ign. II, 5, Op. I, fol. 16. — 4) Bb. I, §. 11, S. 164 — 5) Daf. S. 170. — 6) S. 157. — 7) S. 158.

er Mensch ist, also ein menschlicher Gott; der Mensch ist aber auch die Welt, aber nicht in kontreter Weise (contracte), weil er nur der Mensch ist; der Mensch ist Mitrolosmus oder die Welt als Mensch (humanus quidam mundus)... In der Menschheitsanlage existiert alles nach deren Art; in ihr ist alles menschlich, wie es im All nach Art des Alls entsaltet ist (intra humanam potentiam omnia suo existunt modo, in humanitate igitur omnia humaniter, uti in ipso universo universaliter explicata sunt).. Denn das Menschenwesen ist Einheit, welche da ist die Unendlichkeit in Menschenart zusammengezogen").

Hier liegt wohl ber aristotelisch scholastische Saß: Anima quodammodo est omnia zu grunde, wird aber doch weit übersstogen und die Intuition läßt die spekulative Fassung des Gedankens hinter sich. Dabei ist aber Nicolaus weit von dem vedantischen Quietismus entsernt; das gesehhafte Element der Kirche kommt in seiner Spekulation zur vollen Geltung; er zeichnet das Bild des respublica christiana im Geiste der großen Scholastiker und tritt für dessen Berwirklichung in den Kämpsen der Zeit nachdrückslich ein 2).

2. Diese verschiedenen Clemente sind nun in Nicolaus' gewaltiger Persönlickeit zur Einheit zusammengeschlossen; in seinem Gedankenkreise bildet nächst der christlichen Wahrheit die pythago-reische Spekulation die Traversen. Sie erhält bei ihm vielsach neuen, tressenden Ausdruck und eine bedeutsame Fortbildung. Die Zahl wird als das gedankenzeugende, vernunstentwickelnde Prinzip bezeichnet: Rationalis fabricae naturale quoddam pullulans principium numerus est... nec est aliud quam ratio explicata 3). Wo Zahl ist, ist Einheit und Geist: Numerus est explicatio unitatis, numerus autem rationem dicit, ratio autem

<sup>1)</sup> De conjecturis II, 14, Op. I, fol. 60.—2) P. Haffner, Grunds rif der Geschichte der Philosophie 1881, S. 667. Dur, der deutsche Kardisnal R. v. C. und die Kirche seiner Zeit 1847, II, S. 1 f.—8) De conjecturis I, 4, Op. I, fol. 42. Andere Ausgaben haben: postulans principium, worin das philosaische: νομικά ἡ φύσις τῶ ἀριθμῶ ausgedrückt sein könnte; vergl. Bb. I, §. 17, S. 278.

ex monte ost; im göttlichen Geifte, bem schlechthin einheitlichen, liegen die rationes, die sich in Zahlen entfalten; der menschliche Beift bringt an ber hand ber Jahl ju ihnen vor 1). Wenn Ricolaus von der Erzeugung der Zahl durch unferen Beift fpricht, fo ist dies nicht nominalistisch gemeint, da er dieses Erzeugen als Nacherzeugen eines intellegiblen, vorgedachten Inhaltes versteht. Das hinftreden ber Zahlenreihe gilt ibm als bas Brototyp jedes Werdens; es ift Evolution der in der Einheit enthaltenen Potenz. Auch die kontinuierliche Größe ist durch explicatio oder evolutio eines relativ Unteilbaren entstanden, welches ihr die Einheit mitteilt: Die Linie ift die Entfaltung des Punktes, die Fläche die der Linie, der Körper die der Fläche - Borftellungen, bie in der phthagoreischen Anschauung der Evolution der Eins zur Bier, ihre Borläufer haben 2) - wie die Reit ift die Entfaltung bes Moments, die Bewegung die ber Rube; jede Figur ift von einer einfacheren erzeugt und bringt tompliziertere berbor; überall ift Bewegung, Weiterbrangen, Entwidelung, bestimmt burch ein innewohnendes Gefet. Alle Gebilde find eingehegt zwischen ein Minimum und Maximum und durch Vergleichung dieser erkennen wir den Weg und das Gesetz ihrer Entwickelung.

Nicolaus hatte den mathematischen Begriff der Funktion und den des kontinuierlichen Überganges, also die Grundgedanken der Infinitesimalrechnungs) und sie erwuchsen bei ihm auf der mystisch-pythagoreischen Grundanschauung, die sich dadurch als eine wahre und tiese bezeugt, sehr entgegen der slachen Aussassungen dier nur unfruchtbare Träumereien sindet. "Seit seinen Untersuchungen kommen die Unendlichkeitsfragen nicht wieder zur Ruhe. Sein Sass von dem Größten und Kleinsten einer Gattung Geltung hat, ist auch in den dazwischen liegenden Juständen wahr, gewann sür Replers Forschungen Bedeutung"4). Der große Mathematiker Hieronymus Cardanus, † 1576, verehrte den Cusaner, als "den weisesten

<sup>1)</sup> De doct. ign. 3, II, Op. I, fol. 14. — 2) Bb. I, §. 17, S. 278 u. 274. — 3) R. Lafiwig, Geschichte der Atomistit 1889, I, S. 285. — 4) M. Cantor, Borlesungen über Geschichte der Mathematit II, 1892, S. 753.

der Menschen" und schloß sich seiner Betrachtungsweise an, die auch auf Leibniz bestimmten Ginfluß ausübte.

Des Anmertens wert ift, daß auf Nicolaus' mathematische Spekulation auch die Scholaftiter einwirtten. Diefe maren auf Untersuchungen über das Kontinuum durch die Bolemit gegen den Atomismus geführt worden. Die von Nicolaus verfochtene Lehre. daß der Bunkt nicht außerhalb der Linie bestehe, weil er deren Prinzip oder Form sei, hatte Thomas de Bradwardina, Erzbischof von Canterbury, genannt Doctor profundus, in seiner Geometria speculativa und der Schrift de continuo eingehend dargelegt 1). "Wir wiffen von Cufanus, daß er es liebte, Rlofterbibliotheten gu durchstöbern; an einem oder dem anderen Orte, wo er feine Bilbung gewann, fand er vielleicht auch Reit und Gelegenheit, eine Borlefung über die latitudines formarum zu hören. ihm die Streitfrage, mogen ihm die alteren Kampfmittel bekannt geworben fein, mag er ber Auffaffung von ber Busammenfetung raumlicher Gebilbe aus ihnen abnlich gearteten Elementen, um nicht ju fagen aus Differenzialien fich mehr angefchloffen haben, als bag er fie erfand; feine Berdienste werden burch biefe Annahme gefomalert; es erklärt sich nun, wie Cusanus bazu tam, seinen Roingibenzen so großes Gewicht beizulegen" 2).

Der Antrieb zu ben mathematischen Untersuchungen lag für Ricolaus in seinen spekulativen Prinzipien. Das mathematische Kontinuum war ihm von so hohem Werte als der Ausdruck für die Kontinuität des Naturgeschehens und die Stusensolge der Kreaturen; das Endliche in seiner Umrahmung durch das Maximum und Minimum schätzte er als den hinweis auf das von der immanenten Kraft Gottes und seiner transzendentalen Herrlichkeit umfaßte Weltall, das Zusammenfallen der Raumbestimmungen im Unendlichen als die Gewähr, daß unser Erkennen über die Gegensätze hinauszudringen vermöge; die Mathematik überhaupt hielt er so hoch, weil sie ihn den Übergang von der ratio zum intellec-

<sup>1)</sup> M. Cantor, a. a. D. II, 1892, S. 102. — 2) Daj. S. 176.

tus, d. i. vom diskursiven Denken zur intuitiven Gedankenbildung vollziehen lehrte; sie ist ihm der Gipfel der rationalen Einsicht, welche schon in die intellektuelle übergeht, indem sie eine sinnliche Beranschaulichung der Aushebung der Gegensäße gewährt, in der sich das geistige Schauen bewegt.

Nicolaus' Betrachtungsweise fommt ben späteren Dentern, besonders Leibnig, vielfach nabe und Leibnig' Spekulation ift mefentlich durch jene bedingt 1). Leibnig legt, wie der Cusaner, auf die Rontinuität ein Hauptgewicht, er sucht mit gleicher Sorgfalt die Individualität der Wefen mit ihrer Gliedlichkeit im Rosmos zu vereinigen; er lehrt, daß jede Monade die Welt in sich spiegelt, er faßt das Geschehen als Evolution, er sieht die mathematische Spekulation als eine Stute der philosophischen an. Doch macht sich ber bezeichnende Unterschied geltend, daß bei Leibnig der mpftische Zug jurudtritt; über bem discursiven Denken erhebt sich nicht der Intellett mit seinem geistigen Schauen. Die Mathematit wird nicht als ber Prolog ber Spekulation, sonbern als beren Borbild angesehen: Die Bielheit foließt fich nicht fraftvoll zur Einheit zusammen, Leibnig tennt nur wohlgeordnete Zusammensehungen, aber nicht plastische Bildungen; die Bestimmungen des Raumes und der Zahl werden nicht nach ihrer Objektivität gewürdigt, sondern verblaffen zu Phanomenen; allenthalben macht fich die Umlegung des Standortes vom Ibealismus auf den Nominalismus geltend 2).

3. Nicolaus ist ein verdienter Bertreter des Jbealismus der Renässance, aber nicht frei von den Mängeln, welche dieser Denkrichtung vermöge ihres Gegensaßes zu der vorausgegangenen Periode anhaften. "Er stand unter dem Einflusse einer geistig gährenden Beit, und diese machte in seinem Denken manchen Gedanken der älteren Theologie zurücktreten, der nicht hätte beiseite gesetzt werden sollen" 3). In seinem possest ist der theistische Fundamentalsas,

<sup>1)</sup> Bergl. R. Zimmermann, Ric. von Cusa als Borganger von Leibniz, in den Sigungsber. d. Wiener Atademie 1852, abgedruckt in 3.25 Studien und Aritifen I, S. 61 bis 83. — 3) R. Werner, Der hl. Thomas von Aquino III, S. 669 und unten §. 95. — 5) R. Werner, a. a. O. III, S. 671.

daß Gott actus purus ist, verdunkelt; wenn er das Geschöpf als kontrahierte Allheit anstatt als kontrahiertes Sein faßt, so rückt er es der göttlichen Wesenheit zu nahe. "Damit fällt er troß aller Berwahrung in die von Thomas überwundene emanatistische Betrachtungsweise zurück; während er in der Steigerung der formellen Ansprüche an den Charakter des philosophischen Denkens über Thomas hinausgeht, sinkt er andrerseits unter die von der Scholastik bereits errungene Höhe und Geistigkeit der Aussallung wieder herab. Daß er nicht förmlich dem Pantheismus verfällt, verdankt er dem Festhalten an dem von Thomas urgierten Ausgehen von der Frage nach dem Rausalgrunde der Welt" 1). Diese Frage ließ Giordano Bruno, ein Berehrer des "göttlichen Cusaners", fallen und stellte dessen System in den Dienst seiner naturalistischen All-Eins-lehre 2).

Dem scholaftischen Realismus ift Nicolaus keineswegs abgekehrt, wie die vorher angeführten Aussprüche über die Wahrheit und die Rahl als Intellegibles zeigen. Den Worten nach weicht seine Lehre, daß der Mensch sich der Wahrheit nach Menschenweise angleicht. nicht von der realistischen Auffassung ab, welche dahin geht, daß das Erkannte im Erkennenden nach der Weise des Erkennenden ift. 3): aber ihr Sinn ift ein anderer; fie hat einen fteptischen Bug: wir erkennen die Wahrheit nur in menschlicher Farbung, unfere Erkenntnis ift nicht echt, sondern mit dem Beisate unseres Wesens Der scholaftische Realismus dagegen lehrt, daß wir die legiert. Bahrheit zwar nur im Bruchftud erfassen, also beschränkten, aber boch wirklichen Anteil an ihr haben, wenig aber echte Erkenntnis befiten; er nimmt den Begriff ber Teilnahme ernft: Die Teilnahme an den Gütern der Erkenntnis ist uns nicht versagt, wenngleich sie eine bescheibene ift; die Sinneserkenntnis bleibt auf der Oberfläche ber Dinge, aber migverfteht fie nicht; die Berftandeserkenntnis erschöpft zwar bas Wesen ber Dinge nicht, aber ift auf bem rechten Bege, es zu begreifen. So anregend Ricolaus' Spekulation für

<sup>1)</sup> R. Werner, a. a. O. III, S. 667. — 2) Bergl. F. J. Clemens, Giordano Bruno und Ricolaus von Cuja 1847. — 3) Bb. II, §. 71, 2.

die Wissenschaft war, so wenig ist zu verkennen, daß deren steptisser Zug auf die Dauer ihr das Vertrauen zu sich selbst rauben müßte; so befremdlich es klingen mag: der scholastische Realismus giebt zur Forschung mehr Mut und Sicherheit, als die mystischsscheitsche Anschauung des die subjektivistischen Ansichten der Neuzeit vorbereitenden vielseitigen Gelehrten.

Die von Nicolaus der Erkenntnislehre zu Grunde gelegte Trias: Sinnlichkeit, diskursives Erkennen (ratio) und intuitives Erkennen (intellectus) ift auch bem scholaftischen Realismus geläufig; aber jener verschiebt die Grenzen der drei Bermogen; das disturfive Ertennen wird in die Sphare ber Gegenfage verwiesen und ber intuitive Intellett jum Schauen, welches biefe überwindet, hinaufgetrieben und damit dem Glauben und der übernatürlichen Erleuchtung mehr angenähert als ratsam ift. Dabei findet der thätige Berftand nicht seine rechte Stelle, der auch schaut, aber sein Feld im Sinnlich= gegebenen hat, und beffen Erkenntniffe ber Ausbildung burch bas distursive, rationale Denken bedürfen. Auch fein Objett, das Intellegible in den Dingen, balt nicht recht Stand, da es porzugsweise als bewegtes, in Evolution begriffenes angesehen wird, so baß die Borftellung nicht fern liegt, das Wefen der Dinge, welches verftanden werden soll, sei das Werden berselben, womit wir in ben herakleiteischen Fluß der Dinge gurudgeworfen sein murben. So anregend der Gedanke ift, daß die intellegiblen Inhalte, mit benen die Mathematik zu thun hat, nicht etwas Starres, sondern Miefendes, ja Zeugendes, weil Belebtes find, ber Gedanke, ben ein neuerer Philosoph als das Pringip der "tonftruttiven Bewegung" burchzuführen suchte, so tann er seine Fruchtbarteit erft bethätigen, wenn die aristotelisch-scholastische Lehre von der materia intellegibilis ber Großenbestimmungen intatt bleibt 1) und Sein und Wirten, actus primus und actus socundus auch hier ftreng auseinandergehalten werben; sonst greift bie Borftellung Blat: bas Wirken wirkt, die ebenso verkehrt ift, wie die verwandte: das Werden ift.

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 32, 5 und II, §. 71, 5 a. E.

Ricolaus' Schrift de docta ignorantia rief nicht lange nach ihrem Erscheinen eine Gegenschrift von aristotelisch-scholastischer Seite hervor, beren Berfasser Johannes Bencchi ist. Sie richtet sich auch gegen die kirchenpolitischen Anschauungen des Cusaners, die auf dem Basler Konzil inkorrette waren, aber nachmals besserer Einsicht wichen. Die metaphysischen Einwände Bencchis galten der pantheisserenden Richtung von Nicolaus' Spekulation und bestimmten ihn zu manchen Modisitationen, wie wir dies aus der Berteidigungsschrift: Nicolai de Cusa Apologia doctae ignorantiae discipuli ad discipulum, ersehen, welche in den Ausgaben der älteren Schrift angehängt ist.

Die Historiker der Philosophie überschätzten der Mehrzahl nach die cusanische Spekulation, weil sie ihr die Abwendung von der Scholastik zum Berdienste anrechnen. Berdienstlich ist jüngst diesen Ansichten Gloßner in seiner Schrift: "Nicolaus von Cusa und Marius Nizolius" 1891, entgegengetreten; daß die spekulativen Nißgrisse des Cusaners nicht die Korrektheit seiner Theologie tangieren, hat Übinger in der trefslichen Arbeit: "Die Gotteslehre des Nicolaus Cusanus" 1888 nachzuweisen unternommen.

4. Als der eigentliche Erneuerer der pythagoreischen Spetulation wurde von den Zeitgenossen Johannes Reuchlin, der Begründer des griechischen und hebräischen Studiums in Deutschland, † 1522, gehriesen. Tu es, redet ihn P. Mosellanus, der Leipziger Humanist, an, ille Capnio 1), in quo vetustus ille Pythagoras revixit, in quo Plato reviguit, in quo divus Hieronymus refloruit; breviter quidquid usquam gentium philosophiae olim erat in pretio, in te velut renatum miratur mundus. Reuchlins Borbisdung war aristotelisch; auf die pythagoreischen Lehrschriften über Musik wies ihn sein bedeutendes musikalisches Interesse. Er schäfte Ricolaus' Philosophie und bezeichnete ihn als

<sup>1)</sup> Die Gräzisierung des Ramens Reuchlin, verstanden als: Ileiner Rauch, also καπνίον von καπνός, hatte Hermolaus Barbarus im Geschmade der Zeit vorgenommen.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

Germanorum philosophissimus archiflamen dialis. In Florenz lernte er durch Ficinus Platon schäßen, in Rom externte er das Hebraische und vertiefte sich in die kabbalistischen Bücher. Die Zahlenspmbolik derselben faßte er, wie jene Zeit überhaupt, als die Hinterlage der phthagoreischen Philosophie, auf deren Studium er sich damit hingewiesen sah.

Der Zutritt des kabbalistischen Slements unterscheidet seine Spekulation von der des Nicolaus von Cusa, an die er sich in anderen Punkten anschließt; so in der Lehre von der Koinzidenz der Gegenteile. Aber Reuchlin treibt den Gegensatz der diskursiven Bernunft und des intuitiven Intellekts noch höher hinauf als sein Borgänger. Die logischen Regeln gelten ihm als Krücken, die Bernunfterkenntnis für unsicherer als die sinnliche. Er bekämpft Aristiteles und die Scholastiker; er spokket derjenigen, welche von Syllogismen leben, wie der Ochse vom Heu.

Reuchlin nennt seine bem Papfte Leo X. gewidmete Schrift De arte cabbalistica id est de divinae revelationis ad salutiferam Dei et formarum separatarum contemplationem traditae symbolica receptione 1517. Er giebt seiner Darlegung die Form eines Gespräches, welches er in Frankfurt a. M. gehalten bentt, und zwar von einem Griechen, Philolaus ber Jüngere genannt, einem gelehrten Juden, Ramens Simon und einem Muhammedaner, Marranus geheißen. Es werden die tieffinnig=poetischen Anschauungen der Rabbalab bargestellt und mit griechischen Philosophemen in Berbindung gebracht in nicht immer begründeter, aber anregender Beise. Der Urgrund von Allem ift die Eins, aus ber die tosmischen Bablen bervorgehen, worauf die Weltordnungen beruben, von denen jede höhere immer das Borbild der niederen ist: Mundus superior complectitur superas essentias incorporeas, divina exemplaria et orbis hujus sigilla, quorum instar omnium rerum inferiorum facies sunt factae, quae Pythagoras appellavit άθανάτους πρώτα θεούς i. e. immortales prima deos, velut principia rerum, ex mente divina productas ideas, ut sint essentiales άρχαl, principatus et origines habitantium corpora i. e.

specierum compositas hujus mundi res informantium 1). — Bas Pythugoras die Tetraktys nannte, sei die Idealwelt im göttlichen Beifte, die Welt Axiluth der judischen Gebeimlehre. Da das Riedere von seinem höheren Vorbilde bedingt ift, so muß es sich deffen Ginfluffe öffnen und bingeben; die Wefen muffen Lobgefang fagen, um die himmelsträfte in fich hineinzuleiten. Quo fit ut omnia vitam habentia suo instinctu sursum tendant et omnia vitam influentia vergant deorsum 2). Reuchlin weist auf die Analogie biefer Intuition mit den Anschauungen der areopagitischen Bücher hin, wobei er die Pothagoreer für das Bindeglied hält 3). dort wird ein unausgesetztes Geben und Empfangen gelehrt, gleichfam eine ftetige spirituelle Buterbewegung, beren Trager die Einzelwesen find; das Dasein dieser wird als ein reelles, positives, nicht bloß geliehenes gefaßt; benn wer empfangen, haben, geben foll, muß Dasein haben; die Wirklichkeit der ju- und weiterströmenden Büter verbürgt die Existenz von deren Trägern und verleiht ihnen einen absoluten Wert 5). Die areopagitische Weltanschauung vermeidet dadurch den Monismus und man muß auch Reuchlin einräumen, daß er, obwohl er viele unstatthafte monistische Wendungen hat, doch tein pantheistisches Weltbild giebt. Freilich eine befriedigende Bestimmung des Berhältniffes zwischen der Gins des Urgrundes und Bott-Schöpfer läßt er, wie feine Borlage felbft, vermiffen; die Intuition überwuchert die Ontologie.

Die dialogische Form der Darstellung ermöglicht es Reuchlin, auch Ansichten zu Worte kommen zu lassen, die er nicht gerade zu den seinigen gemacht hatte. So sehlt nicht die magisch-theurgische Seite der Rabbalah, für welche der Zeitgeist besonders empfänglich war, und Reuchlins Buch hat den Zauderern vom Schlage des Johannes Faust und Wagner vorgearbeitet. So ist es den Theologen nicht zu verargen, wenn sie dem Strome von Aberglauben,

<sup>1)</sup> De arte cabb. p. 3056 des den Werten der beiden Picus, Basel 1573, fol. beigegebenen Abdrucks. — 2) Ib. p. 3016. — 8) Ib. p. 3052. — 4) Bd. II, §. 59, 7. — 6) Bd. I, §. 12, 7.

ber sich von dieser Art Pythagoreismus aus ergoß, entgegentraten, was besonders die Kölner Dominikaner thaten, die allerdings mit ihrer Forderung, die jüdischen Bücher zu vernichten, zu weit gingen.

Diese Schattenseiten hebt H. Ritter mit den Worten hervor: "Beraleichen wir diese Theosophie mit der mpstischen Theologie des Mittelalters, von welcher sie ihre Herkunft hat, so wird jene leicht zu turz tommen. Die Erweiterung ber Quellen, burch welche man ihr die Beheimnisse des Göttlichen zu eröffnen suchte, des Pothagoras, der Rabbalah und mancher anderen Geheimlehren, kann uns nicht gunstig für fie stimmen. Wir finden baraus nur eine Masse bes Aberglaubens geschöpft, welcher im XV. und XVI. Jahrhundert in fleigenbem Grade auch im Rreise ber wiffenschaftlich Gebilbeten ber Gemüter fich zu bemeistern anfing. Biel rührender spricht uns bie fromme Innigkeit ber alten Myftiker an, als bas träumerische Bühlen der Theosophie in Worten, Buchstaben, Zahlen und Zeichen. Um wie viel bedeutsamer mar der Inhalt, welchen jene verarbeiteten, wenn fie aufforderten, uns in uns felbft gurudgugieben und in bem tiefften Grunde unferer Seele Bott an fuchen" 1). Aber Ritter findet darin einen Fortschritt über die Doftit des Mittelalters, daß nunmehr auf den Bertehr mit den Dingen ein größeres Gewicht . gelegt wird, nach beren Sinn und Gebanken ber Neupythagoreer eifrig fpaht, und auch barin, daß die Überlieferung ber Weisen als Erganzung bes inneren Schauens herangezogen wird. Letteres ift insofern nicht neu, als die echte gesunde Mpftit jederzeit in der Tradition und dem gesethaften Elemente bes Glaubens ihre hinterlage suchte; aber neu ift allerdings der Ausblid auf die Weisen aller Generationen und Bolter, welche fich verftandnisvoll bas Beheimnis von der Signatur der Dinge zuflüstern. Wenngleich auch hier bie Phantafie mit im Spiele ift, fo zeigt fich boch ber Drang nach hiftorischem Berftandnisse ber hochsten Prinzipien, ber ben Ibealismus der Renaffance caratterisiert.

<sup>1)</sup> Geschichte ber Philosophie IX, 1850, S. 321 f.

5. Der pythagoreischen Anschauung, bag bas Geset ber Leier und des Rosmos das nämliche sei, entlehnt die umfassendste Darftellung ber burch bie Alten und die Rabbalah angeregten Spetulation, ihren Titel und ihre Gliederung: das Wert des Franzistaners Georgius Benetus aus dem Saufe Zorzi: De harmonia mundi totius cantica tria, nicht, wie man erwarten konnte, ein Bedicht, sondern eine Lehrschrift, deren drei Teile Gefange genannt werden und nach den liturgischen Tongeschlechtern in je acht toni zerfallen. Das Werk ift dem Bapfte Clemens VII. gewidmet und erschien 1525 zu Benedig, in zweiter Ausgabe in Baris 1543; eine Reihe von anstößigen, besonders die Christologie betreffenden Aufftellungen zog ihm die kirchliche Zensur zu, was zur Folge hatte, daß es felten geworben ift 1). Der Berfaffer ift in ber antiken, ber rabbinischen und der arabischen Litteratur wohlbewandert; scholaftisch geschult, sucht er aristotelische Lehren mit seiner Grundanschauung zu verbinden. In der Deditation fagt er, er wolle nur die alte, weisen und heiligen Männern durch Gott tund gewordene Lehre in neuer Form vortragen (antiqua nove tradere cognita divinitus vere sapientibus et sanctis); er folge in dem, was die Sinnenwelt angehe, den Lehrsätzen der Beripatetiter, in der himmelskunde den Aftronomen, in den Anschauungen über die Übereinstimmung der Raturmesen (rorum naturalium concordia) der Geheimlehre, in denen über den Einklang (concentus) der Gestirne den Musikern, in dem, was die höheren Beifter und die gottlichen Dinge angeht, ben Propheten und Beiligen. Er folieft sich ber rabbinischen Aberlieferung an, daß Moses außer dem Gefete eine geheime Weisbeit offenbart worben fei, die ben Wegweiser biete zum Auffteigen vom Sinnlichen zum Überfinnlichen per cognatos numeros et proportiones harmonicas, und ben Grundftod bilbe für die sensa moralia, allegorica et anagogica, welche nachmals die Beifen der Sebraer und anderer Bolter gefunden.

<sup>1)</sup> Für die folgende Darstellung wurden die in der Münchener Staatssbibliothet befindliche venetianische Ausgabe und der Auszug in Bruckers Historia critica philosophiae IV, 1, p. 374—386 benutzt.

Den Ausgang nimmt er von den Zahlen, nach denen alles geordnet sei, und die ebensowohl der hoberen Welt verwandt seien, als fie die modi und naturae der Erbenwelt bestimmen 1). Durch den numerus rationalis, der unserer Seele eingesenkt ift, und bas Berhältnis, proportio, das wir zu den Dingen haben, ift uns deren Erkenntnis möglich 2). In ben Tonen ergreifen wir die Rablen und Berhältnisse unmittelbar und intuitiv; was das rechnende Denken, ratio; trennt, erfaßt bas Ohr auf einmal und die harmonie, b. i. ber Afford, bilbet barum die Wirklichkeit, in ber alles auf einmal ift, getreuer ab, als ber Gebante. Bon ber Gins laufen die Zahlen aus; die Zwei ift die erste Anderheit, alteritas, und die natürliche Zahlenreibe in ihrem arithmetischen Fortschritte ist ber Ausbrud für die Fulle ber Dinge. In ihr liegen aber auch bie Anotenpuntte der geometrischen Reihen und Proportionen, in benen sich die Zahlen zu Gruppen und Einheiten verflechten. Unter diesen Reihen nimmt die harmonische eine Sonderstellung ein, deren Anotenpunkt ber harmonische Mittelwert bildet und beren Schluß in gewiffem Betracht zum Anfang zurudtehrt: jenes Mittel vernimmt das Ohr als Quint, ben Schluß als Ottav. Diefes Berhältnis ift die opisex musica proportio, in der sich die Identität Ausdruck giebt 3). Die drei Mittelwerte find für unsere Ertenntnis die handhaben: bas arithmetische Mittel ift bem zusammenfaffenden Begriffe verwandt, durch ben wir die Formen ergreifen; die den Formen proportionalen Wirtungen und Krafte ber Dinge erfchließt uns die geometrifche Proportionale, das Dag im engen Sinne; durch ben harmonischen Mittelwert erkennen wir die Strebungen und Rudftrebungen ber Dinge, ihr Gewicht, in bem fie ruben und fich felbft gleich find 4).

Die Einheit im höchsten Sinne eignet Gott, der zugleich die höchste harmonische Fülle in sich birgt; aus der Fülle, foecunditas,

<sup>1)</sup> Harm. mundi Cant. I, prooem. — 2) Ib. Cant. III, tomi 2, caput. 1. — 3) Harm. m. I, 5, 11 u. s.; vergl. Bb. I, §. 18, 2. — 4) Ib. 5, 16.

des Gegebenen, erschlieft unsere Vernunft ein foocundissimum, das die Alten mit Recht als Pan, xav, die Allheit, bezeichnet haben 1). Das Innenleben Gottes erzeugt die Dreiheit, er spricht fich aus im Worte und faßt fich mit ihm in der Liebe zusammen 2). Im gottlichen Worte find die Ibeeen beschloffen, die Archetype ober Siegel der Wesen; Platon hatte recht, von Ideeen zu lehren, und sie find gegen die Einwürfe ber Gegner zu verteidigen 3). Die Rahl ber Weltschöpfung ift die Sechs; der Gliederung der Welt liegt die Drei und die Reun zu Grunde; es giebt einen mundus supercaelestis, von den neun Engelordnungen gebildet, einen mundus caolicus, die neun Firmamente umfassend, und einen mundus elementaris, aus ben vier Elementen aufgebaut und die fünf Ordnungen ber Steine, Metalle, Mineralien, Pflangen und Tiere in fich begreifend 3). In Gott find die tosmischen Kräfte sominaria rerum et producendorum ideae et origines; in ben Engeln distributae facultates, in den Firmamenten virtutes, in der Ratur der Dinge somina, in der Erdenwelt formae 4). Die Firmamente bilben eine den Tonen entsbrechende Reibe; barmonischen Charafter, concentus, hat sowohl ihr Abstand untereinander. distantia, als das Zusammenstimmen ihrer Bewegungen, consonantia motuum 5).

Alle tosmischen Faktoren sind in wunderbarer Weise im Menschen vereinigts). Seinem Geiste eignet die Sieben, der platonische Heptachord; als Ebenbild Gottes hat er Anteil an dessen Einheit; zwei Bewegungen bedingt sein Berhältnis zu Gott: den progressus von ihm und den regressus zu ihm; zwei andere das Berhältnis zu sich selbst: den Ausgang aus sich, egressus, und die Rückehr zu sich, rotrocossio; wieder zwei sein Berhältnis zu den Dingen, deren Erkennen und Gestalten?). Im Menschen sind alle Elemente in reinerer und höherer Weise vereinigt; seine Kräste sind auf die Welt hingeordnet: die Sinne auf die Elemente, die Be-

<sup>1)</sup> Harm. m. I, 7, 4. — 2) Ib. 6 u. 7. — 3) Ib. II, 1, 6 sq. — 4) Ib. 3, 16. — 5) Ib. I, 8, 15. — 6) Ib. 6, 1. — 7) 5, 9.

standteile des Körpers auf die Ordnungen der Naturwesen; sie stehen aber auch mit den Gestirnen im Zusammenhang 1). Das Kunstwerk des Menschenleibes ist das Archetyp für die Künstler, die bildenden sowohl als die Architekten 2).

Der Mensch ist das Band für die Fülle der Wesen und der Kreis dieser ist erst geschlossen, seit Gott Menschengestalt angenommen hat. Christus ist das Leben aller Wesen; seine Wurzel die Gottheit, sein Stamm das Wort, seine Blätter die Ideeen, seine Früchte die Gnaden. Im Menschen werden drei Kräfte unterschieden: die virtus intolloctiva, das Göttliche im Menschen, die anima animalis, das Lebensprinzip, und das Bindeglied beider, der spiritus.); diese letzte Seelenkraft ist der Träger der sittlichen Entschlüsse, die gut sind, wenn sie sich dem Göttlichen in uns, bose, wenn sie sich der niederen Kraft zuwendet; jenes Göttliche kann nicht sündigen und nicht den Strasen der Ewigkeit verfallen.

Hier macht sich der beirrende Einfluß der vorchristlichen Anschauungen geltend, denen Zorzi Raum giebt; sie bringen ein naturalistisches Element in seine Mystit, dessen er zwar Herr zu werden strebt, indem er den Anschluß an die Mystit des Mittelalters sucht, gerade wie er in aristotelischen Lehren einen Schutz gegen das Abgleiten in den Monismus zu sinden hosst. So schließen sich auch hier die neuen Anregungen und die ererbten Einsichten nicht zur richtigen Einheit zusammen, allein Zorzis Wert ist doch ein bedeutsames Denkmal jener ringenden Zeit und ein Ausdruck von deren besseren Elementen.

6. Wo der Phthagoreismus von der Kabbalah mitbestimmt wurde, herrschte das kosmologische Interesse vor und kamen die metaphysischen Anregungen, welche Nicolaus von Cusa gegeben hatte, nicht zur Geltung. Dazu bedurste es aristotelischer Schulung und diese war im XVI. Jahrhundert in Frankreich mehr als in Deutschland vertreten; ein französischer Aristoteliker, der Picarde

<sup>1)</sup> Harm. m. I, 6, 5 sq. — 2) Ib. III, 1, 1. — 8) 2, 4. — 4) 5, 1. — 5) 5, 2.

Jacques Lefebre, genannt Faber Stapulensis, + 1537, besorgte eine Herausgabe ber cusanischen Schriften und sein Landsmann und Schüler Charles Bouillé ober Bouelles, genannt Bovillus, + 1553, bilbete Nicolaus' Anschauungen in ariftotelischem Sinne fort. Bovillus ift ein namhafter Mathematiker; er fcrieb ein geometrifches Lehrbuch 1) und untersuchte die Cyfloide, d. i. die Rurve, welche ein Puntt eines rollenden Rades beschreibt, die bereits Ricolaus beschäftigt hatte 2); über philosophische Gegenstände hat er nur kleinere Schriften hinterlaffen, mit gablreichen symbolischen Figuren ausgeftattet, aber teineswegs phantastischer Traumerei nachhängend, fondern von Cusas Geift geleitet 3). Diesen seinen Borganger nennt Bovillus vir cum in divinis, tum in humanis disciplinis prae cunctis admirandus 4). Er schließt sich ihm in ber Anficht an, bak in ber bochften Ertenntnis bie Begenfage gufammenfallen, aber er will fie barin nicht erlöschen, sonbern ihre Berhältniffe bewahren lassen; er sucht eine ars oppositorum, welche die coincidentia et proportio oppositorum behandeln soll 5). Er betont bie wechselseitige Beleuchtung, Die sich Gegensate gewähren, und forbert das committere opposita, ut illustrentur; mit seinem Begenfat jufammengebracht, fpringe gleichsam ein Begriff ju sich felbft zurud, eine Bewegung, die Bovillus antiparistasis nennt 6). Die cufanische Anficht, daß die zerlegende Bernunft bem einigenben Berftande vorarbeite, bilbet er ju ber Anschauung um, dag wir bei unferem Ertennen der Wahrheit, wenngleich nur vorübergebend, Gewalt anthun und daß barum unser Mitrotosmus zu dem Matrotosmus in burchgangigem Gegensate ftebe 7). Deutinger, ber in seiner Schrift "Das Brinzip der neueren Philosophie und die driftliche Wiffenschaft" 1857, auf Bovillus' Bedeutung besonders hingewiesen bat, giebt beffen Erkenntnislehre Die folgende Faffung: "Die Dinge find im Raume und in der Zeit nebeneinander und auseinander.

<sup>1)</sup> Geometriae introductionis libri VI, zuerst 1503. — 2) Cantor, Borles. über Gesch. der Math. II, S. 351. — 8) Eine Sammlung derselben erschien 1510 bei Heinrich Stephanus in Paris. — 4) Op. fol. 192 b. — 8) Ib. fol, 93 b, 77 a. — 6) Fol. 72 b; 83 b. — 7) Fol. 84 b u. 48 a.

So aber können fie nicht in die Bernunft eingehen, die fich zur Bielbeit verhält, wie der einfache unausgebehnte Bunkt zum ausgebehnten Raume: Es wird von der Bernunft nicht die Bielbeit an fich aufgenommen, sondern immer nur die Einheit, aber das Bild, welches die Vernunft von dem einzelnen Dinge auf die Rückeite ihrer felbst, auf bas Gebächtnis, wirft, unterscheidet fich von jedem neu aufgenommenen Bilbe und es entsteht burch bie wiederholte Bernunftthatiakeit, durch Wiederholung der Einheit die Vielheit. So erhalt burch die selbständige Bergegenwartigung dieser Bilber die Bernunft neben ber Einheit auch die Erkenntnis der Bielheit und bes Unterschiedes, aber in umgekehrter Ordnung und in umgekehrten Berhältniffen..., in benen die Bilber bei bem Durchgange burch das an sich einheitliche Organ der Aufnahme in ihrer inneren Spiegelung gerade die entgegengesette Stellung von der, welche sie vor ihrem Eingange in die Bernunft eingenommen hatten, erhalten" 1).

Hier ist der Anschluß an Ricolaus ersichtlich, nur erscheint die Ausarbeitung der Erkenntnis in Gegensäßen nicht als ein Mangel, sondern als die Aufgabe unseres Erkennens. Daß Bovillus durch die Betonung des Gegensäßes der Seinsweise der Dinge mit ihrer Erkenntnisweise in gewissem Betracht die herbartische Ansicht vorwegnimmt, daß wir unsere Ersahrungsbegrisse als widersprechende in Seinsbegrisse umsehen müssen, hat Deutinger mit Recht bemerkt 2). Nur besteht der tiefgreisende Unterschied, daß Herbarts Anschauung nominalistisch, Bovillus' dagegen realistisch ist; nach ihm sind die Dinge, die wir sozusagen, geistig einschmelzen, ursprünglich geistig. d. i. durch den göttlichen Geist geworden; sie kehren bei uns aus ihrer Beräußerung in ihr ansängliches Element zurück: Omnia prius fuerunt in intellectu et, extra intellectum facta, tandem in intellectum revertuntur 3); die schöpferische Thätigkeit Gottes beschreibt einen Kreis, indem sie von Gedanken anhebt und

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 411. — 2) A. a. C., S. 304; vergl. unten §. 109, 4. — 3) Op. fol. 12.

die vernünftige Areatur dazu bestimmt, das Geschaffene wieder in den Gedanken zurückzunehmen.

Merkwürdigerweise betritt Bovillus auch die Afade eines anderen neueren Denkers, Begels, und zwar sowohl mit seiner Lehre von der Antipariftafis, also dem Zurudspringen des Begriffes auf fich felbft auf Grund ber Berührung mit feinem Gegensate 1), analog dem dialettischen Prozesse bei Begel, als auch mit seiner Erörterung bes Berbaltniffes von Sein und Richts, welches Begel zu feinem Ausgangspunkte macht. In einem Auffate, Libellus de nihilo, führt er aus, daß das Nichts für das Denten der fruchtbarfte Begriff ift, weil es bei ihm nicht fteben bleiben kann, indem wir das Richts nur als Negation von Etwas benken können. Das Denken negiert das Richts und setzt ihm ein Sein gegenüber; die Bewegung, die es badurch erhalt, lagt es nicht jur Rube tommen, bis es beim absoluten Sein anlangt, b. i. bei Bott. alfo bem natura foecundissimum, bem vollen Gegenfate bes Richts als bes ratione foecundissimum 2). Auch hier aber besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen bem Philosophen ber Renaffance und bem modernen Schulhaupte; Bovillus fpricht nur von einem Ablaufe ber Bedanken in uns, bem objektiv ein ruhendes Sein entspricht, Begel bagegen lehrt eine Bewegung ber Begriffe als solcher, welcher ber Denter nur juschaue; jener ift gemäßigter Realist im Sinne ber großen Scholastiter, biefer erzeffiver Realist und steht Erigena und Wykleff näher. Auch in ber Behandlung bes Gegenstandes geben beibe auseinander. Segel macht aus dem Umschlagen bes Richts in das Sein ein Lehrftud; Bovillus sieht in seiner Untersuchung nur eine Übung bes Scharffinns und er ichließt fie mit ben von sofratischer Fronie gewürzten Berfen:

> Accipe de nihilo praesens quaecunque libellus Dictat et haec nitido, te precor, ore lege. Nil cecini, nil ipse audi, tu nil lege, lector, Scribe nihil, dic nil et meditare nihil!

<sup>1)</sup> Unten §. 108, 1. - 2) Op. fol. 71. Deutinger a. a. O., S. 413.

Ricolaus' und Bovillus' Untersuchungen können ebensowohl zeigen, wie mächtig der Pythagoreismus in der Renässancezeit die Geister angeregt hat, als sie andrerseits beweisen, wie nachhaltig das metaphysische Interesse war, welches die Scholastik gepflanzt hatte. Wenn sich bei ihnen Altes und Neues noch nicht richtig versbinden, so kann doch ihre Spekulation darauf hinweisen, daß eine solche Verbindung möglich ist und gesucht werden soll.

## Ginfing bes Buthagoreismns auf Mathematit und Aftronomie.

1. Die mathematische Spekulation, welche durch die erweiterte Renntnis der Alten angeregt wurde, trug nicht bloß in der Philosophie, sondern auch in den mathematischen Wissenschaften wertvolle Früchte und es besteht zwischen beiden Gebieten, dank der Berknüpfung, in welche sie die Alten und, ihnen folgend, die Scholastiker gesetzt hatten, eine mannigsaltige Wechselwirkung, eine Erscheinung, an der man gemeinhin vorübergeht, weil sie dem neologischen Interesse, mit welchem man die Renässanceperiode behandelt, nichts darbietet. Die Geschichte der Mathematik und die der Astronomie können hier die historische Philosophiesorschung an ihre Versäumnis mahnen. Das Werk von M. Cantor giebt lehrreiche Ausschlässer die mathematischen Arbeiten der Renässancezeit, zwar leider ohne Rücksicht auf das spekulative Element, aber doch auch in dieser Richtung dankenswerte Fingerzeige bietend.

In der Mathematik bedeutet die Renässance keineswegs einen Bruch mit dem Mittelalter; der Cusaner knüpste an Probleme an, welche Bradwardina in seiner Arithmetica speculativa behandelt hatte 1); der Liber abaci von Leonardo von Pisa, geschrieben 1202, bezeichnet noch langehin einen Markstein der Entwickelung: "Jahrhunderte hindurch ist die Nachwirkung dieses merkwürdigen Buches unmittelbar zu erweisen; die von Leonardo

<sup>1)</sup> Oben §. 87, 2.

gebrauchten Beispiele sind von zähester Lebenskraft und haben, teil-weise selbst aus grauester Bergangenheit stammend, weitere Zeit-räume durchlebt, als die stolzesten Bauten des Altertums")— ein Zeugnis sür die Kontinuität, mit welcher sich die echte Wissenschaft entwickelt. Dem Dominikaner Jordanus Nemorarius, aus demselben Jahrhundert, stellt Cantor das Zeugnis aus, daß er die euklidischen Elemente genau gekannt habe, und knüpft die Bemerkung daran: "Wan darf für einen Zeitraum, der bis tief ins XVI. Jahrhundert sich erstreckt, den Saß aussprechen: je mehr wissenschaftlicher Sinn einer Zeit oder einer einzelnen Persönlichkeit innewohnte, um so gründlicher würde Euklid studiert").

Die Erweiterung des Studiums des Altertums traf so die Mathematiker ber alten Schule nicht unvorbereitet; aber es brachte boch, zunächst im Gebiete ber angewandten Mathematik, auch neue Ausblide und Aufgaben. Der Franzistaner Luca Paciuolo faßte bas alte Lehrgut in seiner Summa de arithmetica, geometria, proportioni et proportionalita 1494 zusammen, veranstaltete aber auch eine neue Gutlibausgabe, schrieb über bie Bautunft sowie de divina proportione, d. i. den goldenen Schnitt, und wurde bei seiner Arbeit von teinem Geringeren als Leonardo ba Binci unterftütt, der ihm die Figuren zeichnete 3). Auch andere große Runftler bethätigten fich auf bem Boben ber Mathematit, fo Albrecht Durer, welcher über Berfpektive und über die menschlichen Proportionen forieb 4). Machte sich so die Renäffance der Runft geltend, so spendete auch die der Philologie ihre Gaben; neue Ausgaben der alten Mathematiker, soweit sie philologische und Sachkenntnisse verbinden, bezeichnen für die Entwickelung der Wissenschaft mehrfach Wenbepuntte; die Gutlidausgabe des deutschen Jefuiten Chriftoph Schluffel, genannt Clavius, + 1612, mit ihren Erweiterungen und ihrer forgfältigen Würdigung ber älteren Arbeiten "läßt sie noch heute für geschichtliche Untersuchungen bas

<sup>1)</sup> M. Cantor, Borlesungen über Geschichte ber Mathematif II, 1892, S. 5. — 2) Das. S. 77. — 3) Cantor a. a. O., S. 281. — 4) Das. S. 421 f.

Beiwort der Unentbehrlichkeit verdienen" 1). Die Diophantüberjezung Wishelm Holzmanns, genannt Aplander, † 1575, stellte neue Probleme in den Gesichtskreis 2); die Bemühungen Albert Girards, † 1633, und des berühmten Pierre de Fermat, † 1665, um die Wiederherstellung der euklidischen Porismen, verslechten sich mit weittragenden Forschungen 3).

2. Die antite Mathematik konnte nicht wiedererweckt werden, ohne daß fich auch ber fpekulative Beift, ber fie belebt, von neuem geregt hatte, und dieser hat bei ben epochemachenben Entbedungen jener Zeit wesentlich mitgewirft. Eines der fruchtbarften Prinzipien der neueren Mathematit, das Prinzip der Analysis, ift antifen und zwar platonischen Ursprungs. Bon Platon wird berichtet: "Er gab zuerst bie Untersuchung mittels ber Analysis bem Thafier Leodamas an die Hand" 4). Sie bestand barin, bag man das Gesuchte als gegeben annahm und auf seine Bedingungen bin untersuchte, beren Rompleg babei aufgelöft wurde 5). Das Charatteriftifche ift die vorgreifende Unfegung bes Besuchten, und es ware im Grunde ber Name Prolepfis bezeichnender als Ana-Infis, da die Auflösung des Bedingungstompleres, den man mit der Bulfe jener Ansetzung vollzieht, erft ein zweiter Schritt ift. Es beruht bies Berfahren auf ber Hintanfetung bes Unterschiedes von: gesucht und gegeben, befannt und unbefannt, ber für bas Subjett aufdringlich genug ift, aber bier bem Bedanken weichen muß, daß er den Denkinhalt nicht berührt und baber im Grunde sekundar ift; insofern ift diese Analyse eine Frucht ber realistischen Anschauung Platons: Gesuchtes und Gegebentes sind beibe vonra, intellegible Inhalte, Ibealien und darum in die nämliche Operation einbeziehbar.

Auf dem analytischen Prinzipe beruht nun das Finden von Unbekannten aus Gleichungen; die Unbekannte wird vorgreifend angesett, nach ihrer Berstechtung mit den bekannten Größen unter-

 <sup>1)</sup> Cantor, a. a. O., S. 513. — 2) Daj. S. 507. — 3) Daj. S. 604 j.
 4) Diog. Laert. III, 24. — 5) Procl. Comm. in Eucl. I.

sucht und banach bestimmt. Mittelalterliche Rechenbücher nennen bie unbefannte Große res und bezeichnen fie in der erften Boteng mit einem Sonörtel, ben man später nach Descartes' Borgange als x fdrieb 1). Die von bem genialen Frangofen Frang Bieta, + 1603, erfundene Budftabenrechnung führte bas analytische Bringib weiter, indem fie unbestimmte Größen ansett und Operationen bamit vornimmt. Die Begriffe von Summe, Differenz, Brodutt u. f. w. hatten Mathematiter von je befessen, aber um zu operieren, mußten sie die Summen u. f. w. von bestimmten Zahlen einführen; bem allgemeinen Begriffe ftand bas spezielle Operationsobjett unvermittelt gegenüber; Bieta fouf ein Mittelglied amischen bem Begriffe und bem bestimmten Größengebilde; fein a + b ift allgemein wie ber Begriff Summe und doch Operationsobjekt wie 3+4. Es ift aber a+b eine, jeder Summierung bestimmter Größen vorgreifende Ansetzung, alfo burch analytische Betrachtung gewonnen. Bieta nennt feine Schrift: In artem analyticam isagoge, und geht von der platonischen Bestimmung aus: Analysis est assumptio quaesiti tanquam concessi per consequentia ad verum concessum. Die Buchstabenrechnung nennt er logistica speciosa, quae per species seu rerum formas exhibetur utpote per alphabetica elementa 2). Seine Unichauung ift also bie realiftische: ber Buchstabe bezeichnet das Allgemeine und dieses ift die Form, das Prinzip, Gesetz ber Sache; a + b brudt bas Wesen, die Effenz ber Summe aus, ohne Rugiehung von spezialisierenden Bestimmungen, wie fie bei 3 + 4 vorliegt.

Richt bloß die unbekannte und die unbestimmte Größe, sondern auch die veränderliche läßt sich durch vorgreifenden Ansat bezeichnen. Bei dieser kommt es nicht darauf an, sie aus dem Kompleze, in welchem sie steht, zu bestimmen, sondern ihre Beränderung mit der des Komplezes zu vergleichen, und zwar die Zu- und Abnahme der Bariablen als Maß für die des Komplezes oder der

<sup>1)</sup> Cantor, a. a. O., S. 21, 221, 723. — 2) Fr. Vietae Opera Lug. Bat. 1646 fol.

Funktion zu verwenden. So erscheint auch die Funktionslehre als Sproß der Analysis, die hier fließende Größen ansetzt und insofern festmacht, um die wirklich festen Beziehungen zwischen ihnen jelbst und ihrem Fließen zu bestimmen. In der Mathematik Platons tritt diese Aussassigung noch nicht auf, aber die Ähnlichkeit, welche die Ibeeenlehre mit ihr zeigt, die ebenfalls die festen Beziehungen im Flusse der Dinge sucht, bietet sich ungezwungen dar.

Eine Anwendung von der Buchstabenrechnung und der Runttionslehre macht die analytische Geometrie, welche von Degcartes und Fermat gleichzeitig gefunden wurde. Bei ihr weift schon ber Rame auf bas analytische Pringip bin. Die Frage ift bier, wie fich eine Linie ausbruden läßt burch Angabe ber Diftanzen ihrer Buntte von zwei rechtwintlig getreuzten Geraden; diese Diftangen find an fich allgemein nicht ansetbar, weil fie verschiedene Werte durchlaufen; nur ihr Berhaltnis ju einander ift feft und die Analpsis thut ben Schritt, auch fie felbst vorgreifend anzuseten in ben Ausdruden x und y, die in einer bestimmten Gleichung ge= Die Gleichung bezeichnet bann bas Wesen jener bunden sind. Zwischen ben Begriff bes Kreises und ben bier und jest Linie. so und so groß gezeichneten Rreis tritt die Rreisgleichung  $x^2 + y^2$ = r2 in die Mitte, allgemeinen Charalters und zugleich Objett ber Operation und "Diskuffion". Die Durchführung biefes Gedankens ift Descartes ju banten, ber in feiner Geometrie 1637 bie erfte Darstellung bes neuen Zweiges ber Mathematik giebt; mas bie Alten dafür bieten, findet dabei zum Teil Berwendung; so die sogenannte Aufgabe des Pappos 1), aber im allgemeinen legt Descartes auf den Anschluß an fie hier so wenig Gewicht, wie in seiner Philosophie. Man tann bamit ben Mangel an Rlarbeit, ben seine Geometrie zeigt, in Berbindung bringen, "die fich als eine etwas bunt gewürfelte Bereinigung ber verschiedenartigften Untersuchungen darftellt" 2). Weit mehr mit den Alten vermachsen ift Fermat, der, mit den gleichen Untersuchungen beschäftigt, die Tóποι des Apollo-

4

<sup>1)</sup> Cantor, a. a. O., S. 741. — 2) Daj. S. 723.

Billmann, Gefcichte bes 3bealismus. III.

nios und die Hoglspara des Euklid rekonstruierte 1); das Studium der archimedischen Methoden leitete ihn auf seinen Bersuch der Rektisikation von Kurven 2); seine Andeutungen zur analytischen Geometrie sind durchsichtiger als die Descartes'; er dietet die Gleichung der Geraden, welche man dei diesem vergeblich sucht 3). Fermat blickt tieser als seine Zeitgenossen in den Zusammenhang der auf die Analysis des Unendlichen gerichteten Forschungen ein 4). Darf man darin eine Frucht der Studien erblicken, die er den Alten gewidmet, welche für den Zusammenhang der Probleme ein so schafes Auge hatten? Platon sagt: do ovvontinds dialextinos: wer den Überblick zu fassen vermag, hat spekulativen Geist.

Die Anfänge der Betrachtungsweise, welche der Infinitesi=malrechnung zu Grunde liegt, traten uns schon bei Ricolaus von Cusa entgegen, und dessen Anschauung von der Evolution der Größen ist sichtlich durch pythagoreische Intuitionen bedingt 5).

3. Nicolaus' mathematische Spetulation allein kann zeigen, daß die kühnen, manchmal freilich phantastischen Bersuche der Pythagoreer der Renässance nicht ohne Frucht für die Wissenschaft blieben. Dieses Berhältnis verkennt Ritter, wenn er von Bovillus, zugleich mit Hindlick auf dessen Geistesverwandte, sagt: "Er wird wie durch Magie zu den mathematischen Begriffen gezogen, mit deren Bildern er ein unschuldiges, aber verwirrendes Spiel treibt; es ist als ahnte er die Entdeckungen, welche diese Wissenschaft bringen sollte, aber nur in unfruchtbaren Analogieen zwischen ihren Figuren und Bershältnissen und zwischen den Gedanken oder den Erscheinungen der Natur treibt er sich umher und möchte die mathematischen Geheimnisse lieber durch Anschauung als durch wissenschaftlichen Beweis entdecken". Dieser magische Zug zur Mathematik ist in Wahrsheit ein spekulativer, wennschon noch ungeklärter, und er behält selbst bei vielen mißlingenden Bersuchen diesen höheren Charakter;

<sup>1)</sup> Cantor, a. a. O., S. 744. — 2) Ersch u. Gruber, Abth. I, Bb. 43, S. 147, Artifel Fermat. — 3) Cantor, a. a. O., S. 745. — 4) Das. S. 843. — 5) Oben, §. 87, 2. — 6) Geschichte der Philosophie IX, S. 350.

§. 88. Ginfluß des Pythagoreismus auf Mathematit und Aftronomie. 51

daß die Anschauung der Reslexion vorausläuft, ist auch kein Fehler; die Entdeckungen auf diesem Gebiete haben insgesamt einen intuitiven Zug, und der ahnende Blick ging überall dem Rasonnement und der Rechnung voraus.

Wenn man Betrachtungen über das Berhältnis der arithmetischen und geometrischen Reihen anstellte, so war zwar die ontologische Auffassung derselben, wie wir sie bei Zorzi fanden, unfruchtbar, aber sie bahnte den Weg zur Entdedung der Logarithmen. Michael Stifel stellt in seiner Arithmetica integra 1544 die natürlichen Jahlen und die Potenzen von 2 untereinander und setzt die Reihen nach vorn hin in negativen und gebrochenen Größen fort:

$$-3$$
,  $-2$ ,  $-1$ , 0, 1, 2, 3, 4, 5, 6.  
 $\frac{1}{8}$ ,  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{2}$ , 1, 2, 4, 8, 16, 32, 64.

Diese Rombination ift auch noch halb spielend und von dem Interesse an den Wundern der Zahlenwelt eingegeben; sie wedt in ihm die Ahnung, daß hier ein neuer Zugang zu benfelben vorliegt, aber das prattifche Interesse des Rechenmeisters zieht ihn von der Berfolgung der Intuition ab. Stifel fagt: Posset fere hic novus liber integer scribi de mirabilibus numerorum, sed oportet, ut me hic subducam et clausis oculis abeam 1). Auch der Entdeder der Logarithmen, der Schotte John Reber, + 1617, spürt ben Geheimnissen der Zahl nach; in seiner Rhabdologia unternimmt er eine Berbefferung bes pythagoreischen Abacus; sein Buchlein über die Logarithmen nennt er: Descriptio mirifici logarithmorum canonis 1614; seine Definition der neuen numeri artificiales als proportionalium numerorum aequidifferentes zeigt, daß er sie durch Bergleichung jener beiden Reihen gewonnen hatte. Den neuen, von ihm geschaffenen Runftausbrud: Logarithmen, verstand er in dem Sinne von apiduol doziorinol, also: Rechenzahlen; erst Repler faßte ihn spekulativer — wir können sagen:

<sup>1)</sup> Cantor, a. a. D., S. 396.

pythagoreischer — als åquduol röv dóywv Maßzahlen von Berhältnissen 1).

Auf den Betrachtungen der Pythagoreer über die volltommenen Bahlen, die Dreiecks- und Bieleckzahlen 2), die magischen Quadrate u. a. beruht ein ganzer Zweig der neueren Mathematik: die Zahlentheorie. Nicht blok Bovillus ichrieb de numeris perfectis, sondern auch Carbanus, ber Entbeder ber Lösung ber tubischen Gleichungen, untersuchte fie in einem Rapitel "bon ben munderbaren Gigenschaften ber Bahlen" 3); Fermat erhielt burch die Untersuchung über biese Rablen und die Rauberquadrate den Fingerzeig zu dem nach ihm benannten Sage ber Zahlentheorie, daß jede Primzahl ben um Eins verminderten Betrag einer Potenz einer beliebigen Zahl teilt und daß der Exponent jener Poteng felbst ein Teiler ber um die Einheit verminderten Primzahl ift .). Auch Descartes untersuchte bie volltommenen Bahlen, besonders die Frage, ob fie ungerade fein tonnen 5). Auf die Lehre von den Dreieckzahlen baute Fermat die Theorie von den figurierten Bahlen, beren allgemeines Befet nachmals Bernoulli zeigte. Bachet be Méziriac, ber Herausgeber bes Diophant, ftellte eine Methode zur Ronftruttion ber Zauberquadrate auf 6).

Das antike Problem von der Berdoppelung des Bürfels, welches die delische Priesterschaft Platon vorlegte, als der Altar Apollons verdoppelt werden sollte, führte Fermat auf den Sat von der Unmöglichkeit, eine über das Quadrat hinausgehende Potenz in zwei Potenzen mit gleichem Exponenten zu zerfällen, ein Sat, dessen Beweis er haben mußte, aber nicht vorlegt und den erst nachmals die hervorragendsten Zahlentheoretiker erbrachten?). Die Untersuchungen der Pythagoreer über die regulären Figuren und Körper nahm besonders Kepler auf, der sie in kühner Weise auf die Astronomie anwandte 8). Der Gedanke der Pythagoreer, die Elementarstoffe

 <sup>1)</sup> Cantor, a. a. D., S. 67. — 2) Bb. I, §. 18, 3. — 3) Cantor, a. a. D., S. 459. — 4) Das. S. 707 f. — 5) Das. S. 714. — 6) Das. S. 700. — 7) Das. S. 705. — 8) Unten Rr. 5.

stereometrisch zu charakterisieren, für welchen die Arpstallsormen den Anhaltspunkt gegeben haben mögen 1), wurde im Sinne der Annäherung an die Arpstallographie fortgebildet; Pacciuolo modifizierte die stereometrischen Körper durch Abschneiden, abscindere, und Aufsehen, elevare, und kam damit den Bildungen der Sternsformen näher 2).

4. Die Betrachtung des regulären Fünfeds, deffen Erweiterung, dem Fünfftern ober Bentagramma, die Phihagoreer eine hohe fpmbolische Bedeutung beimaßen, hatte fie auf die Proportion geführt, welcher die Teile zweier sich schneibenber Diagonalen jener Figur aufweisen, bei benen sich ber kleinere Abschnitt jum größeren, wie biefer zum Ganzen verhält. Der Nachweis beruht auf dem pythagoreischen Sate, mit dem das ganze Lehrstüd zusammenhängt; Euklid wendet dasselbe mehrfach an und in den Runftwerken des Altertums ift es allenthalben nachgewiesen worben; boch finden wir diefe Proportion, wenigstens in unferen Quellen, nicht mit einem besonderen Namen belegt. Bon mittelalterlichen Mathematitern er= wähnt fie Campanus von Novara im XII. Jahrhundert, indem er von der mirabilis potentia lineae secundum proportionem habentem medium et duo extrema divisae spricht, welche so hohe Bewunderung bei ben Philosophen gefunden habe, weil sie, obzwar nicht rational burchführbar, doch einen so verständlichen Eintlang zeigt: diversa solida ... irrationali quadam symphonia rationabiliter conciliat 3). Bei ben Mathematitern ber Renässance taucht nun auch ber Name Diefer Proportion, wahrscheinlich aus uns verlorener Überlieferung geschöpft, auf: fie nennen fie divina proportio ober sectio aurea und behandeln biesen goldenen Schnitt gang in pythagoreischem Geifte. Paciuolo widmet ihm einen italienisch geschriebenen Aufsat, Divina proportione 1509, und versucht, ibn in ben Werten ber Baufunft, ber Schreibfunft und in ben Berhaltnissen bes menschlichen Sauptes nachzuweisen;

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 20, 3. — 2) Cantor, a. a. O., S. 313. — 8) Fr. X. Pfeifer, Der golbene Schnitt und beffen Erscheinungsformen in Mathematik, Ratur und Kunft 1885, S. 43.

er wendet überschwengliche Bezeichnungen, wie: singulare, ineffabile, innominabile u. a. dafür an und findet in der Irrationalität der drei Glieder der Proportion ein Symbol der Unbegreiflichteit der göttlichen Trinität 1).

Sehr hoch stellt das Lehrstüd Reppler, indem er es mit dem pythagoreischen Saße vergleicht, der die Goldsassung dieses Edelsteines bilde: Duo theoremata infinitae utilitatis eoque pretiosissima, sed magnum discrimen est inter utrumque; nam prius, quod latera recti anguli possint tantum, quantum subtensa recto, hoc, inquam, recte comparaveris massae auri; alterum de sectione proportionali, gemmam dixeris; ipsum enim per se quidem pulchrum est, at sine priori valet nihil; ipsum tamen promovet scientiam tunc ulterius, cum prius illud nos aliquatenus provectos jam destituit, scilicet ad demonstrationem et inventionem lateris decangularis et cognatarum quantitatum<sup>2</sup>).

Im Zusammenhange mit den Untersuchungen über die Harmonie im platonischen Timäos sindet er in der Proportion des goldenen Schnittes den Ausdruck für das Leben und dessen Exphaltung. Er sagt in einem Briese an den Leipziger Mediziner Joachim Tand: "Ein geometrisches Berhältnis besteht zwischen zwei Größen (termini), die Proportion ist die Ühnlichkeit der Berbältnisse, mithin gehören zu ihr vier Größen. Wenn die beiden mittleren gleich sind, so wird die Proportion zu einer stetigen, welche saktisch (actu) nur aus drei, der Boraussehung nach (potestate) aus vier Größen besteht. Unter den stetigen Proportionen ist nun die "göttliche" von besonderer Art, indem bei ihr von den drei Größen die beiden kleineren der größeren gleich sind oder ein Ganzes in solche Teile zerfällt, daß zwischen ihnen und dem Ganzen eine stetige Proportion besteht. Das Sigentümliche bei ihr ist, daß aus dem Größeren und dem Ganzen ein zweites Berhältnis entspringt;

<sup>1)</sup> Pfeifer, a. a. O., S. 45 f. — 2) Prodromus (Mysterium cosmographicum cap. 12 not. r. in Op. Omn. ed. Frisch) 1858 sq. I, p. 145.

denn was zuerst das Größere war, wird zum Kleineren, und was bas Bange mar, wird jum Grogeren, fo daß die Zusammensetzung das Grundverhältnis des Ganzen beibehält und dies ins Unendliche fort, so lange eben die "göttliche Proportion" eingehalten wird. Ich meine nun, daß biese geometrische Proportion das Vorbild (idea) für den Schöpfer war, um aus einer Generation eine ihr ähnliche herauszuführen in unendlicher (poronnis) Abfolge. finde das Fünsed bei fast allen Blumen vertreten, die ja der Frucht, d. i. der Zeugung vorangeben und nicht nur fich felbst jum Zwede haben, sondern wegen der ihnen folgenden Frucht da find .... Aber die Fünfzahl (quinarius) ober die Figur des Fünfecks wird in der Geometrie mit Sulfe der gottlichen Proportion tonstruiert, die ich als das Urbild der Zeugung (archetypus generationis) hinstelle. Noch mehr: zwischen ber Bewegung ber Sonne, ober nach meiner Anficht: ber Erbe, und ber der Benus, die ja ber Sonnenfraft vorfteht, besteht das Verhältnis 8:13, welches jenem nahe liegt." folgenden such Repler auch das Berhältnis von männlich und weiblich auf das von excessus und defectus, wie es jene Proportion zeige, zurudzuführen, wobei er auf Platon verweift. tnupft daran die für seine Methode bezeichnende Erklärung: "Auch ich spiele mit Symbolen und ich habe vor, ein Wert zu schreiben: Cabbala geometrica, das von den geometrischen Borbilbern ber Naturdinge handeln soll (quae est de ideis rerum naturalium in geometria); aber ich spiele so, daß ich mir bewußt bin, zu ivielen. Denn mit Symbolen wird nichts bewiesen, nichts Berborgenes in der Naturphilosophie durch geometrische Sinnbilder ans Licht gezogen, sondern es wird nur vorber Bekanntes vorstellig gemacht (ante nota accommodantur), sobald nicht mit sicheren Brunden erhartet wird, daß man nicht bloß Symbole vor sich hat, jondern scharf umschriebene Bestimmungen und Ursachen, die Eines mit dem Anderen verknüpfen" (descriptos conexionis rei utriusque modos et causas) 1).

<sup>1)</sup> Op. I, p. 377 sq.

Die neueren Forschungen über ben golbenen Schnitt, besonders bie Pfeifers, haben gezeigt, daß Replers botanische Bemertung auf bie Umbelliserae wirklich zutrifft, welche Pentandria sind und zugleich in ihrer Struktur ben golbenen Schnitt zeigen 1). Auch in ben Abständen der Planeten hat derselbe Forscher, dem die fühne Symbolit Replers gang fern liegt, Die Berhaltniffe bes golbenen Schnittes nachgewiesen 2). Es liegt in ber Anwendung jener Proportion auf das Organische gar teine Berftiegenheit; so gut fich in ben Organismen das Gefet ber Symmetrie zeigt, fo verftanblich ift auch, daß fie ein Befet ber Berjungung ber Streden aufweisen, und ein solches ist die divina proportio. Zwei wesentliche Mertmale des Organismus: die Bliederung und die Stetigkeit, sind auch charatteristisch für diese Proportion, welche eine burchgebende Bestimmt= heit der Teile durch das Ganze aufweift, wodurch fie der bezeichnendste Ausbrud für die pythagoreische, von Aristoteles aufgenommene Lehre wird, daß bas Bange bor ben Teilen ift. Go ift Pfeifer im Rechte, wenn er die icholaftifche Lehre von der Form, als dem Gestaltungsprinzipe, durch den golbenen Schnitt bestätigt fieht 3).

Die neueren Forscher, voran Abolf Zeising 4), zeigen die Anwendung des goldenen Schnittes in viel weiterem Umtreise, als Kepler andeutet: im Bau des Menschen, sowie der Tiere, in der Architektur, der Plastik der Malerei, sogar der Musik.

In der Bemerkung Replers über die Symbole ist ausgesprochen, was ihn von den Pythagoreern der reuchlinschen und zorzi'schen Richtung unterscheidet, die es bei kühnen Intuitionen bewenden lassen, ohne zu deren Beristation in der Ersahrung vorzuschreiten; sie hätten bei den alten Pythagoreern den Antried sinden können, und mehr als sie macht sich Repler deren Geist zu eigen. Über das Berhältnis von Intuition und Forschung spricht er sich näher

<sup>1)</sup> Pfeifer, a. a. D., S. 88 f. — 2) Das. S. 76 f. — 3) Das. S. 215. — 4) A. Zeising, Reue Lehre von den Proportionen des mensche lichen Körpers 1854; Der goldene Schnitt 1884; die kleineren Auffatze Zeizfings s. b. Pfeifer, a. a. D., S. 62.

- §. 88. Einfluß des Pythagoreismus auf Mathematit und Aftronomie. 57 in der Streitschrift gegen Ursus aus, wo er das Wesen der Hopposthese erörtert 1).
- 5. Die Fortschritte der Aftronomie im XVI. und XVII. Jahrhunderte werden gemeinhin mit der Tendenz dargestellt, darin den Sieg des Geistes der Neuzeit über die Irrtlimer der Borzeit zu preisen; wobei gegen die geschichtliche Wahrheit doppelt gesehlt wird: die älteren Anschauungen vom Weltganzen werden als kindische oder phantastische zu tief herabgesetzt, und den Entdeckern wird eine neologische Gesinnung angedichtet, die ihnen fremd ist.

Die Geschichte der Aftronomie des Altertums verbietet, allzu geringschätzig von den tosmischen Anschauungen der Borzeit zu sprechen; die Alten haben sich nicht - um ein treffendes Wort von Wolfgang Menzel anzuwenden — die Erde als einen Ropf unter einer mit Sternen besetzten Schlafmute vorgestellt 2). Die Magier lehrten, daß die Umläufe von Sonne und Mond nur augenfällige Bewegungen von Teilen des Alls find, von bessen Umschwung und Getriebe die Menge keine Ahnung habe 3); ber Brahmane Arjabhatta hatte die heliozentrische Ansicht und lehrte, daß sich die Planeten in einförmigen Bahnen bewegten 4); nach dem Gi benannte auch Repler anfänglich die Marsbahn: Doide. Die Orphiter und mit ihnen die Pythagoreer lehrten, daß Sterne Erden find 5), besagen also auch die Borftellung, daß die Erbe ein Stern ift. Daß die Sonne viel größer ift als die Erde und daß diese im Bergleich zur Sonnenbahn verschwindend flein ift, maren gangbare Anfichten; Macrobius fagt: Physici terram ad magnitudinem circi, per quem sol solvitur, puncti modum obtinere docuerunt 6). Die Ansicht, daß der himmelsumschwung scheinbar ift und die Erde fich um fich selbst breht, war in der pythagoreischen Schule vertreten, wenngleich nicht

<sup>1)</sup> Op. I, p. 238 sq.; vergl. Chr. Sigwart: Joh. Repler, in d. I. Schriften I, S. 182 bis 220 und R. Euden, Repler als Philosoph in den Phil. Monatsheften 1878, S. 30 bis 45. — 2) W. Menzel, Die Raturtunde im chriftlichen Geiste ausgesaßt 1856, I, S. 17. — 3) Geschichte des Idealismus, Bd. I, §. 27, 1, S. 399. — 4) Das. §. 11, 2, S. 154. — 5) Das. §. 13, 2, S. 199 u. 19, 2, S. 296. — 5) Macr. in Somn. Scip. I, 16, 10.

die herrschende, und Aristarchs Lehre von der rotierenden und fortschreitenden Erdbewegung hatte hier ihre Hinterlage 1). Wan wußte, daß die Erde den Mond anzieht, und erklärte sich den Umstand, daß er nicht zu uns herabsällt, aus einer ihn fortreißenden Bewegung nach Art jener des Steines, den die Schleuder wirst 2), eine Borwegnahme des Newtonschen Tangentialstoßes; schon Anazagoras hatte gelehrt, daß die Gestirne durch ihre Bewegung schwebend erhalten werden 3).

Die Griechen geben sich keiner Täuschung über die Mängek ihrer Astronomie hin. "Obwohl", sagt Plutarch, "die himmels-kunde so viele Förderung zu unserer Zeit erfahren hat, so wird doch die Geschicklichkeit der Mathematiker der Unregelmäßigkeiten der Bewegungen nicht Herr, da diese sich der Rechnung entzieht" (Avopalla diaperyovsa ron lopon). Rleomenes sagt in seiner Kunlund Dewola: "Es ist ungewiß, ob es nicht mehr Planeten giebt, und nur unsere Kenntnis auf die sieden beschränkt ist".

Die künstlichen Hypothesen zur Erklärung des Planetenlaufes sorderten zu verschiedenen Zeiten die Bedenken spekulativer Köpse heraus; Alfons X. von Castilien sagte scherzend, er würde das Getriebe des Himmels einsacher eingerichtet haben, und Thomas von Aquino bezweiselte die Richtigkeit der suppositiones der Sterntundigen, indem er meinte, es könne den Erscheinungen ihr Recht werden auf Grund ganz anderer, noch unbekannter Boraus-sehungen 6).

Das erhöhte Interesse der Renässancezeit für die Weisheit der Pythagoreer galt auch deren astronomischen Lehren. Ricolaus von Cusa hebt die Analogie der Sterne mit der Erde hervor und sieht in der Sonne einen erdartigen Kern, der von einer seurigen Substanz umgeben sei: Habet quandam quasi terram contraliorem

<sup>1)</sup> Bb I, §. 19, 2, S. 296. — 2) Plut. de fac. in orb. lun. 6, Moral. II, p. 1130, ed. Dübner. — 8) Diog. Laert. II, 12. — 4) Plut. Quaest. Rom. 24. Mor. I, p. 322. — 5) Boedh, Encht. ber Phil., S. 592. — 6) Bb. II, §. 74, 4, S. 452.

et quandam luciditatem, quasi ignilem circumferentiam 1), eine Aufftellung, auf Grund beren ihm Arago die Renntnis ber Sonnenfleden gufpricht 2). Über bie Bewegung ber Erbe fagt Ricolaus: "Es ift mir unzweifelhaft, daß diese unsere Erbe fich wirklich bewegt, mag es uns auch nicht so vorkommen, da wir jede Bewegung nur durch Bergleichung mit einem Feststehenden wahrnehmen konnen. Bußte man nicht, daß bas Wasser fließt und sabe man teine Ufer, wie follte man auf einem im Baffer bahinfahrenben Schiffe beffen Bewegung mahrnehmen? Darum würde es jedem. ftebe er nun auf der Erde oder der Sonne oder einem anderen Sterne, vorkommen, daß er in einem unbeweglichen Mittelpuntte ftebe, bagegen alles Andere sich bewege und er wurde sich treisende Himmelsgewölbe zurechtlegen (polos sibi constitueret), andere beim Standort in ber Sonne, andere bei bem auf ber Erbe, andere bei bem im Monde, andere bei bem im Mars und so burchmeg" 3). Damit ift jedoch nicht die heliozentrische Ansicht ausgebrückt; vielmehr benkt fich Ricolaus die Erde und den himmel zugleich bewegt, ahnlich wie wir es bei Platon finden, der sich ebensowenia die Borteile der Anschauung von der Erdbewegung eigen zu machen weiß 4). Diefer Umstand erklärt, daß Copernicus, der diefen Schritt thut, Platon und Nicolaus nicht unter seinen Borgangern nennt, da er in ihrer Ansicht eine Halbheit erbliden mußte.

6. Auf den Anschluß an Borganger legt Copernicus fonft großes Gewicht und wenn er auch den alten Anschauungen entgegentritt, so ift ihm ein hochmutiges Berabbliden auf dieselben und eine zerftorungsluftige Rritit gang fremb. Erft 3. Bruno gab ber heliozentrischen Anschauung die Wendung gegen die hl. Schrift und Die altere Wiffenschaft. Jener fagt in ber Dedication seines Buches De revolutionibus orbium caelestium, Norimb. 1543 an Bapft Baul III: "Ich habe mich bemuht, die Schriften aller Philosophen.

<sup>1)</sup> De docta ignor. II, 12; Op. fol. 22. - 2) Clemens, G. Bruno und Ric. v. Cuja 1847, S. 101. - 8) De doc. ign. II, 12 in fol. 21. -4) Bb. I, §. 26, 4, S. 394.

bie ich mir verschaffen konnte, durchzulesen, um festzustellen, ob nicht einer von ihnen die Meinung ausgesprochen habe, daß die Be-wegungen der Himmelskörper andere seien, als die Mathematiker der Schule annehmen. Da fand ich wirklich zunächst bei Sicero, Nicetas habe gemeint, daß die Erde sich bewege. Nachher las ich auch bei Plutarch, daß noch einige andere dieser Meinung gewesen. Ich will die betressenden Stellen, damit sie jedermann vor Augen liegen, sogleich beistügen. Plutarch sagt: "Die gewöhnliche Meinung ist, daß die Erde ruhe; Philolaos, der Phthagoreer, aber nimmt an, daß sie sich, wie auch Sonne und Mond in einem schrägen Kreise um das Feuer bewege; Herakleides von Pontos und der Phthagoreer Etphantos lehren auch, daß sich die Erde bewege, aber nicht fortschreitend, sondern nach Art eines Rades, so daß sie sich von Abend gegen Morgen um ihre eigene Achse dreht" 1).

An anderer Stelle sagt er, man musse sich nicht verwundern, daß die Lehre der Phthagoreer verschollen sei, da es bei ihnen Gesets war, ihre Anschauungen nur mündlich den Eingeweiheten zu überliefern <sup>2</sup>). Er selbst habe geschwankt, ob er nicht ihrem Beispiele solgen und sich an den Brief des Lysis an Hipparch halten solle, worin verboten wird, die Mysterien der Philosophie der Menge preiszugeben <sup>3</sup>). Diesen Brief kannte Copernicus aus dem Buche des Kardinals Bessarion: In calumniatorem Platonis 1469, wie er überhaupt mit den platonischen Studien der Zeit wohl bekannt war. In dem Briefe an Schoner sagt er, die Alten hätten oft ro dels wors ourges õupare geblickt <sup>4</sup>). Er billigt Platons Wort, die Astronomie sei mit göttlichem Beistande gefunden worden <sup>5</sup>). Auf Aristoteles bezieht er sich öster <sup>6</sup>). Bon pythagoreischem Geiste sind seine Worte durchweht: "Es ergab mir keine andere Anordnung eine so harmonische Berbindung der Gestirnbahnen, wie die, bei welcher die

<sup>1)</sup> Prowe, Ric. Copernicus II, S. 499. Die angeführten Stellen: Cie. Quaest. ac. IV, 39. Plut. de plac. phil. III, 13. — 2) De rev. orb. cael. I, f., in der ersten Ausgabe vergl. Prowe, a. a. O., S. 128. — 3) Prowe, a. a. O., S. 496. — 4) In der Warschauer Ausgabe des Buches de revol. o. cael. 1854, p. 203. — 5) Das. S. 526. — 6) Das. S. 510, 544 u. s.

Weltleuchte, die Sonne, die Lenkerin der ganzen Familie der kreisenden Sterne in die Mitte gesetzt wurde, wie in das Innere eines schönen Raturtempels, auf einem königlichen Thron."

Die Zeitgenossen bezeichnen Copernicus' Lehre als doctrina pythagorica und Johannes Repler hat an ihr nur auszusepen, daß sie noch nicht pythagoreisch genug ift und der Weltharmonie nicht vollen Ausdruck giebt; er sagt von sich: Ne quid de pythagorica philosophia decederet Copernico, animum adjeci ad harmoniam mundi 1). In seiner Schrift Harmonices mundi libri V, Lincii 1629, legt er die drei Gesetze dar, an welche fich fein unvergänglicher Ruhm knüpft: Das erfte geht babin, daß fich . die Planeten und Trabanten nicht in Areisen, sondern in Ellipsen bewegen, das zweite ftellt fest, daß bei ihrer ungleichmäßigen Bewegung ber radius voctor in gleichen Beiten gleiche Settoren beforeibt, und bas dritte, daß die Quadrate ihrer Umlaufszeiten fich wie die Ruben ihrer mittleren Entfernungen berhalten. Un ber Entbedung diefer Gefete hat ebensowohl Replers Pothagoreismus als seine scharfe Rombinations= und Beobachtungsgabe mitgearbeitet. Er nennt das erfte Buch bes Wertes: "Das geometrische, handelnd von den regulären Figuren, welche die harmonischen Berhältnisse tonftituieren"; das zweite: "Das architektonische ober von der geometria figurata"; das dritte: "Das eigentlich harmonische, von bem Ursprunge der harmonischen Berhältnisse aus ben Figuren und von ber Natur und ben Unterschieden der jum Gefang gehörigen Dinge, contra veteres", d. h. die antike Theorie umbilbend; das vierte: "Das metaphpsisch-psychologisch-aftrologische, von dem geistigen Wesen der Harmonicen (de h. mentali essentia) und ihren Arten in der Welt, insbesondere von der harmonie der von den himmels= körbern ausgehenden Strahlen und ihrer Wirtung auf die Natur ober auf die Erdfeele und Menschenseele"; das fünfte, "Das aftronomische und metaphysische, von ben volltommenften harmonieen

<sup>1)</sup> Anfchut, 3. Replers ungebrudte wiff. Korrefpondeng, Prag 1886, S. 59.

ber Bewegungen am Himmel und von dem Hervorgehen der Exzentricität aus den harmonischen Berhältnissen". — Mit dem Buche ließ er seine ältere Schrift vom Jahre 1596 abdrucken: Prodromus sou mysterium cosmographicum, von den Ursachen der Jahl der Firmamente, ihren Berhältnissen und periodischen Bewegungen, bestimmt nach den fünf regulären Körpern. Er sieht hier noch die Planetenbahnen als Kreise an und betrachtet sie als größte Rugeltreise, die er mit den fünf regulären Körpern derartig verschränkt dentt, daß um die Rugel der Merkurdahn ein Oktaeder liegt, um dieses die Rugel der Benusbahn, um diese ein Itosaeder, um dieses die Rugel der Erdbahn, um diese ein Dodekaeder, um dieses die Rugel der Aarsbahn, um diese ein Dodekaeder, um dieses die Rugel der Jupiterbahn, um diese ein Würsel, den schließtich die Rugel der Saturnbahn umfängt.

Über die drei teblerichen Gefete bemertt der Aftronom R. Wolf: "Die beiden erften Gefete kann man am Ende als eine bloße, wenn auch überaus glückliche Bervollkommnung der früheren Theorieen bezeichnen... Das britte ober organische Besetz war dagegen eine gang neue und man mochte faft fagen, nur bem Berfaffer bes Prodromus mögliche Leiftung" 1). Damit ift anerkannt, daß Replers fühne pothagoreifierende Bersuche ibm den Weg zur Aufftellung jenes Gesetzes gebahnt haben. Auch Whewell giebt zu, daß bie Berfuche des großen Entdeders "burch die unerschütterliche Uberzeugung, bag es ein einfaches Gefet zwischen ben Diftanzen und Umlaufszeiten ber Blaneten geben muffe, geregelt maren, fo fonderbar und phantaftisch fie auch scheinen möchten". Er schildert bas Unbehagen der rationalistisch-trodenen Gelehrten über die Berbindung von Intuition und Rechnung bei Repler: "Berschiedene Darfteller waren überrascht und unzufrieden bamit, daß Replers icheinbar fo willfürliche und phantaftische Konjekturen zu so großen, wichtigen Entbedungen geführt haben. Sie wurden erschredt durch den Bebanten, ihre Lefer konnten bebenkliche Nuganwendung machen von

<sup>1)</sup> R. Bolf, Geschichte ber Aftronomie in Deutschland 1877, S. 301.

dem Berichte über eine solche Fahrt nach dem goldenen Fließe der Erkenntnis, bei welcher der grillenhafte, eigenwillige Held scheinbar allen Gesetzen des Denkens Hohn spricht und doch schließlich triumphiert." Whewell selbst legt sich die befremdliche Thatsache mit den Worten zurecht: "Man sieht oft, daß, wenn nur überhaupt klare Begriffe über einen bestimmten Gegenstand in dem menschlichen Geiste vorherrschen, mystische Ansichten über andere Gegenstände dem glücklichen Auffinden der Wahrheit nicht eben hinderlich sind").

Bei Repler haben aber die mystische Ansicht und die ftrenge Dentarbeit einen und benfelben Gegenstand: das Geset der tosmischen Bewegung; die Intuition, geleitet von der Überzeugung, daß Das Gefet braugen mit dem Gefete in uns in Übereinstimmung fein muffe, eilt ber Forschung voraus; ber Denter vollzieht eine porgreifende Unfetung, abnlich ber platonifchen Unalpfis 2); er spricht gar nicht ben Gefegen bes Dentens Hohn, sondern überfliegt nur das reflettierende Denten; die Ertenninistraft, welche er anwendet, ift ber thatige Berftand, und biefer wirft auch nach Eindringender als Whewells Bemerkung ift das Urteil Windischmanns über das mystische und intuitive Element bei Entbedungen dieser Art: "Die größten Entbeder waren immer barauf bedacht, ihren Blid von allem, was zerstreuen konnte, abzuwenden und ihn ungeteilt auf ihre Aufgabe ju richten. Sie hatten bas entichieben großartige Streben, in ber Sphäre, wohin fie fich gezogen fühlten, bas Befentliche ber Sache aufzufaffen und vom erften treffenden Beiftesblide zu flarer Anschauung und endlich jum Begriffe bes Bangen ju gelangen. Gin folder erfter Beiftesblid ift in ber That ein hellsehender zu nennen und von Bliden biefer Art geht die tombinatorische Runft aus, welche zum näheren Berftandniffe führt. So verhält es sich bei Repler im eminenteften Sinne" 3).

Des Zusammenhanges seiner Gedankenbildung und Forschungs-

<sup>1)</sup> Whewell, Geschichte der industiven Wiffenschaft, übersetzt von Litztrow 1840 I, S. 416 f. — 2) Oben Nr. 2, S. 47. — 3) Die Philosophie im Fortgange der Weltgeschichte, Bd. II, S. 1554.

weise mit der der Bythagoreer war sich Repler bewußt und er fnupft auch ausbrudlich an ben samischen Weisen an. Go fagt er im Prodromus: "Wenn jemand meine philosophischen Beweise (rationes) ohne Beweiß ablehnen und lediglich belächeln wollte etwa darum, weil ich fie als ein Spätling am Ende der Jahr= hunderte vorbringe, während bei den alten Leuchten der Philosophie davon nichts zu finden sei, so will ich nur Pythagoras nennen, als einen Führer, Bürgen und Gewährsmann aus ältester Zeit (ducom, auctorem et praemonstratorem ex antiquissimo seculo), ber in den Schulen gefeiert murde, weil er die Borguge der fünf requlären Rörper erkannte und fie bor nunmehr zweitausend Jahren aus ähnlichen Gründen, wie ich heute, für würdig hielt, als Borbilder des Schöpfers zu gelten, und der überhaupt mathematische Dinge vom Standpunkte ber Natur (physice) und nach ihren Rebeneigenschaften (ex sua qualibet proprietate accidentaria) ansah und Außermathematisches bamit in Berbindung brachte (ac-Diesem Manne aber fehlte ein Copernicus, commodaverit).... ber zuerst die tosmischen Thatsachen richtig feststellte; hatte er ibn gehabt, fo wurde er ben Grund für jene gefunden haben; bann ware das Berhaltnis der Planetenbahnen heute fo bekannt, wie die fünf regulären Rorper und so geläufig, wie die Anficht von der Bewegung ber Sonne und bem Stillftande ber Erde" 1).

Repler wußte aber nicht weniger den Beobachter und Rechner Tycho de Brahe als Borgänger zu würdigen. Er sah sich auf die elliptische Form der Marsbahn hingewiesen, weil bei Zugrundelegung des Areises die Rechnungen Tychos einen Fehler von acht Minuten gehabt hätten. "Seitdem wir", sagt Repler darüber, "durch die göttliche Güte einen so genauen Beobachter erhalten haben, bei dem ein Fehler von acht Minuten nicht unterlaufen kann, so müssen wir dies dankend anerkennen, und da wir an diesen acht Minuten nicht vorüberkönnen, so mögen sie uns dazu dienen, das ganze Gebäude der Astronomie umzubauen").

<sup>1)</sup> Prodr. 2, Op. I, p. 125. — 2) De stella Mart. 19.

7. Repler ichließt sich nun den Pythägoreern teineswegs bloß in der Rezeption der mathematischen und musikalischen Symbolik an, fonbern er bringt bis ju ihrer ibealen Grundanichauung vor und macht fich biefe verftandnisvoll ju eigen: Bahl, Dag und harmonie find ibm bas Binbeglied zwischen ber Welt und bem Menschengeifte, zwischen Sein und Ertennen. Dem Ban bes himmels liegen harmonische, gedankliche Berhältnisse zu Grunde und unfere Seele vermag fie traft ihrer inneren Berwandtichaft damit zu erfassen: Figura caeli constat rationibus harmonicis et intellegibilibus; opus igitur illi consimili subjecto, cui imprimatur, id est facultas animalis, luci et harmoniae cognata 1). Die Welt und die Seele sind beide ήρμοσμένα, haben an den konstitutiven Harmonieen Anteil: jene, weil sie materiell ift und an dem Materiellen Rahl und Größe zu Tage tritt, welche darin ihr Befet finden; die Seele bagegen, weil fie von Gott nach eben benfelben Berhältniffen vorgebacht ift und diese ihr als seinem Werte innewohnen: Tota respectu suae essentiae descripta est a Deo in has proportiones harmonicas, quaeque prius inerant animae ut opifici scilicet ut est ἐνέργεια, nunc insunt eidem, ut operi Dei 2). Es ift ein und dieselbe essentia mentalis seu vospa, an der beide Anteil haben 3). Was den Dingen Bestimmtheit giebt, macht fie auch erkennbar; es war zuerst im gottlichen Beift, ift aber durch den Schöpfungsatt in die Dinge gelegt und wurde dabei dem Träger nach, aber nicht seinem Wesen nach verandert: Quae finita, conscripta et figurata sunt, illa etiam comprehendi mente possunt: infinita et indeterminata quatenus talia nullis scientiae, quae definitionibus comparatur, nullis demonstrationum repagulis coartari possunt. autem figurae sunt in archetypo, quam in opere, prius in mente divina, quam in creaturis, diverso quidem subjecti modo, sed eadem tamen essentiae suae formâ 4).

<sup>1)</sup> Brief an Fabricius Op. I, p. 325. — 2) Harm. mundi IV, 3 in. Op. V, p. 226. — 8) Ib. II, procem. Op. V, p. 114. — 4) Ib. I, procem. Op. V, p. 81.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus III.

Repler tabelt Betrus Ramus 1), weil er Proflos fo wenig verflanden habe, daß er ihm superstitio pythagorica vorwerfen tonne; er felbft führt umfaffende Stellen aus Brotlos' Rommentare ber euklidischen Elemente an, in benen er ben Schlüssel nicht bloß aur mathematifden, fondern gur Ertenntnis überhaupt erblict's). Repler lehrt im Sinne Platons, daß die Erkenntnis des Intelleaiblen in unserem Geiste instinktiv vorweg angelegt ist: nos hodie, ni fallor, vocabulo instinctus rectissime utemur. Aber das Erkennen selbst faßt er mit Aristoteles als einen Aft: scientia consistit in comparatione; die Berhältniffe muffen nicht nur wißbare, sondern gewußte sein, damit ihr vorbildlicher Ginklang unserem Geiste wirklich ausleuchte: Neque tantum scibiles, sed etiam scitas oportet esse (harmonias), ut archetypalis harmonia luceat actu intus in animo. Den Einwand, daß wir die gebantliche Ertenntnis aus ber Sinneswahrnehmung ichopfen, widerlegt Repler in gang ariftotelischer, teleologischer Beise: Damit ber Beift jene gewinne, ift ibm für ihre Berwirklichung in ber Natur das Auge gegeben; er würde sich andernfalls ein Auge machen, falls er die Macht bagu hatte; benn mas erkannt werden foll, bestimmt die Einrichtung des Organes dafür: Ipsa quantitatum agnitio, congenita menti, qualis oculus esse debeat, dictat, et ideo talis est factus oculus, quia talis mens est, non vicissim. Der Gedanke des Raumes, fährt Repler platonisierend fort, samt allen seinen Bestimmungen leitete Gott bei ber Schöpfung ber Rörperwelt und ging in sein Abbild, ben Menschen, über, von ba, aber nicht aus bem Auge, tommt ihm die Raumporstellung: Goometria ante rerum ortum, menti divinae coaeterna, Deus ipse (quid enim in Deo, quod non sit ipse Deus?) exempla Deo creandi mundi suppeditavit et cum imagine Dei transivit in hominem, non demum per oculos introrsum est recepta 3).

Die proportiones harmonicae hat Gott in die Natur ge-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 83, 4. — 2) Op. V, p. 80, 128, 219 u. j. — 8) Die ganze Erörterung Harm. mundi IV, 1, Op. V, p. 222.

legt; fie sind die Sanger, nach benen sich ber Reigen ber Dinge bewegt: Configurationes praecinunt, natura sublunaris saltat ad leges hujus cantilenae 1). Aller Ginklang in ber himmelsund der Erdenwelt erfolgt traft der vollkommenen Rahlenverhältniffe der mathematischen Blastik: Concentus sequitur.... propter λόγους perfectos numerorum, qui oriuntur a σωματοποιήσει mathomatica 2). Die Sphärenmusit ber Phthagoreer faßt Repler nicht als ein tosmisches Rlanggebilde, sondern als den musikalischen Ausbrud ber von den wechselnden Stellungen der Weltforper berrührenden Ronfigurationen, die auf die proportiones harmonicae zurückgeben und daher ebensogut musikalisch wie geometrisch betrachtet werben tonnen 3).

Die Gesete ber mathematischen Blaftit erfaßt die Seele vermoge ber facultas harmonica, scilicet agendi secundum proportiones. Ihr Bermögen ift teils ein aufnehmendes, teils ein thatiges; das aufnehmende ift teils ein höheres: facultas inventiva quae indagat rationes harmonicas, die Anlage zur Wissenschaft und Runft, teils ein niederes, facultas agnitiva, seu animadversiva electarum proportionum in rebus sensibilibus. Nur jenes ergiebt wirkliches Wissen, die Kraft, qua et ipsae proportiones rerum in anima relucent4); das mathematische Wissen erfaßt ben Formalgrund seiner Objekte: Scire in geometricis est rem per causam formalem cognoscere 5). Repler lehrt, daß die mathematischen Ibeeen im Beifte vosoog find, in der den Sinnenbingen zugewandten Seele aber forixog; die sinnliche Bahrnehmung ift stumpf und buntel, materiell und nebelhaft, weil nicht mit Bewußtsein verbunden: Est obtusa et obscura haec harmoniarum perceptio in facultatibus animae inferioribus et quodammodo materialis et sub nube quasi ignorantiae; nec enim sciunt se percipere, ut cum videntes non tamen ani-

<sup>1)</sup> Harm. mundi IV, 4 fin., Op. V, p. 234. — 2) Anichitz, Un: gebrudte w. Rorrefp., S. 59. - 3) Harm. mundi IV, 5. - 4) Ib. IV, 2; Quot qualesque sint animae facultates secundum harmonias. — <sup>5</sup>) Op. I, p. 307.

madvertimus, nos id videre 1). Hier liegen die Anfänge der Leibnizschen Lehre, daß die Wahrnehmung ein verworrenes Denken ist; doch hält Kepler an der aristotelischen Unterscheidung der psychischen Grundkräfte: vovs, «kodyous, ögekus sest und vermeidet den Intellektualismus, dem Leibniz verfällt.

So haben wir in Repler einen Pythagoreer vor uns, der es mit der Beisheit der Zahl und der Harmonie nicht weniger ernst nimmt als Jorzi und der wie dieser auch anderwärts entsprungene Philosopheme an seine Grundanschauungen anschließt. Er ist Jorzi darin weitaus überlegen, daß er zu seiner Intuition Beodachtung und Rechnung gesellt; aber Jorzi hat die Bertrautheit mit der Scholastift voraus und ist darum in der Ontologie und der rationalen Theologie bewanderter, welche letztere bei Repler, dem Protesianten, verstümmert ist.

<sup>1)</sup> Harm. mundi IV, 2, Op. 5, p. 225 et 226.

## Der Blatonismus der Renäffance.

1. Die Platonstudien der Renässance haben ihre Vorläufer an benen ber Bpgantiner bes Mittelalters. Die griechischen Scholaftifer find zwar wie die lateinischen mehr Aristoteles zuge= wandt, der sich ihnen für den theologischen Unterricht verwendbarer zeigte als Platon, allein auch dieser findet schon früh Berehrer. "Um die Mitte des XI. Jahrhunderts begann man neben Ariftoteles Platon gründlich zu studieren; Michael Psellos, + 1079, und sein Rachfolger Joannes Italos vereinigen mit der Bewunderung für Ariftoteles eine genaue Renntnis des Platon; Pfellos zeigt fich überall als reinen Platoniter, selbst auf Rosten des Aristoteles, den er für verworren halt; um den Platon seinen Zeitgenoffen möglichft traftig zu empfehlen, bemüht er sich, die Übereinstimmung bieser Philosophie mit dem Christentum nachzuweisen" 1). Welchen Ginflug beide Belehrten übten, läßt ihre Beforberung zu ber Ehrenftelle eines υπατος φιλοσόφων, welche sie nach einander befleideten. ericliegen. Aus Psellos' Zeit ftammt ein vielleicht von ihm verfaßter Trattat, Περί των ίδεων ας ὁ Πλάτων λέγει. Platonkenner zeigt sich auch Theodoros Metochites um 1300; sein Beitgenoffe Nitephoros Chumnos ichreibt gegen die Ariftoteliter: "Es zeigt sich mithin, daß die platonisch-aristotelischen Kontroversen, welche später eine so wichtige Rolle spielen, schon in die byzantinische Beit hinaufreichen, eine Thatsache, die gewöhnlich übersehen wird" 2). Dag mit ber Sochichätzung Platons bas Interesse für bie Scholaftit

<sup>1)</sup> Rrumbacher, Geschichte ber byzantinischen Litteratur 1891, S. 170 f. — 2) A. a. D., S. 180.

und sogar die lateinische vereindar war, zeigt Demetrios Rydones um 1350, welcher Platons Stil nachbilbete, aber auch Schriften des hl. Thomas von Aquino übersete.

Ginen weit höheren Sowung nimmt nun aber ber Platonismus bei Beorgios Gemiftos, genannt Plethon, ber 1355 gu Ronftantinopel geboren wurde und als Bafilianermond in einem faft hundertjährigen Leben — er ftarb 1450 im Beloponnes eine rege wissenschaftliche Thätigkeit entfaltete. Er und feine Schüler verpflanzten das Intereffe für Platon ins Abendland, und zwar junächst nach Ralien, wozu den Anlaß das 1438 nach Ferrara berufene Konzil gab, welches die schismatischen Griechen zur tatholischen Kirche gurudführen follte. Bei biefer, im folgenden Jahre nach Florenz verlegten Rirchenversammlung zeigte fich die abendländische Theologie der byzantinischen überlegen, und die der Union geneigten Griechen schlossen sich beren Lehrbestimmungen an; um fo eifriger suchten die gelehrteren unter ihnen der griechischen Philosophie, die sie in Platon verkörpert bachten, Freunde zu werben. Den Lateinern tonnte im Interesse bes Unionswertes eine Unnaberung an die Briechen auf diesem Gebiete nur erwünscht fein, zudem aber maren viele für die Sache felbst empfänglich.

Es war ein bedeutungsvoller Moment, als der bhzantinische Kaiser Joannes Paläologos mit dem Patriarchen Josephos und siebenhundert griechischen Geistlichen die von dem Papste Eugen IV. nach Konstantinopel geschicken Schisse bestiegen, um, geleitet von dem päpstlichen Gesandten Ricolaus von Cusa, nach Ferrara zu sahren. Nicolaus brachte das Original der Nyy process des hl. Johannes von Damascus und ein sechshundert Jahre altes Manustript der Schrift des großen Basileios gegen Eunomios mit, wertvolle Hülfsmittel sür die bevorstehenden Debatten 1); auf der Reise entwarf er seine Schrift De docta ignorantia, sür welche die Anregungen mitbestimmend waren, welche er seitens der griechischen Reisegenossen empfangen. Unter diesen besand sich der Basilianer-

<sup>1)</sup> Dür, Ricolaus von Cuja 1847, I, S. 427 f.

mond Georgios Gennabios, welcher mit ber abendlanbischen Wissenschaft wohl vertraut war; er hatte, ein eifriger Aristoteliker, icolaftische, darunter auch thomistische Schriften ins Griechische übersett. Gemiftos, ber Begleiter bes Raisers, bachte geringschätiger von der lateinischen Philosophie und gab selbst den mit ihr verwachsenen Ariftoteles Preis, um ben größten ber griechischen Beisen zur Leuchte ber abendlandischen Wissenschaft zu machen. großer Schüler Beffarion aus Trabezunt, ber hochverdiente Förderer ber Union, hatte ein verwandtes Streben, aber bampfte den Übereifer seines verehrten Lehrers. Gennadios' Annäherung an Rom trug nach dem Konzile keine Früchte; er zog seine Unterschrift der Bereinbarungen jurud und nahm die vom Sultan Mohamed ausgebende Berufung jum Patriarchen an; Plethon und Beffarion dagegen wirkten im Rahmen der Union fruchtbar für die Berbreitung ber griechischen Wiffenschaft und ber platonischen Philosophie. Der erftere rief durch feine Berhimmelung Platons und Herabsetzung Aristoteles' icharfen Ginspruch bervor; wenn aber ber abtrunnige Gennadios Blethons Schrift Nouw ovyyoaph' verbrennen ließ, so zeigt sich, daß babei mehr als ein philosophischer Dissens im Spiele mar 1). Der Borwurf eines widerchriftlichen Platonismus, den Plethons Begner ihm machten, muß übertrieben gewesen sein, ba Bessarion, ber nachmalige Rarbinal, ber Chriftentum und Platonismus korrekt gegeneinander abgrenzt, für seinen Lehrer eintrat.

Wie bedeutend Plethon war, zeigt sich darin, daß bei ihm bereits die Grundgedanken des Platonismus der Renässance anzutreffen sind. Platon faßt er in erster Linie als Theologen; in ihm vertlärt sich das griechische Heidentum zum Theismus; seine Lehre ist die Erneuerung einer uralten Tradition, welche mit der heiligen Schrift im Zusammenhange steht 2); die goldene Kette dieser über-

<sup>1)</sup> Bergl. Gaß, Gennadios und Plethon, Aristotelismus und Platonismus in der griechischen Kirche 1844. — 2) In der Schrift Ζωροαστρείων τε και Πλατωνικών δογμάτων συγκεφαλείωσις, vielleicht ein Bruchstild des Buches über die Gesetz, abgedruckt bei Fabricius Bibl. graeca, Tom. XIV, p. 137—144, faßt Plethon den Inhalt dieser Tradition in zwölf Puntte zusammen.

lieferungen unterbricht Aristoteles, dessen Sinspruch gegen Platon darum abzuweisen ist; die Neuplatoniker haben den Geist des Meisters treuer bewahrt; der platonische Idealismus ist in der Gegenwart zu erneuern, um das religiöse Bewußtsein zu heben und dem von dem Aristoteliker Averroes ausgehenden Pantheismus die Spize zu dieten, zumal ist die Unsterdlichkeitslehre in diesem Sinne zu behandeln; Platon zu Shren bringen, heißt die Theologie stärken, und da auf ihr als der höheren Wissenschaft die übrigen beruhen, zumal die Sthik ohne sie tot ist, giebt der Platonismus auch der Wissenschaft neues Leben.

Die Schroffheiten Plethons milberte Beffarion, ber gefeierte Redner des Rongils, der den Berfammelten ans Berg legte, teine Partei solle auf einen dialettischen Sieg über ben Gegner ausgeben, sondern nur die Bahrheit ins Auge fassen, die den Sieg verleiben werde, Worte, die gleich febr im driftlichen, wie im platonischen Beiste gesprochen sind. Die driftliche Wahrheit, lehrt er in feinem Buche gegen Georg von Trapezunt In calumniatorem Platonis 1469, haben weder Platon noch Aristoteles erreicht, wenngleich ersterer dem Mysterium der Trinität näher gekommen ift; dafür irrte er betreffs der Präexistenz der Seelen und in der Annahme einer Weltfeele; Ariftoteles bagegen fehlt in der Annahme der Ewigteit ber Welt und ber Beschräntung der Borfebung auf bas tosmische Gebiet. Über sein Berhaltnis zu beiden Denkern schreibt Beffarion 1462 an Michael Apostolios, der dem platonfeindlichen Aristoteliker Theodoros von Gaza leidenschaftlich entgegengetreten war: 'Εμε δε φιλούντα μεν ἴσθι Πλάτωνα, φιλούντα δ' 'Αριστοτέλη και ώς σοφωτάτω σεβόμενον έκατέρω εμε δε... Πλήθωνα τε της μεγαλονοίας καὶ εὐφυΐας αγάμενον, της τοιαύτης πρὸς 'Αριστέλη μάχης τε καὶ δυςνοίας μὴ ἐπαινειν 1). gleichem Sinne fagt er in jenem Buche, man muffe keinen ber beiben Denter gegen ben andern gurudfeten, vielmehr bankbar sein, beibe zu haben: Absit a nobis tam prava atque insolens

<sup>1)</sup> Migne Patrol. Tom. 161, p. 690.

cogitatio, ut dum Platonem tuemur, detrahere Aristoteli velimus: utrumque enim sapientissimum fuisse arbitramur et gratias utrique pro beneficiis, quae in genus humanum contulerunt, agendas existimamus 1).

Es wird ausgeführt, daß Platon und Ariftoteles darin übereinstimmen, daß die Ratur Zwede verfolge (alicujus causa agere); Platon nun geht über sie jur erften Urfache hinaus, welche früher und höher (prior et nobilior) als die Ratur ift, und er faßt diese als causa instrumentalis; die in der Natur wirkende Runft geht aber, wie alle Runft, von einem Blane aus: Naturas consilium universae mentis consilium est; sie schreitet - und darin liegt die Berechtigung ber Ibeeen - vom Allgemeinen aum Besonderen vor: Ita fit, ut et ars consilio proprie utatur et natura non temere rationem suae mentis exquisitissimam consilii nomine probet appellari 2). Ariftoteles handelt von den Raturwesen so, daß er sich mit den inneren Prinzipien (principiis naturae intimis) begnügt und die höhere und für sich bestehende Ursache (superiorem separatamque causam) nicht berührt, um, seiner Gewohnheit getreu, die Lehren verschiedener Wissenschaften nicht zu bermischen; in diesem Sinne tann er mit Recht ber Natur einen (übergreifenden) Blan absprechen; Blaton bagegen hat auch nicht Unrecht, wenn er der Ansicht ift, daß die unvollkommenere Wiffenschaft zu ihrem Abschlusse ber Mitwirtung (officium) ber volltommeneren bedarf und wenn er darum, wo er von der Natur handelt, auch auf die göttliche Ursache hinblict 3).

Bessarion hebt den altertümlichen und theologischen Charakter der platonischen Philosophie hervor, ihre übereinstimmung mit der orphischen Theologie, ihre Annäherung an die Bibel durch Philon, ihre Aussiührung nach Seiten der Mystik durch Proklos und den Areopagiten. Um ihre Vereindarkeit mit der christlichen Wahrheit zu zeigen, zieht er außer anderen christlichen Lehrern besonders Augustinus und Thomas heran. So giebt der gelehrte griechische

<sup>1)</sup> In cal. Plat. II, 2, fol. 13. — 2) Ib. VI, 2, fol. 110. — 3) Ib. VI, 6.

Theologe den Lateinern die im wesentlichen richtigen Direktiven zum Gindringen in den großen Denker, der ihm zugleich als der Stolz seines Bolkes teuer war.

2. Seine eigentliche Einbürgerung im Abendlande bankt der Platonismus dem Rreise von Gelehrten und Altertumsfreunden, der fich um Cosmus von Medici in Floreng fammelte und bie eng verbundenen Befinnungsgenoffen Marfilius Ficinus, + 1499, und Johannes Vicus von Mirandula, + 1494, ju feinen Bauptern gablte. Wie fich dieser Rreis gebildet, berichtet Ficinus in der Borrede ju feiner Plotinubersetung: "Cosmus, ber Große, burch Senatsbeschluß pater patriae genannt, hörte oft die Bortrage eines griechischen Philosophen, mit Namen Gemiftus und Beinamen Pletho, worin biefer, wie ein zweiter Plato, die platonischen Mpflerien enthüllte, zu ber Zeit, als das Konzil über die Union der Briechen und Lateiner unter Eugens Bontifitate in Florenz tagte. Bon den Flammenworten Plethos wurde Cosmus gang bingeriffen und erfüllt, jo daß er in feinem großen Beifte ben Gedanten einer Atabemie faßte, die ju geeigneter Beit ins Leben treten Der große Mediceer trug diefen Plan eine Zeitlang in sollte. sich und bestimmte mich bazu, diefes Wert auszuführen, als ich, ber Sohn seines geschätten Leibargtes, noch ein Rnabe mar, und legte meine ganze Ausbildung barauf an (ad hoc ipsum opus educavit indies), so daß mir die griechischen Texte Platons und auch Blotins icon fruh in die Sande gelangten."

In diesem Studienplane hatten aber auch die Kirchenbäter und Scholastiker ihre Stelle; Ficinus übersetzte nicht bloß Platon und Plotin ins Lateinische, sondern auch Thomas' philosophische Summe ins Griechische; in den Mannesjahren trat er in den geistlichen Stand. Er nahm bedacht darauf, dem platonischen Studium durch Sditionen, Übersetzungen, Kommentare möglichst reiche Hülfsmittel an die Hand zu geben, wovon der zweite Band seiner Schristen Zeugnis ablegt 1). Wir sinden da: pythagoreische Sprüche,

<sup>1)</sup> Marsilii Ficini Opera Bas. 1576, II Tomi, fol.

hermetische Bücher, die (Speusipp zugeschrieben) Definitionen, Alkinoos de doctrina Platonis, Schriften von Jamblichos, Porphyrios, Synefios, Proklos, aber auch von dem Byzantiner Psellos, ebenso von dem Apologeten Athenagoras und dem Areopagiten, eine Art Thesaurus zur platonischen Philosophie.

Ficinus' Hauptwert aber, "bie eigentliche Bekenntnisschrift bes philosophischen Freundschaftsbundes", ift das Buch, dem er den Titel giebt: Theologia Platonica de immortalitate videlicet animorum ac aeterna felicitate, libri XVIII, zuerst 1482 in Florenz erschienen. Den Doppeltitel begründet der Berfasser in der Einleitung: Platons Theologie ift Unfterblichkeits = und Seligkeits. lehre; nach ihr ftammt unsere Seele von Gott und ist bestimmt, zu ibm zurudzutehren, indem fie fich von den Banden der Sinnlichkeit loslöft; fie verhalt fich zur Gottheit, wie bas Auge zum Lichte; fie fann ohne jene nicht erkennen, und wie sie alles von Gott hat, muß fie alles auf ihn zurudführen. Wie nabe Platon ber driftlichen Lehre komme, habe Augustinus erkannt und Auroliana auctoritate fretus, unternehme der Berfaffer die Erneuerung jener erhebenden und läuternden Spekulation. Er wolle, fagt er in einem Briefe an Bicus, mit platonischem Rete fischen, welches, wenn man es richtig gieht, von der driftlichen Wahrheit nicht durchriffen wird, sondern aufnimmt, bis es gefüllt ift 1).

Der Schwerpunkt des Buches liegt in der Argumentation für die Unsterblickeit der Seele. Über diese bemerkt J. G. Buhle bei seiner Darstellung dieser Periode: "Es giebt keinen Philossophen des Altertums und der neueren Zeit, der eine solche Mannigssaltigkeit von Gründen für die Geistigkeit und Unsterblichkeit aufgestellt hätte, wie Ficinus vorgebracht hat, und es dürften unter den theoretischen Gründen der Neueren wenig oder gar keine sein, an die er nicht schon gedacht hätte oder die in den von ihm vorgestragenen nicht schon enthalten wären 2)." Die Argumente des

<sup>1)</sup> Ep. 11. Tom. II, p. 988. — 2) Geschichte ber neueren Philosophie 1800-1805, II, S. 76.



blatonischen Phädon erkennt man beraus, aber fie find in augustini= ichem Beiste erweitert und erganzt. Ein Sauptgewicht fällt auf die Ronformität ber Seele mit ber intellegiblen Welt, welche bie materielle Natur ber Seele ausschließt. "Die Seele lebt von der Wahrheit: Die Speise muß bem verwandt sein, was fie nahren soll" 1). "Wie das Objekt ift, so ift die (ihm korrelate) Kraft; du siehst allenthalben, daß die Objekte mit den natürlichen Thätigkeiten und Rraften übereinstimmen (convenire) und du mußt gesteben, daß von dem Beifte das Gleiche gilt, daß er vom Stoffe frei ift, da seine Objette vom Stoffe frei find" 2). Dit ariftotelisch = icolaftischer Wendung fagt Ficinus: "Unser Geift nimmt die Formen der Dinge auf, ohne die seinige zu verlieren, wie dies bei den Korpern der Fall ift; die Form wird im Geiste allgemein" 3). "Diese menschliche Bernunft ist wahrlich etwas Wunderbares, diese der anima rationalis eignende Rraft, vermöge beren wir Menfchen find. Sie empfangt von der Phantasie die Einzelvorstellungen, von der Bernunft das Allgemeine und führt beides zusammen (in unum congregat utraque, sc. singula et communia), und wie sich im Menschen Sterbliches mit Unsterblichem vermählt (copulantur), so verbinden sich in ber also gearteten Bernunft zeitliche Abbilder mit ben ewigen Borbildern (temporalia simulacra speciebus junguntur aeternis). Wenn dies nicht irgendwo in der Welt vollzogen wurde, so batte bie Reihe ber Formen eine Lude; es fann aber nur vollzogen werben, wenn der vernünftige Geift mit dem irdischen Leibe verbunden wird." So erfüllt unsere Ertenntnisthätigkeit einen tosmischen Zwed, in unserem Beiste geschieht es, ut formae singulares cum universalibus concilientur4); dieses Ertennen ist aber jugleich ein Reflektieren bes gottlichen Strahles und Bilbes (tam radius divinus quam ejus formula reflectuntur) 5).

Wir erkennen bie reinen Formen, die ewigen Gründe, die 3deeen aus ben Formen der Zeitlichkeit heraus, aber sie leuchten

Theol. plat. VIII, 2, vergf. XI, 6. — 2) Ib. IX, 9. — 3) Ib. VIII,
 u. 8. — 4) Ib. XVI, 2. — 5) Ib. 3.

auch unmittelbar in uns auf, wie sie im Urgeiste wohnen: Cognoscimus ideas per formas tum nobis objectas, tum innatas, quandoque in intellectuales ideas in mentibus post primam perspicue refulgentes 1). Bon den Ideeen fagt Ficinus in dem Rommentare jum Parmenides: Quando loquimur de ideis, non tanquam intellegentias, scil. actiones quasdam ideas excogitare debemus, sed tanquam objecta et species viresque naturales, intellectûs primi essentiam comitantes, circa quas intellectus illius versetur, intellegentia, sequens quidem illas quodammodo, sed mirabilis ipsa unita?). Auf den Ideeen beruht die Wahrheit der Dinge, auf dieser die der Ertenntnis: Veritas rei creatae in hoc versatur, ut ideae respondeat undique, scientia vero, ut mens congruat veritati 3). Bon den Ideeen in Gott stammen die Formen in der Ratur und im Beifte: "Es liegen im göttlichen Geifte bie Bilber (species) der zu schaffenden Dinge nicht anders, als im Geiste bes Runftlers die Borbilder (exemplaria) feiner Berte, und im Samen des Tieres und des Baumes die Grundverhältnisse (rationes) von Aber was im Stoffe geschieden ift, deren Gliedern und Teilen. faßt die wirkende Urfache vereinigt in sich, in welcher Unterschieden= beit besteht ohne Scheidung, Berbindung ohne Bermischung (ubi sine separatione distinctio, sine confusione est unio), mas durch die Einheit der Teile und Eigenschaften bei den ftofflichen Bebilden bezeugt wird: In jedem Elemente oder jusammengesetten Rorper wohnen die Formen inne (insunt), nach benen im Stoffe ähnliche Formen bervorgebracht werden, bei ben Bäumen und Tieren Samen, in ben Samen Grundverhältniffe und beren Substrate (rationes et fomites), bei den Wissenschaften Begriffe (in artibus notiones), im Beifte des Kontemplierenden Lichtgebanten und Brinzipien aller Gedankenbildung (lumina et principia conclusionum omnium quae proferuntur). Wer wird also leugnen, daß in

<sup>1)</sup> In Plat. Parm. cap. 31, Op. II, p. 1259. Der Tegt hat: innatis.

2) In Plat. Parm. c. 23, Op. II, p. 1145. — 3) Theol. plat. XII, 1.

Sottes Schöpfergeiste für alle seine Werke die Bilber, Samen, Kräfte, Gedanken, Ruster, Antriebe gelegen haben? Diese nennt Platon Ideeen, z. B. die Idee des Menschen den Menschen =an -sich, den Gedanken (rationom), nach welchem Gott die einzelnen Menschen vordenkt und schafft (concipit procreatque) und ähnlich bei allen anderen Wesen. Bei den Theologen der Borzeit, denen Platon solgt: Zoroaster, Mercurius, Orpheus, Aglaophamus, Phythagoras entsprang aus der Mehrheit der Namen der Ideeen der nichtige Wahn einer Mehrheit von Göttern; in Wahrheit sind die Ideeen, wie angegeben, zu verstehen und so auch von Platon verstanden worden, wie auch die christlichen Theologen, Dionhsius der Areopagit und Aurelius Augustinus bezeugen").

Den Übergang von den Ideeen zu den in der Materie individualisierten Formen bentt sich Ficinus in sechs Stufen, ordines formarum, erfolgend. In Gott sind die Ideeen sub unica forma, nur relativ unterschieden; in dem bochften geschaffenen Beifte sind fie absolut differenziert, aber nur in fleinfter Babl und vollfter Rraft — wobei die nobiles numeri der Pythagoreer vorschweben mogen -; in ber britten Ordnung breiten fie fich jur Beifter- und Gebankenwelt aus; ber vierten gehören bie ideae animales an, welche in ben Wesen als Seelen funktionieren, ber fünften die nantes ideae, seminariae, die plastifchen Rrafte, ber fechsten die burch zutretende Accidentien bifferenzierten und in der Materie individualifierten Formen, die bon allen höheren Ordnungen etwas haben, von der gottlichen die Einheit und das Gute, von den intellegiblen bie Unvergänglichkeit der Art und die notwendige Differenzierung (aeternitatem specialem distinctionemque necessariam), von den feelenhaften Formen die Schonheit, die Bethätigung und die Bewegung, bon den Naturformen den Ursprung und die individuelle Gliederung. "Auf diese fünf Ordnungen geben vielleicht Timaus' Wahrsprüche bei Blaton" 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> In Plat. Phileb. c. 16, Op. II, p. 1223. — <sup>2</sup>) In Parm. c. 23, Op. II, p. 1151.

Der Wert von Ficinus' Darlegungen ift nicht nach dem Originellen zu bemeffen, mas fie bringen, beffen fie übrigens teinesweges entbehren, sondern nach dem, in der Wiedergabe des Platonismus und in beffen Anknüpfung an ben Gebankenkreis ber Zeit bewiesenen Geschid. So angesehen erscheint seine Leiftung als eine gelungene und bankenswerte. Er erkennt richtig die Saubtangelegenheit der platonischen Spekulation 1) und ihre Bewurzelung in Trabitionen und Theologemen, eine Ginficht, die durch die ungenügenden Borftellungen, welche er von Zoroafter und hermes hat, nicht fo wesentlich beeinträchtigt wird. Die Anknüpfung Blatons an die driftlichen Anschauungen zeigt zwar einige Miggriffe, wie die Annahme einer Weltseele 2); die Erkenntnislehre hat einen theognoftischen Bug: Mens humana in intellegendo a mente divina formatur's), wobei Migverständnis von Augustinischem mitwirkt; ein ontologischer Irrtum ist es, wenn es beißt: Animae per se convenit Esse 4), aber, im Gangen angesehen, wird bem driftlichen Lehrbegriffe nichts vergeben und ift, bank Ficinus' icholaftischer Schulung, bei ihm auch die Ontologie in befferem Zustande, als bei späteren Blatonikern. Die Art der Berknüpfung von Blatonischem und Ariftotelischem ift zwar nicht spekulativ durchgeführt, aber halt die Einzelne emanatistisch klingende Aussprüche rechte Richtung ein. find bem mpftischen Buge ber gangen Gebantenbilbung ju gute ju halten, so bas schone Wort von der Implifation der Wesen in Gott, ihrer Entfaltung aus ihm und ihrer Rudtehr zu ihm: In unitate (Deus) implicat cuncta, explicat in veritate, effundit per bonitatem; cuncta vero postquam inde fluxerunt, refluunt per bonitatem, reformantur per veritatem, restituuntur in unum per unitatem 5), Bestimmungen, die Ficinus modifiziert auch bem menschlichen Beifte zuspricht: Videndo replicat formas intus, volendo eas explicat extra 6), wie es scheint, nicht ohne Anlehnung an Ricolaus von Cufa.

<sup>1)</sup> Gejajiajte des Idealismus I, §. 24, 4. — 2) Theol. plat. IV, 1. — 3) Ib. XII, 1. — 4) Ib. V, 7 u. 9. — 5) Ib. II, 3. — 6) Ib. 11.

3. Ficinus' Befinnungsgenoffe ift Johannes Bicus complatonicus nennt ihn jener -, der Sproß einer fürftlichen Familie: Mirandulae dominus ac Concordiae comes atque princops. Er murbe von den Zeitgenoffen wegen der frühen Entfaltung seines Talentes phoenix ingeniorum genannt, aber gelangte nicht zur Bollentwicklung feiner Gaben, ba er in feinem zweiundbreißigsten Jahre 1494 verftarb. Bicus ift an humanistischer Bildung Ficinus überlegen und ein weit befferer Stilift, aber die neuen Studien haben ihn an dem Werte der driftlichen Wiffenschaft ebensowenig irre gemacht, wie jenen, und er giebt diefer Überzeugung in einem Briefe aus bem Jahre 1485 Ausdruck, welcher ein Dotument für die edleren, vietäts= und magvollen Beftrebungen ber Renaffance auf bem philosophischen Gebiete bilbet. Freund. Bermolaus Barbarus, ein begeifterter humanift, nachmals Patriarch von Benedig, hatte in einem Briefe an jenen gefagt, die Scholaftiker hatten nicht einmal bei ihren Lebzeiten wirklich gelebt, geschweige daß fie in der Zutunft leben würden. Vicus leat in seiner Antwort ben Angegriffenen folgende Berteidigungsrebe in ben Mund: "Wir haben mit Chren gelebt und werben fortleben, zwar nicht in den Schulen und Badagogien der Grammatiker, aber in den Rreisen der Philosophen und den Bereinen der Beisen, wo man nicht von Andromaches Mutter und Riobes Söhnen und ähnlichen Richtigkeiten (levibus nugis) handelt und disputiert, sondern von ben Grunden ber menfolichen und gottlichen Dinge. Diefe ju betrachten, zu erforschen, zu entwirren, waren wir mit Aufgebot von Sorgfalt, Scharffinn und Gifer befliffen und es mag ben Anfchein haben, als waren wir dabei ju peinlich und ftreng gewesen." Über ben philosophischen Stil fagt Picus, es sei angemeffen, beilige Dinge eher schmudlos als zierlich (rustice potius quam eleganter) ju behandeln, da bei der Erörterung der Wahrheit jene gange gemachte Sprachtunst (universum istud genus elaboratum) gar nicht an die Stelle, vielmehr von ichablicher Wirtung fei. Dag die Weisen bes Mittelalters eine nicht jedermann verftandliche Sprache reden, sei ebenso begründet, wie die Einrichtung der Alten, in

Ratfeln und Mythen zu sprechen, um die Unberufenen fern zu balten; ber Stil ber echten Weisheit gleiche bem Silen: "sein Augeres ift wild, blidft du aber in fein Inneres, so erkennst du ben Bott". Es gelte nicht, die Mufen auf ben Lippen zu haben, sondern im Bergen; das gute Latein mache nicht den Philosophen, jur Erforschung der Bahrheit feien alle Bolter berufen, der Araber wird feine Anfict fagen, der Agppter wird fie fagen, lateinisch werben beibe nicht sprechen, aber mabr. Richt einmal als Zuthat fei ber feine Stil erwünscht: ein Marmorbau verträgt feine Fresten, ein Bleichnis, bas fo recht ben Beift ber italienischen Renaffance atmet. Wie verschieden der Wert des Inhalts und der fprachlichen Form ift, tann eine Bergleichung von Lucrez und Scotus zeigen. Huic os insipidum, illi mens desipiens; hic grammaticorum, ne poetarum dicam, decreta nescit, ille Dei atque naturae; hic, infantissimus dicendo, sentit ea quae laudari dicendo satis non possunt, ille fando eloquentissimus eloquitur nefanda. Der Breis - ichließt Bicus mit sofratischer Fronie um den fich hermolaus bemühen solle, muffe fein, zu werden inter philosophos eloquentissimus, inter eloquentes, ut dicam graece, φιλοσοφικώτατος 1).

Picus legt Wert darauf, Thomismus und Scotismus in Einstlang zu bringen und behauptet in besonderen Thesen, daß beide Dentrichtungen in der Aussalfassung der Natur der Dinge und des Wesens der Erkenntnis übereinkommen<sup>2</sup>). Der hl. Thomas gilt ihm als der berusene Interpret des Aristoteles: Thomam auser mutus siet Aristoteles<sup>3</sup>). Der christliche Philosoph hat, was der heidnische suchte; von Picus stammt das klassische Wort über das Berhältnis von Philosophie, Theologie und Religion: Philosophia veritatem quaerit, theologia invenit, religio possidet<sup>4</sup>). In gleichem Sinne sagt er: "die Religion leitet, sührt, treibt uns zur höchsten Beglüdung, wie uns die Philosophie zur natürlichen führt;

6

Jo. Pici. Op. omn. Bas. 1572, Tom. I, p. 351-358. - 2) Ib.
 I, p. 83, Conclusiones paradoxae numero XVII, 6 u. 14. - 3) Ib.
 p. 261, Ep. ad Angelum Polit. - 4) Ib. p. 359.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus III.

wenn sich die Natur in der Snade vollendet, so ist die Philosophie die Borstuse der Religion: Quodsi natura rudimentum est gratiae, utique et philosophia inchoatio est religionis".).

Über ben Einklang ber platonischen und aristotelischen Philosophie ftellte Bicus die Thefe auf: Nullum est quaesitum naturale aut divinum, in quo Aristoteles et Plato sensu et re non conveniant, quamvis verbis dissentire videantur?). Er trug sich mit der Ausarbeitung eines großen Werkes Concordia Platonis et Aristotelis. In der Schrift De ente et uno führt er den Gegensat beider Denter darauf zurud, daß Platon das Gine. Aristoteles das Sein als das höchste Brinzip behandle; aber mit Unrecht rühmen manche, daß ersterer das Gebeimnis: das Gine und Bute por bas Sein ju fegen, por feinem großen Schüler poraus habe, ba auch diefer "bas Gute im herrn und im Führer" tenne und den Einen als Herrn über alles fete. Ariftoteles' Lehre entspricht bem gewöhnlichen Sprachgebrauche, nach welchem bas Sein von Allem gilt, mas ift, also auch von Gott. Platon bagegen legt auf den Unterschied zwischen dem ursprünglichen, göttlichen und dem mitgeteilten Sein Gewicht, wonach jenes mehr ift als eine Art bes Seins, nämlich der Grund alles Seins; also Gott als das Eine und Gute über dem Sein fteht, mas der Areopaait ausführt, Ariftoteles aber keineswegs verkennt ober abweift 3). Die 3beeen und die Formen denkt Vicus durch die himmelskräfte als Mittelglied verbunden, so daß die Dinge in drei Ordnungen existieren: als Ideeen in Gott, als Rrafte in der überirdischen Welt, als Formen in der irdischen 4). Seiner Begeifterung für Platon giebt Bicus in bem Rommentar Ausbrud, ben er ju Benivienis homnus auf Die Liebe fcrieb 5). Mit bem Studium bes Griechischen verband Bicus auch das ber orientalischen Sprachen. Er erschloß den Zeitgenoffen die Rabbalah; von einem sicilianischen Juden taufte er 70 tabba-

<sup>1)</sup> Heptaplus VIII, prooem. — 2) Op. I, p. 83. — 3) Op. I, p. 245 Ar. Met. XII, 10, 1 u. 10, 23. — 4) Hept. praef. — 5) Der Humus und der Kommentar sind lateinisch wiedergegeben bei Stanley, Hist. philos. p. 372.

Į

listische Schriften; auch besaß er chaldäische Bücher, von denen er sagt: si libri sunt, non thesauri.). Dem aftrologischen und theurgischen Unsug, der bei Anderen auß Studien derart erwuchs, trat er in den Büchern De astrologia nachdrücklich entgegen; daß er sich aber von inkorrekten Anschauungen nicht frei hielt, zeigt daß päpstliche Berbot der Disputation, die Picuß 1486 in Rom über 900 Thesen halten wollte, von denen 13 als unzulässig erklärt wurden. Auch daß Zwingli auß Picuß Schriften geschöpft hat, zeigt, daß seine Ausstellungen den Ansahpunkt für eine pantheistische Doktrin gewährten.

4. Die Führer des Platonismus der Renässance fanden eine zahlreiche Gefolgschaft, dis in das XVII. Jahrhundert hinein dauert der Eiser an, aus den neu erschlossenen Quellen zu schöpfen. Was der Fleiß dieser Platoniker zu Tage gefördert, kann man in der Arbeit des venetianischen Patriziers Joh. Bapt. Bernardus, welche den dritten Teil seines Seminarium totius philosophiae, Ven. 1582 fol. bildet, sehen, eine Art Lexiton, in welchem nach alphabetisch geordneten Schlagworten die Lehrbestimmungen Platons und der Platoniker, der griechischen, arabischen, lateinischen und neueren vorgelegt werden, zur Ergänzung der beiden ersten Bände, welche die aristotelische Philosophie in gleicher Weise behandeln. Da auch größere Stellen vorgeführt werden, läßt sich dis zu einem gewissen Grade der Zuwachs der Platonerklärung in den verschiedenen Perioden und die Denkrichtung der Erklärer versolgen.

Rächft der Bearbeitung der platonischen Prinzipienlehre lag den Berehrern der attischen Weisen der Ausbau seiner Anschauung von der Geschichte der Weisheit und Forschung am Herzen und man unternahm die Durchführung seiner großen historischen Perspektiven. Die Leiftungen des Platonismus der Renässance sollen

<sup>1)</sup> Apol. I, p. 82. Morhof Polyhistor, Ed. IV, 1747, I, p. 89. — 9 Chr. Sigwart, über Zwingli mit besonderer Rüdsicht auf Picus von M. u. G. Dreydorff das System d. 3. P. 1858; die Darstellung Dreydorffs ift nach der Ritterschen Gesch. d. Phil. IX, S. 291 f. zu berichtigen.

an anderer Stelle gewürdigt werben 1); hier sei der Förderung gedacht, welche damals zwei Zweige der platonischen Lehre erfuhren: die Afthetik und die Politik.

Der Begriff des Schönen und der ihm verwandte der Liebe nehmen bei Platon als Bindeglieder der Sinnen- und der Geisteswelt eine hervorragende Stelle ein 2); Plotin und andere Reuplatoniker hatten die Anschauungen des Meisters nach dieser Richtung mit Glück fortgebildet 3); das Kunstinteresse, welches die Renässancezeit erfüllt, wies auch weitere Kreise auf diese Seite des Platonismus hin, bei ihm mußte man ja den Schlüssel zu der Welt der Schönheit suchen, welche die antike und die novantike Kunst vor das Auge stellt. Es sind nicht größere Werke, welche auf diese Anregungen hin entstehen, aber sie sehen eine Kunstbetrachtung in platonischem Geiste in Gang, die zumal in Italien im Schwange bleibt; als Winkelmann um die Mitte des XVIII. Jahrhunderts seine archäologischen Forschungen in Rom beginnt, sindet er daran einen Rücksalt und sein Platonismus ist nicht so unvermittelt, wie er auf den ersten Blick erscheint 4).

Bu den ersten platonischen Afthetikern gehört Leo Hebräus, von Geburt ein portugiesischer Jude, nach seinem Berkehre mit christlichen Gelehrten zu schließen, konvertiert, gestorben zwischen 1520 und 1535 ); er schrieb begeisterte Gespräche über die Liebe: Dialoghi di amore, zuerst Rom 1535, nochmals öfter aufgelegt. Er läßt seinen Landsmann Philon mit Sophie, der Weisheit, das Wesen der Liebe besprechen, ihre Erscheinung, ihre Mitteilung und ihren Ursprung. Die Aufsassung ist Platons und Philons würdig; die Liebe wird als in der geistigen Gottesliebe gipfelnd gesaßt, die Schönheit als Abglanz des Schönen an sich und als gratia formalis, deren Genuß und Macht wir in der Erkenntnis innewerden.

Minder hoch gehen die Reflegionen von Auguftinus

<sup>1)</sup> Unten §. 92, 1 u. 2. — 2) Bb. I, §. 29, 6. — 3) Das. §. 43, 4. — 4) Bergl. unten §. 111, 2. — 5) Räheres bei Überweg, III 8, S. 13.

Riphus aus Campanien, † 1546, ber als Ariftoteliter und als Betampfer von Pomponatius Ansehen erwarb, in seinem Buchlein De pulchro, öfter aufgelegt 1). Er vergleicht die platonische Auffaffung bes Schonen, nach ber es auch auf bas Geiftige geht, mit ber peripatetischen, die ben Begriff auf bas Sinnliche beschränkt; er ift der letteren nicht abgeneigt, aber läßt die Blatonifer unparteiisch ihre Sache führen. Er erkennt die Erhabenheit von Jamblichs Auffaffung an, nach welcher bas Schone ber Attus bes Guten ift, ber Glanz bes göttlichen Antliges, ber von ber Gottheit ausgehende Strabl, der den Rus engelicon macht, den Beift mit den Ibeeen schmudt, ber Ratur die gestaltenbergenden Samen einsentt, die Materie durch die Formen veredelt, gerade wie der Sonnenstrahl das Feuer, die Luft, das Wasser, und die Erde erhellt. weift die nominaliftische Auffassung bes Schonen, wonach es nur ein Bild in ber Seele mare, jurud, als auf ber Bermechslung bes id quo mit bem id quod beruhend; es sei nicht lediglich intentional, sondern real 3). Andere Außerungen von Riphus streifen an den Naturalismus bes Zeitgeschmack.

Aus Bernardus lernen wir eine Schrift de pulchro tennen, welche 1564 von Antonius Ratta verfaßt wurde und den platonischen Standpunkt reiner zur Geltung brachte.

In einer politisch-angeregten Zeit, wie es die Renässanceperiode war, mußten auch Platons Ideeen über Gesellschaft und Staat zu litterarischen Schöpfungen Antrieb geben. Wenn Macchiavelli und später Hobbes das heidnische Staatsidol des Altertums erneuten, so konnte es nicht sehlen, daß edlere Geister die Höhen der antiken Staatsweisheit suchten, wobei sie an Platon einen Führer sanden. Die daraus entspringenden sogenannten Staatsromane sind ein specifisches Erzeugnis der Renässance, zwar von geringem wissenschaftlichen Werte, aber von kulturgeschichtlichem Interesse. Den meisten Ruhm erward Thomas Morus' Utopia, mit vollem Titel: De optimo reipublicae statu deque nova insula Utopia,

<sup>1)</sup> Unter anderen giebt es auch eine Leydner Ausgabe von 1641, 16°. — 2) De pulchro cap. 13. — 3) Ib. 17.



zuerft in Löwen 1516 erschienen. Die Schilberung ber ibealen Gesellschaft wird einem Philosophen in den Mund gelegt, der die gludliche Insel bei seinen Reisen gesehen habe; in bem Ramen besfelben: Sythlodeus, d. i. Nichtigkeitenkramer, liegt dieselbe Selbstironie wie in dem von Utopia, d. i. Nirgendland. Doch ift es Morus mit dem Umbau der Gesellschaft völlig Ernst; in den einleitenden Gesprächen zeichnet er bas Elend ber Armen und ihre Ausbeutung und hartherzige Behandlung burch die Reichen in ergreifender Beise. Platonisch ift es, wenn er die Abhülfe in der Gutergemeinschaft sucht und an Stelle einer luguriosen Rultur bie das Rotwendige beschaffende Arbeit sett, die in der den Wissenschaften gewidmeten Muße ihre Berklärung findet. Doch halt er fich nicht auf Platons Höhe, wenn er seine Utopier mit einer farb = und geschichtslosen Religion auskommen läßt. Sier zeigt sich ein Ginflug des Indifferentismus, dem sich die Humanisten, deren Kreise Morus angehörte, bingaben. Allein es liegt dies bei ihm nur auf der Oberfläche; als er 1529 Kangler von England geworden, trat er mutig für den Glauben und die Rirche ein und erlitt, nachdem ihn weder die Lockungen noch die Drohungen Heinrichs VIII., ja nicht einmal die Bitten ber Seinigen an der Treue gegen die Rirche irre zu machen vermocht hatten, 1535 ben Märtyrertob.

Als ein Gegenstück der platonischen Politeia bezeichnet außebrücklich der Dominikaner Thomas Campanella, † 1639, seinen "Sonnenstaat", den er in einer Jugendschrift: Civitas solis vol de reipublicae idea, dialogi politici darlegt. Als Sonne bezeichnet er das Staatsoberhaupt, das ein priesterlicher Herrscher ist, dem die Bertreter der drei gesellschafterhaltenden Rächte: potentia, sapientia, amor zugeordnet sind; hier ist es ein weitzgereister Genuese, der von dem Rusterstaate berichtet. Wie dei Platon ist She und Sigentum aufgehoben, die Arbeit sur Männer und Weiber dieselbe; die Jugendbildung soll sich nach den individuellen Anlagen abstusen; die geistige Arbeit ist das Hauptaugenmerk der Gesellschaft, aber auch die Leibesarbeit geschätzt, um so mehr, je härter sie ist; die Beamten werden von den Staatsleitern

eingesetzt, aber auf Borschlag der alle Monate zweimal zu versammelnden Bürgerschaft. Eigentümlich ist Campanella die Scheidung des politischen Gebietes, welches dem Bertreter der potentia zugewiesen wird, von dem kulturellen: der Pflege der Wissenschaften, das dem Bertreter der sapiontia zufällt, und der Gesundheitspstege und Wirtschaft, dem Bereiche des Bertreters der Liebe. Die drei Leitbegrisse entsprechen den proprincipia der Metaphysit, die wieder auf den augustinischen Termin: esse, nosse, velle zurückgehen.

Der augustinische "Gottesstaat" ist auf Campanellas reisere politische Schriften 1) von bestimmendem Einflusse gewesen. Die Kirche mit ihrem Oberhaupte ist ihm die eigentliche Universalmonarchie, die sich zu der weltsichen wie die Seele zum Leibe vershält. Die ideale Höhe, in welcher sich auch diese seine Anschaungen halten, verhinderte nicht, daß Staatsmänner wie Richelien ihnen ihr Interesse zuwandten.

Mehr ben platonischen "Gesetzen" als der Politeia nachgebildet ist das Werk des Dalmatiners Franciscus Patricius, de institutione republicae, Paris 1575, 8°, in neun Büchern, gewidmet dem Senate von Siena. Als den besten Staat bezeichnet der Verfasser denjenigen, in welchem die Gesetze herrschen?). Eingehender als anderwärts wird das kulturelle Moment erörtert; das ganze zweite Buch handelt von der öffentlichen Pslege der Wissenschaften und Künste. Der Schwärmerei für das Altertum trägt Patricius im achten Buche Rechnung, welches uns in die antike Welt mit ihren genii loci, penates, dii patrii u. s. w. versetzt.

Die historischen Partieen in Platons "Gesetzen" waren nicht ohne Einfluß auf die Bestrebungen, die geschichtliche Entstehung der Gesellschaft und der Rechtsbildung zu erforschen, welche zumal im XVII. Jahrhundert neben die naturrechtsichen Konstruktionen des Staates traten; im allgemeinen jedoch ist auf diesem Gebiete Aristoteles Staatslehre mehr maßgebend d).

Monarchia Messiae. Aix. 1633 und Delle liberbà et della felice suggezzione allo stato ecclesiastico Aix. 1633. — <sup>2</sup>) De inst. reip. I, 5. — <sup>3</sup>) Unten §. 91, 5.

5. Das Überwuchern des neuplatonischen Elementes, das Trachten nach einer phantasievollen Naturansicht und als Folge davon die Entfremdung von Aristoteles und die Bernachlässigung der Ontologie charatterisiert die Richtung des Platonismus, als deren Hauptvertreter der eben erwähnte Franciscus Patricius, † 1593, gelten kann, der nicht mit Unrecht physicus hermeticoplatonicus genannt worden ist. Er ist ein Polyhistor, der nicht bloß politische und naturphilosophische Fragen behandelte, sondern auch über das antike Heerwesen schrieb, Polybius kommentierte und über Geschichtsschreibung und Redekunst schrieb. Er untersuchte die Reihensolge der platonischen Dialoge, gab die Hermetica in weiterem Umfange heraus, sammelte die Oracula chaldaica aus Protlos und anderen Neuplatonisern 2), edierte aber auch den Kommentar des Johannes Philoponos zu Aristoteles.

Als die Grundlage seiner Naturphilosophie bezeichnet er: divina oracula, geometricae necessitates, philosophicae rationes, clarissima experimenta. Sein Berfahren aber ift eine tubne Ronftruktion aus dem "Ersten" nach Art des Proklos. Er beginnt in der Nova de universis philosophia seine Darlegungen mit den Worten: "Bor bem Erften war Nichts, nach bem Erften ift Alles, von dem Prinzip ist Alles, von dem Ginen ift Alles, von dem Guten ift Alles; von dem breiseinigen Gotte ift Alles; Gott, bas Gute, das Gine, das Pringip, das Erfte ift eines und basselbe. Bon dem Einen kommt die Ureinheit (unitas primavia), von der Ureinheit tommen alle Einheiten, von den Einheiten die Effenzen, bon den Effengen die Lebenspringipien (vitae), von den Lebenspringipien die Seelen (montes), bon ben Seelen die Beifter, von ben Geistern die Naturen, von den Naturen die Qualitäten, von den Qualitäten die Formen, von den Formen die Körper. dies ist im Raume, im Lichte, in der Wärme; burch all dies wird uns die Rudtehr zu Gott bereitet und dies sei uns das wahre Riel der Philosophie".

<sup>1)</sup> Bergl. Morhof Polyhistor II, p. 239, 947 u. j. w. — 2) Im Aushange zu seiner Nova de universis philosophia Ferrar. 1591, fol.

Sein Prinzip der Naturerklärung ist das Licht, in welchem er das aristotelische Form- und Bewegungsprinzip erkennen will. Er faßt es als Abglanz des Urlichtes, unter welchem Gesichtspunkte er die Welt als Panaugia, omnilucentia ansieht, mit Anwendung eines philonischen Ausdruckes; das Licht durchwaltet aber auch das All, das daher auch als Panarchia betrachtet werden kann; eben so beseelt es das All, das danach Pampsychia heißt, und endlich giebt es ihm seine geschlossene Ordnung, auf der die Pancosmia beruht. Nach diesen Begriffen gliedert Patricius sein Werk.

Den Neuplatonikern, denen er sich in wefentlichen Bunkten anschließt, folgt er leider nicht in ihrem Streben, mit Ariftoteles Fühlung zu erhalten, vielmehr geht er auf die völlige Befeitigung von deffen Lehre aus. In der Zueignungsschrift seines Sauptwertes bittet er Papft Gregor XIV. formlich und feierlich, Die ariftotelijde Philosophie aus allen Schulen zu verbannen und burch die platonische zu ersetzen, welche ihre Rraft auch in der Zurudführung der Protestanten zur Kirche bewähren werde. Die schon früher 1571 von ihm veröffentlichten Discussiones peripateticae enthalten leidenschaftliche Angriffe gegen Ariftoteles' Berson, und versuchen ben nachweis, daß bie meisten seiner Schriften unecht, bie echten kompiliert und wertlos seien. In der Schrift über die platonischen Dialoge behauptet Batricius, Ariftoteles' Geheimlehre sei dieselbe gewesen wie die Blatons, der Agppter, der Chaldaer und ber Alten Welt überhaupt, aber egoterisch habe er aus haß gegen Platon Entgegengesettes gelehrt. In der Abhandlung Do dialecticae ordine stellt der unermudliche Polemiter 46 Buntte auf, in welchen die beiden Denker auseinandergehen, bei denen allen Blaton dem Christentume nabetomme, Aristoteles dagegen widerspreche 1). Die Scholaftiter entschuldigt er, daß fie beffen Gottlofigkeit nicht ertannt batten, weil fie nicht Griechisch verftanden; fie feien entschuldbar, weil fie bei jener eine Stute der Frommigkeit gesucht hatten 2).

<sup>1)</sup> Im Anhange zur Nov. de un. phil. fol 50, abgebruckt bei Launoy de var. Arist. fort. Opp. IV, I, p. 216 u. Werner, der hl. Thomas III, S. 502 f. — 2) In der Widmung der Nov. de univ. phil.

Bei Raturphilosophen verwandter Geifte richtung, welche mehr bas organische Leben ins Auge faffen, tann die Entfremdung von Aristoteles nicht so weit geben, vielmehr bilbet sich bei ihnen ein Syntretismus neuplatonifder und peripatetifder Elemente, bem gwar nicht felten fdwung- und poefievolle Intuitionen entspringen, ber aber schädlich wirkte, weil er besonnenere Forscher abstieß und zur mechanischen und atomistischen Naturerklärung hintrieb. Der geniale Argt Aurelius Theophraftus Paracelfus, aus ber Schweiz geburtig, + 1541, führte bas Leben auf ben Archeus, ben Schutgeift bes Lebewesens und beffen inbividuelle dorn, jurud, ber im Grunde nur die ins Mothische gurudübersette Entelechie ift; ber Archeus soll zunächft ben unsichtbaren Aftralleib des Wesens, des evestrum gestalten, der wieder das formende Borbild des sichtbaren Leibes, idea corporis elementaris, ift. Ein Anhänger von Paracelfus, der berühmte Chemiter Johann Baptift van helmont aus Bruffel, + 1644, nennt ben Archeus generationis faber ac rector und lehrt, daß berselbe die Materie gestalte als forma vitalis sive animalis juxta imaginis sui entelechiam. Dieselbe Berschränfung ber ontologischen Begriffe zeigt Helmonts Bestimmung: Creator luce quidditatis specifică archeum modo ineffabili illustrat et simul in unitatem concreti conectit. Der Prager Arzt Marcus Marci von Rronland, + 1655, befiniert ben Archeus als vis et potestas animae per systema ideale limitata ad vitaliter agendum; systema vero ideale est series idearum ab una radice ordinem et nexum ad se habentium 1).

Paracelsus sprach mit hohem Schwunge und in volkstümlich anschaulicher Weise von dem Einklange aller Dinge, vermöge dessen ein Stern, ein Arpstall und eine Blume ein und dasselbe Formprinzip zum Ausdrucke bringen können, ebenso von der Hinordnung

<sup>1)</sup> Idearum operatricium idea sive detectio et hypothesis illius occultae virtutis, quae semina foecuuda et ex iisdem corpora organica producit, Pragae 1635, 4°, p. 418; ebenda p. 414, die Helmont'ichen Definitionen.

des Menschen als Mitrotosmus auf die Welt als Matrotosmus, vermöge beren jener bas Buch ift, in dem alle Beimlichkeiten ber Ratur zu lefen find, mahrend er boch felbft, wie die Frucht aus bem Samen, nur aus ber Ratur zu verfteben fei. Die gange Dentrichtung ift aber boch nur ein berwilderter Platonismus; man sucht ben Beift in ben Dingen nicht im Sinne bes Intellegiblen, sondern im Sinne des Geifterhaften; man erforscht bie Natur nicht auf ben in ihr liegenden Gebanten bin, sondern mochte belauschen, "wie ein Beift spricht zum andern Beift". Man begnügt fich nicht, mit Augustinus, in der species des Dinges, d. i. seiner ontologischen und afthetischen Bestimmtheit, die Antwort auf die Frage, mas es fei, zu erbliden 1), sondern will mit theosophischer Berfliegenheit jedes Beheimnis des Dafeins ergrunden. In feinem Fauft hat Goethe in genialer Weise ben Reiz dieser Denkweise und ihre Gefahren gezeichnet. Diefe ohne Frage ibeal angelegten Geifter verkannten die Anker der echten Ibealität und vergeudeten ihre Rraft, wo deren Sammlung gegenüber dem heranziehenden Materialismus und Rationalismus boppelt nötig gewesen mare.

6. Den Kampf mit den niederziehenden und zerstörenden Mächten der Zeit nahmen die englischen Platoniker auf; wo ein Baco und ein Hobbes gewirkt hatten, mußte in edleren Geistern die Kraft wiedererwachen, mit der Platon die Sophisten niedergeschlagen hatte. Leider haben aber in England die Sophisten das Feld behauptet und die Nachwelt würdigte die tiefsinnigen Männer nicht, welche es gewagt hatten, der verderblichen Zeitströmung entgegenzutreten; man schraubte den Aufklärer Locke zum Philosophen herauf und schwieg von dem echten Denker, der sein älterer Zeitzgenosse war, von Cudworth.

Ralph Cudworth, † 1688, bildete mit dem gleichgefinnten Henry More, † 1687, fast durch vierzig Jahre die Zierde der Universität Cambridge und sammelte zahlreiche Schüler um sich. Er

<sup>1) 28</sup>b. II, §. 61, 2.

sette dem Sensualismus ein Intellettualspftem 1), dem moralischen Relativismus die Lehre von dem ewigen und unveränderlichen Sittengesete entgegen 2). Er lehrt mit Platon, daß bie Ibeeen ben Dingen die Wirklichkeit und den Erkenntnissen die Wahrheit geben. "Alle Wissenschaft und Weisheit in den geschaffenen Raturen, den Engeln wie den Menschen, ift nichts als das Teilnehmen an iener einigen, emigen, unveränderlichen, unentwegten Beisheit, die in Gott So viel geschaffene Beifter es giebt, so viele Abdrude jenes einen urbilblichen Siegels giebt es, so viele Reflege eines und besselben Antliges in Spiegeln verschiedener Art, von denen der eine ein schärferes, ber andere ein verschwommeneres Bild giebt, ber eine ber Lichtquelle näher, ber andere ferner fteht" 3). Die Wahrheit in den Dingen ift die Boraussetzung unserer Erkenntnis, aber sie ftarrt uns nicht leblos an, wie ein Automat, gewärtig, daß wir fie zu unserem Schmud verwenden werden, sondern tritt mit unserem Beifte in lebensvollen Bertehr 4). Die Ideeen find nicht leblose Modelle, daß das Wort eines Spötters auf sie Anwendung fände, Deum nil facere nisi sartoris instar rerum essentias vestire existentiâ. fondern fie find Leben und ftiften Leben.

Als Bindeglied zwischen die Ideeen und die Einzeldinge sett Eudworth die "plastischen Naturen", die er den Archeen der Chemiker vergleicht, und mit einer Art geistigen Thätigkeit, die nur nicht als bewußte zu sassen sein, ausgestattet denkt. Eudworth tritt für einen geläuterten Holozoismus ein, der die dopoi onequaticol der Stoiker mit den Entelechieen des Aristolies verknüpft. Die thörichte Abneigung mancher Platoniker gegen letzteren ist ihm fremd; er widmet den laudes philosophise Aristoliese einen Abschnitt, worin er erklärt, daß sie mit der Frömmigkeit und Religion über-

<sup>1)</sup> The true intellectual system of the universe, London 1678, lateinisch mit Roten von J. L. Mosheim: Systema intellectuale hujus universi, Jen. 1733, 2 vol. — 2) Treatise concerning eternal and immutable morality, 1731, veröffentlicht; lateinisch von Mosheim im Anhange des genannten Werfes: De aeterna et immutabili rei moralis seu justi et honesti natura liber. — 3) De aet. et immut. rei mor. nat. c. 3, §. 7. — 4) Syst. intell. IV, 6, 2.



einstimmender sei als die cartesianische; in vier Punkten habe der alte Denker das Richtige erkannt und erwiesen, indem er lehrte, daß das höchste Prinzip ein unkörperlicher Geist ist, daß die Natur dessen Werkzeug ist, nach Zwecken geleitet, nicht nach blinder Rotwendigkeit wirkend, daß ferner Recht und Unrecht von Natur entgegengesetzt ist, nicht durch unsere Satzung, und endlich daß es ein esp hurv giebt, d. h. daß der Mensch freien Willen hat.

Erweitert Cudworth die platonische Ideenlehre nach Seiten der Naturerklärung durch aristotelische Bestimmungen, so ergänzt er sie nach Seiten der natürlichen Theologie durch augustinische Anschauungen. Der menschliche Geist ist nach ihm auf die höchste Wahrheit hingeordnet, welche die ewigen Wahrheiten in sich begreift, die vor der Materie und der Welt gewesen sein und einen ewigen Geist, Gott, zum Träger haben müssen; zu diesem gehören die Grundlagen unserer Welterkenntnis: das Kausalprinzip, der Sat von der Zufügung des Gleichen zum Gleichen, die mathematischen Wahrseiten, aber auch die sittlichen Grundsätze, die alävia dlucia, wie sie Justinus Martyr nennt.). Die Feststellung der Wahrheiten der natürlichen Religion gegenüber dem Atheismus Hobbes' ist eine Hauptangelegenheit der Untersuchungen Cudworths, für die er die Anknüpfungspunkte im Mythus und der ältesten Philosophie, wozu er die Kabbalah rechnet, sindet.

Sucht Cudworth so Anschluß an Aristoteles und die christlichen Denter, so konformiert er sich doch denselben nicht in unzweideutiger Beise. Er lehrt, daß ein φάντασμα erst durch hinzutritt eines νόημα Erkenntnis ergebe, aber daß dies der thätige Berstand vermittelt, kommt bei ihm nicht zur Klarheit, da er vielmehr der Ansicht von den angeborenen Ideen zuneigt. Auch bringt er die sinnliche und die intellektuelle Gewißheit nicht in den rechten Sinstlang; wenn er die Berständlichkeit als den Prüfstein der Gewißheit bezeichnet und sagt, nur das Reelle, welches wir im Denken ergreifen

<sup>1)</sup> Syst. int. 5, 1, §. 111 u. 112. Staubenmaier, die Philosophie des Christentums 1840, S. 267 f. — 2) Raberes unten §. 92, 6.

tonnen, sei klar 1), so liegt barin eine Wendung jum Intellet-

Noch ungenügender ift sein Unschluß an bas driftliche Denken. Zwar durchbricht er rühmlichst die Schranken, welche ihm fein anglitanisches Glaubensbefenntnis fette; er läßt die finftere Anficht, daß ber Sündenfall die hohere Erkenntnis und den freien Willen ausgetilgt habe, nicht gelten; er nimmt unbedenklich bei ben Beiden Refte natürlicher Gotteserkenntnis an und spricht dem Menschen einen Bug jum Guten ju; aber es fehlt viel, daß er die Frucht Diefer Einsichten erntete. Er behnt Die irenischen Bestrebungen, Die er mit den Cambridger Theologen teilt, nur auf die protestantischen Setten, nicht auf die katholische Rirche aus 2): so blieb ihm der Rusammenhang der Ideeenlehre mit der Anschauung von der substantia fidei, von ben fpirituellen Gutern, vom Besetze Chrifti und der Rirche verborgen. Dafür wirten in feiner Bedantenbildung fozinianische Clemente mit; seine Zusammenftellung ber platonischen und der driftlichen Trinitätslehre gab allerseits Unftoß 3); der lutherische Theologe Mosheim findet als Rommentator seiner Schriften "zahlreiche Gelegenheiten zu berichtigender und nachbessernder Thätigfeit" 4), wobei er freilich lediglich Willtur an Willtur mißt. Cubworths unklare Theologie war unvermögend, seinem Platonismus Die rechten Direktiven ju geben und es war tein Bunder, wenn bei feinen Benoffen Whithcote und John Smith ber Rationalismus platgriff. "Die Männer von Cambridge reden von der vernünftigen Religion und der religiösen Bernunft und überseben babei, daß nach Abzug der personlichen Momente und individuellen Ginfluffe, die bei ihnen maßgebend waren, nur eine Bernunftreligion übrig bleiben tonnte" 5). Die fruchtbare Erneuerung der platonischen Lehre ift aber nur auf fester driftlicher Grundlage möglich; es ift ein Wiber-

<sup>1)</sup> De aetern. et imm. 5, 12. — 2) Mosheim zu Syst. Int. Praef. XXXI, nach Burnet, history of his own time II, p. 188. — 8) R. Werner, Geschichte der apol. Litteratur V, S. 25. — 4) H. v. Stein, Geschichte des Platonismus III, S. 180. — 6) G. v. Hertling, John Lode und die Schule von Cambridge 1892, S. 102.

spruch, die Weisheit der Borzeit wiederbeleben zu wollen und die Weisheit der Kirche zu verschmähen, auf die Verwandtschaft unseres Wahrheitsuchens mit dem der Alten hinzuweisen und die christliche Zeit, welche die Kontinuität der Gedankenarbeit herstellt, zu überspringen.

So war das viele Treffliche, das wir bei Cubworth finden, nicht widerstandsfähig gegen die verflachende Zeitströmung; im XVIII. Jahrhundert würdigten nur einzelne Tieferblidende seine Bebeutung; zu ihnen gehört der Göttinger Philologe Johann Matthias Besner, ber von seinem Hauptwerke fagt: "Schon biefes Buch follte uns antreiben, Latein zu lernen; wer die wichtigften Lehren über Bott, die gottlichen Dinge, die menschliche Seele und die Anschauungen der Alten darüber kennen lernen will, mag ichon zu diesem Zwede Die lateinische Sprache erlernen" 1). Benri More, Cudworths complatonicus, war von der cartefianischen Philosophie jur platonischen vorgedrungen und meinte, daß sich beide wie Leib und Seele ergangen. Die platonische Gleichsetzung von Materie und Raum führte er zu einer Substanziierung des Raumes fort, in dem die Materie umtreibe: Extensum immobile, a materia mobili distinctum, non est imaginarium quiddam, sed reale saltem, si non divinum 2). Dit Platon nimmt er eine Weltseele an, welche das All so durchdringt und belebt wie die formae seminales die Einzeldinge, für die fie das principium hylarchicum find. Eigentümlich ift ihm ber Bergleich bes Beiftes mit einer von innen erleuchteten Rugel, aus beren centralen Teilen die Gedanken bervorgeben, welche durch die von ber Peripherie fommenden Sinneseinbrude machgerufen werden; das icone, poetische Bild ersetzt aber, jo wenig wie Cudworths Ansicht, die Lehre vom thatigen Berftande, die sich in dieser Zeit allenthalben zu verdunkeln beginnt. Mores Ansicht vom Raume hangt zusammen, daß er auch bie Beifter raumlich bentt, nur burch eine vierte Dimension bor ben

J) Isagoge in erud. univ. ed Niclas II, p. 116. — P) Enchir. metaph. 8.

Körpern ausgezeichnet. Bon More stammt die Berwendung des Ausbruckes monas zur Bezeichnung der letten belebten Elemente der Körper, den Leibnig nachmals zu Ehren brachte 1).

7. Die Dottrin der Platoniker von Cambridge hat einen nambaften, viel zu wenig beachteten Ginfluß auf die Anschauungert bes großen Mathematiters und Physiters Isaac Remton ausgeubt. Seine Entbedungen fteben zwar nicht in fo fichtlichem Bufammenhange mit der antiten Rosmologie wie die Replerfcen. allein ein solcher fehlt doch keineswegs. Wir find über Remtons Entwidelungsgang nur wenig unterrichtet und man hat von ihm gesagt, er gleiche bem Rile, ben man nur als ftolgen Strom tennt, ohne um seine Quellen zu wissen. Sein unmittelbarer Borganger. welcher vor ihm ben Sat aufgestellt, daß die anziehende Wirtung ber Sonne auf die Blaneten bem Quabrate von beren Abständen von ihr proportional ift, ber frangofifche Aftronom 38mael Boulliau, + 1697, war mit den Alten in hohem Grade vertraut; er gab den Theon von Smprna 1644 griechisch und lateinisch mit Rommentar beraus, und im folgenden Jahre Manilius' aftronomisches Lehrgedicht; seine eigene Theorie legte er in den beiben Schriften: Philolaus seu de vero systemate mundi 1639 und Astronomia philolaica 1655 nieder. Die Lehre von der Fernwirfung der Körper, actio in distans, welche für Newton charafteriftisch ift, hatte icon Alexander von Aphrodifias aufgestellt, was dem gelehrten englischen Physiker schwerlich unbekannt geblieben sein durfte. Ohne Frage ist Henry Mores Lehre vom Raume, welche eine platonische Hinterlage bat, von Ginwirtung auf Newtons Ansicht gewesen. More und Cudworth ftanden 1660, als der siedzehnjährige Newton die Universität Cambridge bezog, in ber Mitte ihrer Lehrthätigkeit, und nur neun Jahre fpater wurde Newton ihr Rollege; sie übten aber auf die jungeren Belehrten großen Einfluß, der sich sogar bei dem wesentlich anders gearteten John Lode geltend machte 2); um so mehr ift dies bei Newton

<sup>1)</sup> Chr. Wolff, Cosmologia §. 182. — 2) G. v. Hertling, John Lode und Die Schule von Cambridge 1892.

anzunehmen, dessen mystischer Zug jenem Platonismus entgegentam. Seine Ausstaliung des Raumes kann man sogar eine theosophische nennen: er saßt ihn als die substanzisierte göttliche Allgegenwart, als das sonsorium Dei, vermöge dessen Gott die Dinge innen erblickt (res ipsas intime cernit), sie ganz durchschaut und ganz in sich saßt (totas intra so praesens praesentes complectitur). "Gott ist allgegenwärtig nicht allein durch seine Araft (virtus), sondern durch seine Substanz, denn Araft ohne Substanz kann nicht bestehen; er ist ganz Auge, ganz Ohr, ganz Sehirn, ganz Arm, ganz Sinn, ganz Berstand, ganz Thatkraft, nicht in menschlicher, nicht in körperlicher, sondern in einer uns unbekannten Weise".). Mit diesen Anschauungen hängt Newtons Lehre von der Fernwirkung zusammen, die mit Recht beanstandet worden ist.

Man hat in seinen Brinzipien der kosmischen Attraktion und Repulfion etwas den antiken Intuitionen von Liebe und haß Abnliches erbliden wollen, fo daß auf diefen Begriffen ein Widerichein des Mythus läge. Wenn Newton von den weltburchwaltenden Befeten fpricht, fo tann bies an bie bas Dafein tragenden 3beeen Blatons erinnern; noch mehr bei ben Newton nachsprechenden Cbigonen: "Wie oft horen wir boch jest von ewigen unveränderlichen Besetzen, benen alle veränderlichen Erscheinungen unterworfen find . . . nicht einmal baran fehlt es, gelegentlich biefe Gefetze als thronend über aller seienden Wirklichkeit bargeftellt ju feben, gang in jenem überhimmlischen Orte, in bem Platon seine Ibeeen heimisch nannte" 3). Remton mar menigstens auf bem Wege ber Sphoftafierung ber Befete und mußte in ibn geraten, weil er die subftantialen Formen bes Aristoteles verwarf, barin von ber Cambridger Schule abweichend; wenn die Formen, die Bestimmtheiten des Seins, beseitigt werden, fo verlieren die Befete, die Beftimmtheiten der Bethätigung, unvermeidlich ihre Bafis 4).

Den mit dem Formbegriff fo nahe verwandten 3medbegriff

<sup>1)</sup> Optica. III, Quaest. 28. — 2) Naturalis philosophiae principia mathematica. Lond. 1687, III, Scholion generale. — 3) H. Loge, Logif. 1874, S. 507. — 4) Bergl. Bb. II, §. 84, 4 und unten §. 98, 2 a. E.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

läßt Remton bestehen. Er tadelt die Philosophen, welche das Chaos erfanden; die wunderbare Einheit des Planetenspftems ift nur durch einen vorausgebenden Plan ju erklären; das Rufammenwirten ber tosmischen Rrafte erklart ben gegenwartigen Bestand, allein im Anfange bedurfte es eines Stoges, der die Majdine in Bang fette. Den zwedfetenden Schöpfer erkennt aber Remton auch als ben gebietenben und er betont bas gefeshafte Element ber Welterklärung ftärker als selbst die Platoniker seiner Zeit: "Wir erkennen Gott burch seine Gigenschaften und Attribute, burch bie weise und beste Einrichtung (structura) der Dinge und durch die Amedurfachen; aber wir verehren ihn wegen feiner Berrichaft. Sin Gott ohne Herrschaft, ohne Borsehung und Zwedursachen ift nichts anderes als Fatum und Ratur; erft die Herrschaft über geiftige Wefen konftituiert den Gottesbegriff". Aus der Berrichaft Gottes folgern wir erft feine Lebendigkeit, Intelligenz und Macht 1). Die Naturforschung führt zu dem Herrn der Welt hinauf und bahnt der Moral den Weg, die uns seine Gewalt über uns, sein Recht auf uns, seine Bute gegen uns burch bas natürliche Licht in uns erkennen macht. "Batte bie Alten nicht ber Rultus falfcher Botter verblendet, so ware ihre Moral weiter gekommen, als bis zu ben vier Rarbinaltugenden; anftatt Seelenwanderung, Geftirnberehrung und heroenkult batten fie gelehrt, wie unser wahrer und wohlthätiger Urheber zu verehren ift. Dies hatten die Urväter gethan, bevor ihr Sinn und ihre Sitten ber Berberbnis verfallen waren; benn bas Moralgefet war von Anbeginn ben Boltern gegeben: jene sieben noachibischen Bebote, beren erftes ber Glaube an einen Herrn und bochften Gott und beffen Berehrung ift, ein Pringip, ohne welches die Tugend nichts als ein leerer Name mare 2)".

Auch in biesem Zurudgehen auf die Urweisheit zeigt sich Rewtons Anschluß an die Cambridger Platonikerschule. Der geniale Forscher giebt dem übernatürlichen Elemente die ihm gebührende Stellung in seinem Gedankenkreise, das intellegible ift durch seinen

<sup>1)</sup> In bem vorher angeführten Scholion. — 2) Optica III, An. 31.

Platonismus vertreten und das empirische durch die analytische Methode, welche Newton der Natursorschung vorschreibt; allein der rechte Zusammenschluß aller drei Momente sehlt doch. Es werden Atome nach Demokrits und Gassendis Borstellung angenommen, eine Weltsele nach Henry Mores Borgange und ein göttlicher Gesetzeber, aber es sehlt die Anerkennung, daß die Sinnenwelt von intellegiblen Formen getragen wird, welche uns zu den Zweden, Gesehen und Ideeen den Zugang gewähren, wenn wir die in ihnen liegenden Gedanken nachdenken. Zu jener christlichen Naturbetrachtung, die sich in dem Saße zusammensaßt: Sonsibilia intellecta manu ducunt ad intellegibilia divinorum, erhebt sich Newton nicht, obwohl er deren Borausssezungen besitzt, einzeln, aber ohne die richtige Berbindung.

Remtons Lehre regte junachft ju einer teleologischen Raturbetrachtung an; William Derham fdrieb eine "Bhpficotheologie" und eine "Aftrotheologie", welche mit dem Bopleschen Preise 1) gefront wurde; auch Samuel Clarkes Gottesbeweise gieben Rewtoniche Argumente an; erft Boltaire stempelte ben großen Physiter jum Borläufer ber glaubensfeindlichen Auftlärung 2). Die metaphysischen Grundlagen seiner Lehre schob man gurud; die Teleologie, welche unbequem war, ließ man gang fallen, die actio in distans nahm man in den Rauf; "der zunehmende Relativismus brachte es bald mit fich, daß man es für den Fortschritt ber Wiffenichaften nicht mehr für erforderlich hielt, einen völlig befriedigenden Anfangspunkt zu haben" 3), b. h. man verzichtete auf die ontologische Begründung der Naturwissenschaft und damit auf ihre gliedliche Stellung innerhalb ber Besamtwiffenschaft. Man pries Rewton, aber feste feine Große nur in bas, mas man bon ihm brauchen konnte, uneingebent, daß sie nicht zum geringsten in bem Busammenhang seiner Forschung mit ber großen Gebankenbilbung des wiedererwecten Blatonismus besteht.

<sup>1)</sup> Oben §. 86, S. 21. — 2) Elements de la philosophie de Newton mise à la portée de tout le monde, Amst. 1738. — 8) A. Lange, Seidichte des Materialismus, 1866, S. 360.

## §. 90.

## Der Ariftotelismus der Renaffance.

1. Aristoteles bedurfte keiner Wiedererwedung wie Platon, da ihm auch im Abendlande ju keiner Zeit die Schüler und Berehrer ausgegangen waren; was ben Bertretern ber Renaffance in Bezug auf ihn oblag, mar, ihn von einer neuen Seite, im Lichte ber jugewachsenen philologischen und antiquarischen Erkenntnisse zu zeigen. "Der mahre Ariftoteles" mar bas Schlagwort ber Zeit; im Grunde batte amar auch bas Mittelalter biefen gesucht, aber es hatte den wahrheitredenden dafür genommen; den schwankenden oder dunkelredenden Aristoteles hatte man in molius erklärt, dem irrenben burd Berichtigung seines Irrtums ben Stachel genommen. Dabei gab man fich freilich nicht Rechenschaft barüber, bag ber weise, der schwankende und der irrende Aristoteles eine unteilbare historische Erscheinung darftellt, die in ihrer Eigenart und nach ihren Boraussetzungen ju ertennen, ebenfalls eine Aufgabe ber Forfoung ift. Diefen hiftorifden Ariftoteles galt es nun als ben mahren zu suchen. Die am lautesten nach ihm rufenden waren freilich am weitesten von ihm entfernt: jene neologischen Sumaniften von dem Schlage Polizianos, welche in noch höherem Grade als bie Scholaftiter mit borgefaßten Meinungen an die Sache gingen, ba ihnen Aristoteles für um so mahrer galt, je weiter er von dem "teutonischen, scholaftisch = barbarischen" abstand und je mehr er der nominalistischen Flachheit zugänglich war 1). Diese Wortführer

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 83, 1 u. 2.

thaten dem Aristoteles noch weit mehr Sewalt an als die Scholastiter, indem sie ihn nur als Schulhaupt des Lyceums gelten ließen, aber von seinem Beruse als Weltlehrer nichts wissen wollten, zu welchem doch die Kraft und die Keime schon in dem griechischslehrenden Aristoteles müssen gelegen haben, so daß die Forschung notwendigerweise beide ins Auge zu fassen hat.

Bum Blud gab es unter ben Freunden ber neuen Studien auch folche, beren Beift eine genügende Spannweite hatte, um die alteren Erfenntnisse und die neuen Gefichtspunkte auch in dieser Frage miteinander verbinden zu konnen, und ihnen ist zu banten, daß ein Opceum von neuer Form ins Leben trat, ein drittes Glied ber Reibe, in welcher bas alte, griechischrebenbe bas erfte, und bas scholaftisch-lehrende das zweite Blied bildet, ein griechischverstehendes, Massisches Latein schreibendes und zugleich driftlich bentendes Lyceum. Die Manner, welche zu diefem Lyceum ben Grund legten, find jum Teil dieselben, die der neuen Atademie Bahn brachen; Beffarion nahm ben bor ben Türken fliehenden Theodoros Baga gaftlich auf und vermittelte beffen Ginführung in die lateinische Sprache und Gelehrsamkeit, welche ihm der Padagog Bictorinus von Feltre angebeihen ließ; in Rom und Ferrara wirkte Theodoros bis zu feinem 1478 erfolgten Tobe als Lehrer der ariftotelischen Philofophie; feine Überfetung naturwiffenschaftlicher Schriften bes Ariftoteles gehören zu den früheften Arbeiten berart und werben von den Beitgenoffen wegen der Erweiterung des lateinischen Sprachichates gelobt 1). Der Mediceer Cosmus, der Ficinus jum Platoniter ausbilben ließ, berief Johannes Argpropulos als Lehrer bes Griechischen in sein Saus und als Bertreter der aristotelischen Philosophie an die platonische Atademie von Florenz, wo er bis zu feinem Tobe 1436 wirfte und an Demetrios Chalfondylas, einem Schüler bes Theodoros, + 1511, einen Nachfolger fand. Ein Dentmal des Fleißes griechischer und lateinischer Ariftotelesfenner jener Zeit ift die erfte Besamtausgabe von beffen Schriften,

<sup>1)</sup> Brucker, Hist. crit. phil. IV, 1, p. 64.

welche im albinischen Berlage zu Benedig von 1495 bis 1498 in fünf Foliobänden erschien und zugleich kommentierende Schriften von Alexander von Aphrodisias u. a. enthielt.

Was Florenz für den Platonismus, wurde Padua für die aristotelische Lehre. Sier lehrte seit 1497 ber Benetianer Nicolaus Leonicus Thomaus, Schüler von Demetrios Chaltondplas und zugleich Berehrer Platons; aus seinem Kommentar zu ben Parva naturalia 1) konnen wir entnehmen, daß er nicht ben neologischen Humanisten angehört, obzwar auch diese seines Lobes voll find 2). Er bekennt sich in der Borrede zu der nova scribendi ratio sowie zum Dienste ber Musen und ber bonae artes und tabelt bie scholaftischen Rommentare mit ihren, die Anfänger verwirrenben Teilungen und Unterteilungen; aber er rügt auch ben gesuchten und gebrechselten Stil, ba er gerade auf die gangbaren Ausbrude Gewicht lege: Non enim verba in iis (vocabulis), sed res ipsas consectandas et inveniendas esse duximus. Auch in der Durchführung zeigt er seinen Ausammenhang mit dem scholastischen Realismus. Er ftellt an Aristoteles aus, daß biefer die Idecenlehre verwirft; in der Erkenntnislehre vereinigt er beide Philosophen burch bie Bestimmung, daß ber Seele die Begriffe potentiell innewohnen, also in gewissem Betracht von einer Wiebererinnerung gesprochen werden konne. Non imprimuntur, heißt es im Proomium der Schrift, novae a sensilibus formarum in anima species, sed cum dicimus, animam speciem quampiam ab externis rebus accipere, intellegi nimirum volumus, eam ad illorum praesentiam excutere proferreque in actum earum rerum species in sese repositas et latentes.

In Frankreich wirkte für den neuen Aristotelismus Jacobus Faber, nach seinem Geburtsorte Staples in der Picardie Stapu-lensis genannt, ein viel gereister, thätiger, wie es scheint, auch streit-lustiger Mann, † 1537; er ist ein Berehrer von Nicolaus von Cusa und der Lehrer von Bovillus 3), hat also auch mit der Richtung

<sup>1)</sup> Paris. 1530; Ven. 1540, fol. — 2) Brucker, l. c., p. 156. — 3) Oben §. 87, 6.

dieser Denker Rühlung. Aristoteles stellt er aber als Lehrer und Führer über die anderen Weisen. Im Prologe zu seiner "Runftmäßigen Einführung" in beffen Ethit 1) fagt er: "Das Menschenleben wird burch ein Dopbeltes vervollkommnet; durch Sandeln und durch Betrachtung; Aristoteles' Philosophie bat mit beidem zu thun; er war in der Logit der scharffinnigste Bernunftlehrer, in der Bhpfit ein benkender Renner der Welt, in der Cthit umfichtig und werkthätig in vollem Maße (totus prudens et activus), in ber Politik Rechtstenner und Metaphpfiter, Priefter und Theologe zugleich. Will man in rechter Weise (rationalitor) in die Philosophie eindringen, so muß man zunächft in seiner Logif Unterweisung erhalten, fich dann zur Ethit wenden, welche die Rührerin und Lehrerin eines beglückten Lebens ift, damit man mit geläutertem Beifte zur Betrachtung ber natürlichen und göttlichen Dinge auffteigen tann, ein Weg, bei bem ebensowohl Blatons als Ariftoteles' Beisungen eingehalten werben."

Jur Beseitigung des Borurteils, daß der Aristotelismus mit der Überlieferung brechen müsse, um in den humanistischen Studien eine Stelle zu erhalten, trug viel bei, daß kirchentreue Humanisten von Namen ihre Latinität in seinen Dienst stellten. Der berühmte französische Stilist Marcus Antonius Muretus hielt 1563 in Rom vielbesuchte Borträge über die aristotelische Ethik; der Maisander Humanist M. A. Majoragius, in quo linguae latinae nitor singularis suit<sup>2</sup>), zeigte, daß man auch bei der Erklärung Ciceros von aristotelischen Lehren Gebrauch machen könne, was ihn mit Rizolius<sup>3</sup>) in litterarische Fehden verwickelte<sup>4</sup>). Das ungeschwächte Ansehen, in welchem sich Aristoteles' Abetorit und Poetit erhielten, erleichterte die Berschmelzung des ihm geltenden Interesses mit den aus Sprachtunst gehenden Zeitbestrebungen.

<sup>1)</sup> Artificiosa introductio in libros ethices Aristotelicae Arg. 1511. Mit Zufägen von Fabers Schüler, dem Polen Jodocus Clichtoveus.

– 3) Bd. II, §. 88, 4. — 3) Morhof, Polyhistor, II, p. 57. — 4) Brucker, Hist. crit. phil. IV, 1, p. 192 sq.

2. Noch wichtiger mar es, einen Gintlang zwischen ben aristotelischen und den im Aufschwunge ihnen vorangeeilten platonischen Studien berguftellen. Bier hatten die leitenden Männer vorgearbeitet; so extlusive Platoniker, wie Plethon und Batricius, und Aristoteliker, wie Gennadios und Georgios von Trabezunt, fanden geringe Nachfolge; Die Schulbaupter, wie Ficinus und Leonicus, suchten Berftandigung. Eine folde lag auf dem Gebiete ber Ethit am nachsten, ba bie driftliche Moral bas Binbeglied barbot. Der Dominitaner Chryfoftomus Javellus verband in seiner Moralphilosophie mit Glud platonische und peripatetifche Clemente 1). Frang Piccolomini, welcher Die Philosophie in Siena, Berugia und Badua lehrte, + 1604, geht in seiner Universa de moribus philosophia in gleichem Sinne vor; er untersucht auch die Methode der Ethit und erklärt die sonthetische. vom Einfachen und ben Prinzipien ausgehende für die richtige, in der auch Platon und Aristoteles im wesentlichen zusammengeben. Begen ihn trat ber ftrengere Ariftoteliter Jacob Zabarella in Badua auf, mit ber Forderung, die Ethit muffe von dem uns Betannteren ausgeben, wie es die nitomachische thue 2). Piccolomini pflegte von den beiden großen Dentern ju fagen, fie feien die beiden Augen des menschlichen Beiftes, die feiner Sehfraft die Richtung geben, und wer sich bes einen von beiben entschlage, taumle im All herum wie ein Cyklop. Auf dem Boden der Moral sucht auch Jacob Mazonius, ber in Bija lehrte, die Annaberung ber beiben Spsteme berbeizuführen. Er vergleicht die Reinigung der Seele, welche Pothagoras und Platon forderten, mit der macdela, die bei Ariftoteles zur Tugend führt 3), und findet in der Auffassung des kontemplativen und des thätigen Lebens Übereinstimmung zwischen den beiden Moralspftemen 4). Auch den Gegensat des

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 79, 2. — 2) Bergl. Brucker, Hist. crit. phil. IV, 1, p. 206 sq. — 3) J. Mazonii Caesenatis, in almo gymnasio Pisano Aristotem ordinarie, Platonem vero extra ordinem profitentis, In universam Platonis et Aristotelis philosophiam praeludium sive de comparatione, Pl. et Ar., Ven. 1597 fol., p. 142 sq. — 4) Ib. p. 234 sq.

Aristoteles gegen die älteren Philosophen sucht er geringer darzufiellen, als er erscheint; Mazonius' Darstellung ist jedoch mehr rhetorisch als spekulativ, darum vielleicht für jene Zeit um so wirksamer.

Auf bem Boben ber Phyfit unternahm ben Ausgleich beiber Denter berauftellen ber berühmte frangofifche Arat Sompborianus Camperius in feiner Schrift über ben Ginklang bon Blaton und Aristoteles, Galenus und Hippotrates 1) und baute ein encytlopä-Werk auf die gemeinsamen Anschauungen der beiben Philosophenschulen 2); das Eingreifen gelehrter Mediziner in die philosophischen Fragen war in der Renäffancezeit nichts Ungewöhn-Die Naturphilosophie behandelt in gleichem Geifte ber liches. Spanier Sebaftian Fogius Morgelius (al.: Morgillus), ein frühreifes Talent, dem die Entfaltung nicht beschieden war: von Philipp II. aus den Riederlanden als Erzieher des Infanten Carlos berufen, tam er in ber Blüte ber Jahre burch einen Schiffbruch ums Leben. Sein Wert bietet teine prinzipiellen Auseinandersetzungen der beiben Spfteme, sondern zieht fie nur gemeinfam bei ben einzelnen Fragen beran 3).

Auf die ontologischen Fragen, in denen die Abweichungen der beiden alten Denker am meisten hervortreten, geht Gabriel Buratellus, ein Augustiner-Eremit aus Ancona, näher ein, der sein Borhaben ein opus diu desideratum et a veteribus ac recentioribus pollicitum, non tamen absolutum, nennt. Bon den zehn Büchern, welche das Werk') umfaßt, handelt das erste von der Ideeenlehre, welche als eine ältere, vorplatonische Anschauungs-weise bezeichnet wird, die vorzugsweise durch Dionysius den Areo-

<sup>1)</sup> Symphonia Pl. et Ar. cet. Lugd. 1616. — 2) Libri septem de dialectica, rhetorica, astronomia, musica, philosophia naturali, medicina et theologia, de legibus et republica et de moribus ex Aristotelis et Platonis sententia Bas. 1537, 8°. — 3) S. Foxii. M. Hispalensis De naturae philosophia seu de Platonis et Aristotelis consensione, Libri V, Paris 1560, 8°, aug 3u Wittenberg gebrudt 1589. — 4) Praecipuorum controversiarum Aristotelis et Platonis conciliatio, Ven. 1573, 12°.

bagiten dem driftlichen Denken zugeführt worden. Buratelluserkennt, daß Platon die Ibeeen einführte, um ein Erkenntnisprinzip in der Seele und zugleich ein gestaltendes Prinzip über und in den Dingen zu erhalten; auch die symbolischen Ausbrude Platons nimmt er in Schutz: ideas esse in concavo lunae, was dem Apologeten vielen Spott eingetragen bat. Die Ibeeen haben in Gott ein Esse virtuale, im Worte (Logos) ein Esse formale, im Menschengeiste ein Esse participatum 1). Die Ibeeen in Gott erkennt auch Aristoteles an, wenn er von dem Guten spricht, welches im Feldberrn, b. i. in Gott ift, und basselbe von bem Guten im Beere, b. i. in der Welt unterscheidet; jenes ift der ordo idearum in Divina mente, ad cujus similitudinem ordo iste in mundo factus est; da Aristoteles nun als das ordnende Brinzip in den Dingen die Form ansieht, so muß er auch in Gott, als der reinen Form, bas höchfte Prinzip aller Ordnung anertennen 2). In gleicher Weise -werden Aristoteles' Aussagen über das eldog als Inftanzen für fein flillichweigendes Butheißen der fo heftig befehdeten Ibeeen verwendet, und geschlossen: Apparet quomodo etiam Aristoteles universalia in ideas posuit et quomodo impuguaverit potius verba Platonis quam sensa; verum est igitur, quod principio diximus, dissidium hoc inter hos egregios philosophos magis esse in verbis, quam in re 3). Die aristotelischen Argumente gegen die Ideeenlehre, beren ber Autor 38 gusammenftellt, werben am Schluffe bes Buches befprochen. Das zweite Buch handelt von bem Berhaltniffe bes Ginen und bes Seienden mit Bezug auf Bicus' einschlägige Schrift, beffen Darlegung Buratellus beipflichtet; die übrigen Bücher erörtern die Ratur des Geistes, die avaurges. das Sehen, das höchste Blud, die Ewigkeit, die Zeit, die communio rerum omnium, die Materie und Brivation in dem gleichen konziliatorischen Sinne.

In anderer Form behandelt die prinzipiellen Differenzen der

L. l. fol. 10b. — <sup>2</sup>) Fol. 22 b. Ar. Met. XII, 10, 1, 5. oben §. 89, S. 82. — <sup>3</sup>) Fol. 24 a.

beiben Philosophen ber Parifer Ariftoteliter Jacob Carpentarius aus Beauvais, indem er bie bem Alcinous zugefcriebene, bie Aufbebung jener Differenzen begunftigende "Anleitung zur platonischen Lehre" 1) au grunde legt, tommentierend erörtert und in Digrefsionen beleuchtet 2); durch das Gange gieht fich die Polemit gegen Betrus Ramus 3), ben logodaedalus, archisophista, academiae Parisiensis methodicus, welchen ber Autor aber meift, mit Anspielung auf eine polemische Schrift Galens: Thessalus nennt. In der Ginleitung legt Carpentarius bar, daß die beiden großen Denker ein vericiedenes Interesse haben, ber eine ein theologisches, ber andere ein naturwissenschaftliches: Plato divinus, opisicem rerum omnium Deum, primam efficientem causam externam, in primis principiis statuit; Aristoteles naturae genius [δ δαιμόνιος], ea tantum pro efficientibus in principiis physicis retinet, quae in ipsis rebus sunt et in iis alterius naturae, id est formae, rationem obtinent 4). Wo Aristoteles sich höher aufschwingt nähert er sich Platon; Alcinous ift berechtigt, ben reinen Actus bes gottlichen Ertennens mit der 3dee gleichzuseten; beibe Begriffe bruden die ewige Weisheit Gottes aus. "Sie ift, von uns aus angesehen, das erste Erkennbare (primum intellogibile), wie das Sonnenlicht das erfte Sichtbare, da fie uns das Ertennen, ben Dingen aber das Erkanntwerden gewährt, unsern Beift erleuchtet und zugleich die in den Gegenständen verborgene Wahrheit aufdect, wie das Sonnenlicht unferm Auge das Sehen, den Gegenständen aber die Sichtbarkeit gewährt. Diefelbe Weisheit Gott-Baters fendet die Strahlen der Bervollkommnung in den Schoß der Materie und läßt Einzelwesen entstehen und in ihrer Natur beharren, und jo heißt fie die erfte und hochfte Bollendung, da ihre Strahlen ben natürlichen Formen ber Materie mitgeteilt find. Diese mitgeteilten Strahlen nun hat Aristoteles die ersten Bolltommenheiten der

<sup>1)</sup> Rach Freudenthal heißt der Autor Albinus, vergl. Zeller, Die Philosophie der Griechen, IV<sup>8</sup>, S. 805. — <sup>9</sup>) Platonis cum Aristotele in universa philosophia comparatio, Paris 1573. 4<sup>0</sup>, II tom. — <sup>3</sup>) Bergl. Bd. II, §. 83, 4. — <sup>4</sup>) L. l. Praef. fol. 4a.



Naturdörper genannt, da ihm die Natur nichts Bolltommneres aufwies. Platon aber hat, in der Überzeugung, daß diese der Materie mitgeteilte Bolltommenheit von der Idee herstamme und zwar wie ein Abbild von seinem Borbilde, die Bolltommenheit auf die erste Ursache, die Alcinous  $\mu \acute{e} \nu \rho \nu$  nennt, auf die Idee zurückgeführt und erst die zweite den natürlichen Formen zugesprochen, die er deshalb nicht zu den ersten Prinzipien der Natur zählt 1)".

Carpentarius weift nach, bag Ariftoteles keinen Grund habe, die Iberenlehre zu befehden, da seine deurspau ovolau, so wie sein rò rl no elva den Ibeeen verwandt seien; auch tomme er in der Wiffenschaftslehre Platon nabe; wenn er fagt, unfer Beift verhalte fich zu den höchften Bringipien wie das Auge des Rachtgevogels jum Lichte, so sei diefes Licht nicht so gar verschieden von der Ibeeenwelt 2). Die Überschätzung des Diffenses führt Carpentarius gang richtig auf die nominalistische Bermässerung ber griftotelischen Lehre zurud; wenn ber Thessalus methodicus behaupte: Platonis ideam nil aliud esse, quam genus logicum, so sei bies ebenso falfc, als wenn er leugne, daß die Ibee von Platon secundum essentiam a rerum communione separata gedacht worden sei. beides eine opinio puerilis 3). Aber auch eine Annäherung der beiben Spfteme burch Abichmächung ihrer Lehren verwirft ber Autor. Ms Erklärer bes Ariftoteles ichatt er Albertus und ben Aquinaten, aber er verschmäht Scotus und tenebricosa illa omnia quae istius modi homines pepererunt 4).

Für den Wert und die Unerläßlichkeit seines Borhabens führt er vielsache Außerungen und Schriften von Zeitgenossen an; so mit besonderem Lobe das Buch von Bernardinus Donatus: De platonicae et aristotelicae philosophiae differentia dund und einen gelegentlichen Ausspruch von Julius Casar Scaliger, dem älteren der beiden berühmten Scaliger, aus dem Kommentare

<sup>1)</sup> Ib. I, p. 222. Der Text enthält einen Drudsehler, es muß heißen: persectio cujus radii sunt in sormis naturalibus ipsi materiae communicati anstatt: communicatis. — 2) Ib. I, p. 204 sq. — 3) Ib. p. 210. — 4) Ib. II, p. 325. — 5) Ib. praes. fol. Aij.

zu Theophrasts Schrift De plantis: Cum utriusque libros lego ab utroque scriptos arbitrari libet; unus enim spiritus et sapientiae et veritatis. Alter pictior, alter compositior, ille ad apparatum, hic ad pugnam, incitat ille animum, hic explet 1). Die Arbeiten über biefen Gegenstand bilben einen ganzen Zweig der philosophischen Litteratur, welcher an Johann Baptift Rofdel auch feinen Geschichtsschreiber gefunden bat 2). Morhof läßt die Aussöhnung von Platon und Aristoteles noch als etwas Bunidenswertes gelten 3); Bruder bagegen hat nur bas Interesse bes Polyhistors an der Sache, die er als Syntretismus bezeichnet 4). Die späteren Siftoriter ber Philosophie thun biefer Bestrebungen nicht einmal Erwähnung; ibre nominalistische Anschauung läßt fie in den Spftemen nur Gedankengebilde feben, die ihr Dag in fich selbst haben, und macht fie vergeffen, daß es eine und dieselbe Wahrheit ift, beren spekulative Faffung jene suchen, die mithin bas gemeinsame Dag berselben ju bilben hat; bei ber Rudtehr ju bieser realistischen Grundansicht werben auch jene Bestrebungen ber Renaffance wieder gewürdigt werden 5).

3. Der criftliche, von den falschen Zeitströmungen unbeitrte Aristotelismus fand besonders eine Stätte bei den geistlichen Orden; die "unwissenden Mönche", von denen die neologischen Humanisten so viel zu erzählen wissen, nehmen sich in der Wirklichteit ganz anders aus als in den Libellen und Deklamationen jener. Die Dominikaner, die Hüter des thomistischen Erkenntnisschaßes, solgten ihrem Ordenslehrer in dem Eiser für das Aristotelesstudium nach; daß sie sich dabei nicht gegen die neuen Studien verschlossen, zeigt das Berfahren des Chrysostomus Javellus, welcher den Anregungen seitens der Platoniker Raum gab und Lyceum und Atademie auf dem Boden der praktischen Philosophie verknüpfte 6). Die spanischen und portugiesischen Thomisten des XVI. Jahrhunderts

<sup>1)</sup> Ib. fol. C. — 2) Roeschelii, Disputatio de philosophia conciliatrice Witenb. 1692, 40. — 3) Polyhistor II, p. 42 u. 228. — 4) Hist. crit. phil. IV, 1, p. 762. — 5) Bergl. Bb. I, §. 37, 6 u. 44, 1, jowie Bb. II, §. 80, 3 u. 4. — 6) Bb. II, §. 79, 2 u. oben S. 104.

veram et genuinam mentem Aristotelis et Doctoris angelici hinterließ. Sine Berteibigung des Aristotelismus gegen die Neuerer unternahm Seraphin Piccinardi: Philosophiae dogmaticae peripateticae christianae libri IX. in patrocinium Aristotelis in osores ejusdem. Patav. 1671.

Bon Francistanern machten fich als Ausleger befannt: Johannes Boncius, ein Irlander, ber in Rom und Baris lehrte und schrieb: Disputationes in organon Aristotelis quibus ab adversariis veteribus Scoti logica vindicatur. Ven. 1646. Der Ciftercienferorden ift auf diefem Bebiete burch Marfilius Basques, + 1602, ber alle Sauptidriften bes Ariftoteles tommentierte, und burch Angelus Manriques, + 1649, ber ben Ehrennamen Atlas Salmanticensis erhielt, vertreten. Denkmal ber peripatetischen Erubition biefes Ordens ist auch bas Lehrbuch von Eustachius a. St. Paulo: Summa philosophia quadripartita. Par. 1614, 80, von Leibnig' Lehrer Joh. Ab. Scherzer für Protestanten bearbeitet 2). Den Benedittinerorden vertritt Saeng b'Aguirre, Rarbinal, + 1699, welcher Ariftoteles gegen den Borwurf einer fälschenden Darstellung der platonischen Ibeeenlehre in Sout nahm und die Mangel ber Ibeeenlehre ber neuen Platoniter icarffinnig nachwieß 3).

Überragt werden diese Arbeiten durch die Leistungen der Jesuiten. Gin großes Kommentarwerk über die aristotelischen Schriften, welches Texterklärung und ungebundene Sacherörterungen

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 6. — 2) Philosophia rationalis novantiqua sive disputationes selectae in Logicam et Metaphysicam Aristotelis, cujus antiquae sententiae sicut et D. Thomae plerumque noviter elucidantur, accurate fulciuntur et ab impugnatoribus, praesertim recentibus vindicuntur. Lette Ausg., Rempten 1722, IV, tom. fol. — 3) Oben, §. 89, ©. 79.

verbinden follte, faßte ber romifche Befuit Ba lus Ballius ins Auge, vollendete aber nur den Commentarius in Logicam Aristotelis, Lugd. 1620. Sein Borhaben führten bie Batres bes Rollegiums von Coimbra durch. "Sie nahmen nicht bloß bie scholastische, sondern die gesamte exegetische Tradition, auch die griechische, in ihre Arbeiten auf und lieferten ein Werk, welchem in feiner Art tein zweites an die Seite zu stellen und dem daher auch von jeher gerechte Bewunderung gezollt worden ift 1)". Auch proteftantische Gelehrte spenden dem Werte Anerkennung, wenngleich ihnen der Geift desselben fremdartig bleibt. Bruder faat: In quibus commentariis eruditionem peripateticam merito laudes, doleas autem eam scholastico acumine et subtilitatibus fuisse deformatam 2); als Subtilitäten aber gelten ihm, fo wie anderen, auch die Untersuchungen über die Universalien, die Formen, ben thatigen Berftund, den erften Beweger u. a., also die Sauptfragen ber Ontologie.

Die Erklärung ber naturkundlichen und ethischen Schriften führte Emanuel Goss durch, die Logit und physische Probleme behandelte Sebastian Conto, die Metaphysik Petrus Fonseca. Zur Charakteristik des Ganzen mag es genügen, auf die Arbeit des Letztgenannten, welche in der Lyoner Ausgade von 1591 vier Quartbande umfaßt, einen Blick zu werfen. In der Borrede wird Ursprung und Zweck des Unternehmens angegeben: "Das frühere Zeitalter entbehrte der geschmackvolleren Litteraturkenntnis und es wollten alle, die sich mit Philosophie besatzen, auch für Aristoteliker gelten, während nur die Wenigsten den Aristoteles selbst ausschlugen; man vermeinte, dessen Lehre einsacher und schneller in allerlei Summulso und Quaestiones, welche der Eiser der Fleißigeren hergestellt hatte, als bei ihrem Urheber anzutressen. Ist das nun wohl in gewissem Sinne richtig, so ist doch klar, daß die Philosophie zu Schaden kommen mußte, als diese Gewöhnung zu lehren und

<sup>1)</sup> R. Werner, Der hl. Thomas 1859, III, S. 189. — 2) Hist. crit. phil. IV, 1, p. 140. Andere Außerungen b. Freudenthal, Spinoza und die Scholaftit in: Philoj. Auffäge, E. Zeller gewidmet 1887, S. 92.

zu lernen gangbar wurde; wie viele von benen, welche auf solche Ranale angewiesen waren, vermochten zur ftreng gelehrten Renntnis ber Alten vorzubringen ober gar ihr gleichzukommen? Das bat fich unsere Afabemie von Coimbra gesagt und dem neuerlichen, von Anderen gegebenen Borbilbe folgend, ein Lehrverfahren eingeschlagen, bei welchem von der Wiege ausgegangen, aller Gifer und Ernst auf die Erklärung ber ariftotelischen Schriften felbft gewandt wirb". -Borausgeschickt werben Institutiones dialecticae in acht Büchern. ben erften Band einnehmend, also ein Lehrbuch ber Logik. Texterflärung bebt nicht bei bem erften Buche ber ariftotelischen Metaphysit an, sondern bei dem fünften, welches die Definitionen ber wichtigsten ontologischen Begriffe, beginnend mit dorn, enthalt. Diesem Buche ift ber gange zweite Band gewibmet. Übersetzung find gegenüberstehend gebruckt, und umrahmt bon ben Erklärungen, welche bem Wortverständnisse bienen; die sachlichen Erörterungen zu jedem Rapitel werden ihm als Quaftionen beigegeben; so dem Rapitel über aozń, principium, die fieben Fragen: Welches die allen Prinzipien gemeinsame ratio sei? wie die in den Büchern von der Physit gegebenen Bestimmungen des Pringips ju verstehen seien? ob das Brinzip aus dem dadurch Bedingten bervor= geben könne? ob Ariftoteles die Brinzipien richtig bestimmt habe? ob Pringip in analogem Sinne (von Gott) ausgesagt werden könne? wie es von Gott ausgesagt werde? ob das Pringip ober bie Urfache ber weitere Begriff fei? Bum fiebenten Rapitel, "vom Seienden" wird die Frage, ob es substantiale Formen gebe, behandelt, jum achtundzwanzigsten und zwar zu bem Schlagworte vévog die Universalienfrage; bei der Widerlegung des Nominglismus fällt ein Sauptgewicht auf den Umftand, daß die Subjettivierung des Allgemeinen unvermeidlich die Breisgebung der Wiffenichaft nach fich zieht 1). Der britte Band behandelt bie Bucher VI bis IX ber aristotelischen Metaphysit, ber vierte bie Bucher X bis XIV und bann mit neuer Paginierung, also als fünfter

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 82, 4.

Teil des Sanzen, die Bücher I dis IV, eingeleitet durch Angaben über Aristoteles, seine Werke und seine Lehre, eine Bergleichung derselben mit der platonischen und die Erklärung des Vorwiegens des Platonismus dei den Kirchenvätern. Die vielsachen theologischen Erkurse, scheindar der Sache fremd, halten in Erinnerung, was die aristotelische Philosophie der christlichen Theologie geleistet hat und stellen damit deren Wahrheits- und Weisheitsgehalt besser ins Licht, als es humanistische Lobreden vermöchten; das Bindeglied bildet hier die thomistische Lehre, der sich die Conimbricenser, wie die Jesuiten überhaupt, in allem wesentlichen anschlossen.

4. Wie man das ariftotelische Lehrgut hütete und ausbaute und ihm zugleich Widerftandsfraft gegen die Zeitmeinungen gab, zeigen die philosophischen Arbeiten des spanischen Jesuiten Frang Suareg, bes größten Metaphpfiters ber gangen Beriobe, ber in Rom, Alcala, Salamanca und Coimbra lehrte und 1617 in Liffabon ftarb. Sein Wert: Metaphysicarum disputationum, in quibus et universa naturalis theologia ordinate traditur et quaestiones ad omnes XII Aristotelis libros pertinentes accurate disputantur, tomi II, zuerst in Salamanca 1597 erschienen, ift ein Lehrbuch der Metaphpsit, aber auch auf die Bedürfnisse berjenigen angelegt, qui doctrinam hanc universam Aristotelis libris applicatam habere cupiunt; ein Inder legt die Materien der aristotelischen Metaphysit vor, mit Rachweis der in dem Werke dazu beigebrachten Ertlärungen und Erweiterungen, ein zweiter bient der Bergleichung des behandelten Stoffes mit der theologischen Summe bes bl. Thomas, über welche Suarez einen umfaffenden Rommentar geschrieben hatte. Rosmologische Fragen behandelt sein Buch De Deo effectore creaturarum Lugd. 1621, morin die sechs Bucher Do anima enthalten find; ber Moral und Gefellichaftslehre ift das große Wert Tractatus de legibus zuerst Conimbr. 1612 gewidmet 2). Seine Schrift De anima fcwebt Morhof vor, wenn

<sup>1)</sup> Das. §. 79, 3. — 2) Bergl. Gesch. b. Idealismus II, §. 85, 7. Die übrigen Schriften bei K. Werner, Franz Suarez und die Scholastif der letzten Jahrhunderte 1861, I, S. 91 f.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

er bie psphologischen Untersuchungen als bie Stärke ber Scholaftit bezeichnet: er spricht ihr zu profundae speculationis quaestiones de anima, in quibus prae ceteris audiri scholastici debent; cum enim res illa consistat in meris speculationibus, in quo regno illi triumphant, illorum judiciis aliquid est tri-Über Suarez' Stellung zu Aristoteles und zu den buendum. Beftrebungen ber Renaffance bemertt R. Werner: "In bem Beftreben einer sorgfältigen Erforschung ber mahren Meinung bes Aristoteles wird berselbe nicht selten burch seine eigenen anderswo gesprochenen Worte berichtigt und nächstbem das Unzulängliche ober Berfehlte nicht verhehlt, sondern mit bundiger Motivierung der Richtzustimmung ans Licht gestellt ... Das Wert ift eine gereinigte und geläuterte, auch sprachlich vervolltommnete Darftellung bes wiedererneuerten Peripatetismus, also eben dasjenige, mas die gemäßigteren unter den gegen die Scholaftit eifernden humaniften, ein Ludwig Bives, Rubolf Agricola, Jakob Faber u. a. eigentlich gesucht und begehrt hatten, aus sich jedoch mit ben Mitteln humaniftischer Bildung und philosogischer Gelehrsamkeit ohne nabere Renntnis der traditionellen scholaftischen Auslegung niemals erreicht haben würden" 1). — Über Suarez' gleichmäßige Bertrautheit mit bem Ariftotelismus ber verschiedenen Berioden fagt M. Beinge: "Er zeigt eine große Gelehrsamkeit, indem er Ariftoteles und seine Rommentatoren: Mexander von Aphrodifias, Averroes, Avicenna, ferner Platon, Cicero u. a., die Patriftiter sowie neben Thomas eine Menge früherer Scholaftiter citiert, deren Ansichten vorführt und fich mit ihnen auseinandersett, so dag man in die scholaftischen Rontroversen burch ibn gründlich eingeführt wirb" 2).

Erhält die Darstellung durch diese Gründlickeit eine den heutigen Leser belastende Ausdehnung, so besteißigt sich doch Suarez im Aufdau des Ganzen und in der Wahl der Argumente einer wohlthuenden Ginfacheit. Die Aufgaben der Metaphysit be-

<sup>1)</sup> R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 468 u. 491. — 2) übers weg, Grundrif d. Gefc. b. Phil. III8, S. 29.

stimmt er dahin, daß sie überhaubt vom ens quale ens reale zu handeln habe, insbesondere aber von den bem Seienden gemeinsamen Attributen ober ben passiones entis, b. i. ben tranfgenbentalen Bestimmungen, ferner von ben Urfachen, causae, bes Seienden, weiterbin von deffen Sauptarten: bem ens a se und ens ab alio und folieglich von ben Seinsmeisen, b. i. ben Rategorieen. — Die gangbare Reihe der Tranfzendentalien: ros, ens, verum, bonum, aliquid und unum vereinfacht und ordnet Suarez in der Trias: unum, verum, bonum. Das unum fommt bem ons zu in seiner Integrität und feinem Berfchiedensein bon Anderem 1); das vorum bezeichnet die Intellegibilität bes Seienden: Veritas transcendentalis significat entitatem rei connotando cognitionem seu conceptum intellectûs, cui talis entitas conformatur?): diese mitbezeichnete Beziehung gilt brimar bem göttlichen, setundär dem endlichen Berftande. Das bonum besagt die Bollkommenheit und den Ginklang des Dinges mit anderen: Bonitas dicit perfectionem rei connotando convenientiam seu denominationem consurgentem ex coexistentia plurium 3).

In der Lehre von den Ursachen zieht Suarez die zahlreichen Gründe für die Annahme der substanzialen Form in drei Argumente zusammen. Das erste ist von der Einheit des Menschen genommert; die Selbsterkenntnis lehrt sie uns und zwingt uns, eine Grundlage und Quelle unserer vielsachen Bethätigungen anzuerkennen: Anima korma corporis. Diese Analogie haben wir ein Recht auf alle Wesen auszudehnen: Ex rationali ceterae substantiales formae colliguntur; bei allen ist ein simplex subjectum anzunehmen, eben die forma, quae voluti praesit omnibus facultatibus et accidentibus, ut sit sons omnium actionum et naturalium motuum talis entis. Der zweite Grund ist das Besharren der Dinge in gewissen Kormalzuständen und die Rückehr zu diesen, was nicht von accidentiellen Ursachen herrühren kann, zumal

<sup>1)</sup> Met. disput. Disp. 2, sect., 2 num. 6 u. 2, 1, 17. — 2) Ib. 8, 7, 25. — 3) Ib. 10, 1, 6, 12.

ba die verschiedenen Eigenschaften der Dinge ein inneres notwendiges Befüge zeigen. Der britte Grund fußt auf ber Thatfache, bag wir mit Recht bas Entstehen und Bergeben von der Schöpfung und Bernichtung unterscheiben, also ein bleibendes materielles Substrat ber Dinge annehmen, als beffen Romplement wir die Form ansehen muffen, welche die indifferente, potentielle und unbestimmte Materie erganzt, vollendet und bestimmt: complet, perficit. diversificat. Die Form ist — was ihr Berständnis erschwert weber ein Ding, noch eine Gigenfchaft, sondern ein Dafeinselement, das dem forrelaten materiellen Glemente das Bolldafein giebt und mit ihm das Wesen des Dinges konstituiert: Forma est substantia quaedam simplex et incompleta, quae ut actus materiae cum ea constituit essentiam substantiae compositae. — So weit bewegt sich die Argumentation auf aristotelischem Boben, aber fie erhebt sich bei ber Frage, wie und wann fich Form und Materie zusammenschließen konnen, zu platonischpythagoreischen Bestimmungen; mit Timaos wird geantwortet: si sit debita proportio; biese besteht aber in ratione actus et potentiae et in naturali et essentiali aptitudine et mutua habitudine quam inter se habent 1). Damit tommt altertumliche Beisheit zu Chren; aber es find auch jene Argumente altertümlich, ba in ber Beseelung der Dinge durch ben Mythus ber Formbegriff seine erften Regungen zeigt 2), welcher in ber Scheidung bes πέρας, als bes Beharrenben, von bem unsteten απειρου ausgeboren wird 3). Die Form als Seele war ber Renaffancezeit noch am verständlichsten, wie fie benn auch Leibnig fo faßt, nicht ohne Suarez' Einfluß, aber minder umfichtig, ba ber Monabologe vergift, daß die Form nur ein Daseinselement ift, und feine Centralmonade als substantia completa denkt. Auch darin weicht Leibnig zu feinem Schaben von Suarez ab, daß er ben actus primus, ber die Effenz der Dinge konstituiert, mit dem actus secundus, b. i. ber wirkenden Rraft ber Dinge gleichsett 4).

¹) Disp. 15, 1−6. — ²) Bb. I, §. 13, 5 u. 31, 5. — ³) Daſ. §. 17, S. 6. — ⁴) Unten §. 95.

Mehrfach trifft Suares Bestimmungen, die als Warnungs = fignale hatten bienen konnen, wenn seine nachfolger minder neuerungsluftig gemefen maren. Den Subftangbegriff faßt er in seinem Gegensate zu bem ber Inharang, nicht zu bem Raufalbegriffe: die Substanz ift existens per se, durchaus nicht aber existens a se, Bestimmungen, welche Descartes verunklärte und Spinoza wegwarf. Bor bem Migbrauche, die Ginzeldinge als modi ber Substang ju faffen, tonnte Suareg fcuten, ber mit Augustinus lehrt: Modus est quem mensura praefigit 1); er ist somit ein accidens, das burd bie Mensuration einem Subliftierenden zugeführt wird. Das ftrenge Auseinanderhalten von Gubftang und Accidens fieht er als eine ben Denkern gemeinsame Erfenninis an: Quae sententia adeo est communis, ut tanquam res per se nota ab omnibus recepta sit, quapropter magis indiget terminorum explicatione quam probatione?). Auch sonst beruft er sich gern auf die sana et catholica doctrina. — Auch ber Ausbrud causa sui, mit welchem Spinoza folchen Unfug treibt, bestimmt Suares fo, daß aller Migverftand abgeschnitten wird. Er erklärt ihn berechtigt in bem Sinne, in welchem Die Bater von Gott als seinem eigenen Grunde gesprochen, wie hicronymus: Deus sui origo est suaeque causa substantiae und Augustinus: Deus est causa sapientiae suae und Quod illi causa ut sit, est etiam causa, ut sapiens sit. Diese Aussprüche find nur negativ in dem Sinne der Abweisung eines Uriprungs aus einem Fremben, nicht positiv in dem einer Selbst= zeugung zu verstehen: Ens non potest esse a se per positivam originem et emanationem; dicitur ergo esse a se quatenus sine emanatione ab alio habet Esse 3).

Sine Lehre, beren Berftandnis sich in jener Zeit verdunkelte, die Theorie vom thätigen Berstande, wird von Suarez mit Sorgfalt behandelt und fortgebildet. Er teilt das berechtigte Streben

<sup>1)</sup> Disp. 7, 1, 17. Aug. de gen. ad litt. IV, 3 de nat. boni. 3. — 2) Ib. 32, 1, 4. — 5) Ib. 28, 1, 6 u. 7. Hier. ad Eph. 3; Aug. Q. oct. 15 u. 16; de trin. VII, 1.

feiner Zeit, Die pfpchologifden Grundbeftimmungen zu vereinfachen; er betont die Ginheit der Seele und den Busammenschluß ihrer Bermögen; diese find ihm eine hierarchisch gegliederte Reihe, Produkte der Seele, von ihrer Natur ausgehend, wie die Strahlen von der Sonne; es erfließen nicht die niederen aus den höheren und in diesem Buntte weicht Suarez von der thomistischen Lehre ab -, sondern alle unmittelbar aus dem Wefen der Seele 1). Doch ift Suarez von der nominalistischen Gleichsetzung der Seele mit ihrem Bermögen weit entfernt; sie ift ihm realiter von ihnen verichieben, fo gewiß Effenz und Botenz, Sein und Wirten verschieben find. Dagegen stellt Suarez einen realen Unterschied des intellectus agens und possibilis in Abrede, da das Herstellen und das Aufnehmen der intellegiblen Species fehr wohl derfelben Rraft zugeschrieben werben tann?), so bag bie Setzung eines formalen Unterschiedes genügt 3). Die drei Funktionen, welche der hl. Thomas bem thatigen Berftande gufdreibt, läßt Suarez in eine einzige zusammenfallen: das illuminare phantasmata ift das Abziehen der Species im intellectus possibilis, und das efficere res actu intellegibiles ift bas abstrahere species a phantasmatibus 4). Der neuerdings von einem hervorragenden Thomiften geaußerten Ansicht, daß diese Auffaffung eine Alteration des Lehrstücks in sich foliege und bem Intellektualismus vorarbeite, ba ber thatige Berftand von der Sinnlichteit unabhängig gemacht werde, tann man nicht beitreten, da Suarez ber Sinnlichkeit ben Erkenntnisgehalt und die Unentbehrlichkeit für die Berftandesattion unzweideutig juerfennt 5): Intellectus agens nunquam efficit speciem, nisi a phantasiae cognitione determinetur... Haec vero determinatio non fit per influxum aliquem ipsius phantasmatis, sed materiam et quasi exemplar intellectui agenti praebendo, ex vi unionis, quam habent in eadem anima 6).

<sup>1)</sup> De anima. II, 3, 15—17; vergl. K. Werner, Franz Suarez II, S. 123. — 2) De an. IV, 8. — 8) Ib. IV, 10, 7. — 4) IV, 2, 17. — 5) M. Glohner, Jur Frage nach b. Einfluß b. Scholastik auf die neuere Philosophie im Jahrbuch f. Phil. u. spek. Theologie v. Commer 1889, S. 486 f. — 6) De an. IV, 2, 11.



5. Ein dankbarer Boden für die Aristoteliker der Renäffance maren die Gebiete der Cthit, ber Bolitit, ber Ufthetit und ber Boetit, welche nicht in bem Grade wie bas ber Detaphpfit jum Rampfplate ber Meinungen geworben waren. An ber Moralphilosophie hatte fich die Neuerungssucht weniger versucht; es gilt auch vom XVI. Jahrhundert, was Morhof turz und treffend von bem folgenden jagt: Doctrina de moribus neglegentius est exculta, quam par est: disputationum quidem multum est, sed vivae validaeque doctrinae parum 1). Er spricht bem Stagiriten unbedenklich die Führerrolle zu: Aristoteles in ethicis rò navo est 2). Die gablreichen Ausgaben und Rommentare der nikomachischen Sthit, welche bis zur Mitte bes XVII. Jahrhunderts erschienen 3), zeigen, daß fich das Ansehen dieser Lehrschrift nicht vermindert hatte. Dem polymathischen Zuge der Zeit entsprechend, illustrierte man die Ethit burch Beispiele aus ber Boefie und Beschichte; so Beinrich Stephanus in dem Anhange zu ber Schrift: Principium monitrix Musa. Bas. 1590, 80, morin ichatbare Emendationen und Erklärungen des aristotelischen Textes gegeben werben 4). Eine bobulare Darftellung ber peripatetischen Moral giebt ber Italiener Emmanuel Teforo (Thefaurus), geboren 1581 zu Turin, in seinem Buche: La filosofia morale derivata del alto fonte del grande Aristotele, Tur. 1671, Inteinist von Chriacus Bentulus, Rürnberg 1698, 80, von Morhof als elegans commentariolus bezeichnet. Die Eingangsworte bes Buches find daratteristisch: "Welch glückliche Sache und Kunft ift die Lehre, gludlich zu fein, und boch ift es bas größte Unglud ber Sterblichen, nach nichts mehr als nach dem Glücke zu ftreben und nichts mehr von sich zu weisen, als das mahre Blück." Der Hauptteil bes 21 Bücher umfaffenden Werkes handelt von den Tugenden, nicht ohne eudämonistische Umfärbung der aristotelischen Lehre, doch auch mit Berftandnis für beren Ernft. Der Überfeger hofft, bag biefer

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Polyhistor. II, p. 482. — <sup>3</sup>) Ib. p. 483. — <sup>3</sup>) Überweg, Grundziß der Gefchichte der Philosophie I<sup>8</sup>, S. 197. — <sup>4</sup>) Morhof, Polyhistor. l. l.

alterprobten Moral — vinum votus optimum — "gleich sehr bie Freunde der thomistischen Philosophie wie die Lehrer der lutherischen Atademieen ihre Beistimmung zollen werden".

Durch Ranale dieser Art übte die aristotelische Sthit auch auf die englische Moralphilosophie Einfluß und wir treffen da unerwarteterweise mitten unter ben Armseligkeiten, welche auf bem von Bacon und Hobbes gedüngten Boden aufgeschoffen waren, gediegenere Samuel Clarte, + 1729, ber Betampfer Anschauungen an. des Atheismus 1), statuiert dem Nominalismus gegenüber ein objettives Moralprinzip, indem er das Wesen der Tugend set in die der Beschaffenheit der Dinge gemäße Behandlung derfelben, welche ben Einklang unseres Thuns mit bem Weltganzen und dem gottlichen Willen verbürge 2). Damit kommt bas "ben Dingen eigene Wert" aur Geltung und ebenfo ber große Zwedzusammenhang, in ben sich bas sittliche Handeln einzureihen bat; aber die aristotelische Anschauung, die vor allem auf "das dem Menschen eigene Wert" hinweist, wird doch nicht erreicht; die objektive Ethik wird zu einer Ethit ber Sachen, worin eine Bermandtschaft mit Bacon liegt, wenngleich Clarke beffen Utilitarismus nicht teilt. An Clarke knupft Billiam Bollafton, + 1724, an, ber bem Sittengefete bie Rassung giebt: Behandle alles, wie es ift. Rach ihm ift jede Handlung aut, wenn sie einen wahren Gebanken ausbrückt, und ift es der Zwed des Menschen, Wahrheit zu erkennen und in Handlungen, sowie in Reden ju zeigen; seine Glüdseligkeit aber ift bedingt durch die gehorchende Hingabe an die Dinge 3). Auch hier wirken richtige realiftische Anschauungen mit, allein bei ber Untenntnis bes driftlichen Aristotelismus tommt bas Wahre nicht zur Geltung und die höheren Anschauungen, denen beide Denker Boden schaffen wollen, gewinnen auf die Entwickelung bes englischen Philosophierens so wenig Ginfluß, wie ber Platonismus ber Cambridger Schule.

<sup>1)</sup> Oben §. 86, 7. — 2) A discourse concerning the being and attributes of God. etc. Lond. 1705, II. — 8) The religion of nature. Lond. 1764, 40.

Bedeutsamer als diese Anläufe war der Ginfluß des Ariftotelismus auf die Befellicafts = und Rechtslehre ber Beit. 3m Beifte der spanischen Befellichaftslehrer durchgeführt, wirtte er ber damals sich vorbereitenden Abtrennung des Naturrechts von der Ethit entgegen. Der richtigen, auch in protestantischen Rreisen vertretenen Anficht von ber Jusammengehörigkeit von Recht und Sittlichkeit, als deren Bertreter vor allen Aristoteles ju schätzen sei, giebt Rothof kräftigen Ausbrud: Cum jurisprudentia sit propago ethices et politices, necessario earum illi principia sunt praemittenda, atque in his disciplinis quasi solum et fundus est hujus doctrinae. Ut hic principia jacta fuerint, ita omne erit, quod illis superstructur. Genuini hic et limpidissimi fontes turbidissimis lacunis sunt praeferendi: quidquid Aristoteles ejusque interpretes tradiderunt pro fundamento substerni debet. Si quis enim ad heterodoxa nonnullorum novatorum statim in limine digressus fuerit, in errores infinitos paullatim prolabetur 1). Auch Brucker, obwohl er schon von der Auflärung angefrankelt ift, preift Ariftoteles, "weil er fich nicht im Schatten bes Lyceums in Betrachtungen ber Rufe verlor und wie Blaton einen imaginaren Staat aussann, beffen Befete ber Gefellicaft nichts nuten konnen, sonbern fich bie Ratur ber Herrschaft und bes Staates felbst burch Erfahrung und in Beisvielen vor Augen ftellte". Sein Berkehr mit den matedonischen Machthabern habe ihn in ftand gesetzt, "ben Nerv der bürgerlichen Alugheit und die Arten ihrer Anwendung zu burchschauen"; daber er und seine neueren Erklärer "viel Ausgezeichnetes und alles Lobes Bürdiges zur Staatslehre beigebracht haben", wenngleich einzuräumen sei, "daß Aristoteles nicht alles gesehen habe und nicht alle seine Weisungen unser heutiges Staatsleben zu forbern angethan find" 2) - Ginfdrantungen, gegen die tein Berehrer bes großen Denkers etwas einwenden wird.

Der gelehrte und magvolle Sugo Grotius sucht mit Ari-

<sup>1)</sup> Polyhistor II, p. 556. — 2) Hist. crit. phil. II, p. 777.

states Fühlung zu behalten, wenn er den Menschen durch die Natur auf die Gesellschaft hingewiesen denkt; aber freilich ist es nur die Natur des Menschen, die ihm dabei vorschwebt, nicht die Natur des Staates, auf welche der Mensch hingeordnet und die darum in seiner Natur potentiell angelegt ist; Grotius vermag darum nicht zu einer objektiven Gesellschaftslehre zu gelangen und darum sehlt auch der historischen Betrachtungsweise, in der er Aristoteles solgt, der rechte Boden 1). Sin warmer Berehrer von Aristoteles ist der vielseitige Hermann Conring, der ihm in der Propolitica als Systematiker, und in dem Thesaurus rerum publicarum als Historiker des Staatswesens nachstrebte 2), anderer Freunde der christlich-aristotelischen Gesellschaftslehre nicht zu gedenkens).

In ber Lehre bom Schonen und ber Runft bot bie großen Gesichtspuntte Blaton bar, aber wo man sich auf einem begrenzten Arbeitsfelbe bewegte, tam auch Ariftoteles zur Geltung, was zumal von ber Poetit gilt. Die Anfänge ber mobernen Boetit liegen in ben Rommentaren ber gleichnamigen aristotelischen Schrift. war bem Mittelalter unbekannt gewesen und erft zu Ende bes XV. Jahrhunderts aus Ronftantinopel nach dem Abendlande gelangt. also ein Fund, der doppelt das Interesse anfachen mußte. Patricius, Majoragius, Viccolomini und viele andere versuchten sich an der Ertlarung bes Wertes; ber Jefuit René Rapin, felbft ein geschätzter Dichter, kann in seinen Reflexions sur la poétique auf eine Reihe von Vorgangern gurudbliden 4). Rein geringerer als ber Tragiter Bierre Corneille unternimmt es, als Renner des Theaters bie Erflärungen ju ergangen. Gine Überfetung mit reichen Belegen gab Andreas Dacier, ber Gemahl ber berühmten Anna Dacier, ber Tochter des humanisten Tanaquil Faber. In seinen gelehrten Institutiones poetices ift J. Gerhard Boß auch nur Aristoteles' Origineller ift Julius Cafar Scaliger, beffen Scholiaft. Poetices libri VII, zuerft, 1561 großen Ruhm gemannen. Er behnt

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 4; vergl. unten §. 92, 6. — 2) Morh. Polyh. II, p. 491 u. 494. — 8) Bb. II, §. 85, 6 a. E. — 4) Mitteilungen baraus bei Morhof I, p. 1005; vergl. das. p. 1064.

sein Feld viel weiter aus als Aristoteles, aber bedient sich der Prinzipien besselben, indem er bie Dichtung nach ihrem Stoffe, nach ihren Formen, nach bem fie gestaltenben habitus bes Dichters und nach ihren Ameden betrachtet. Er giebt bem zweiten Buche bie überschrift Hyle und faßt als Stoff die Kunstmittel des Dichters, vorab den Bers; das britte Buch untersucht die Idea als die Form, welche die Dichtung von den zu behandelnden Dingen empfängt. also als das immanente gedankliche Prinzip des Gedichtes: Ros ipsae finis sunt orationis, quarum verba notae sunt; quamobrem ab ipsis rebus formam illam accipiunt, qua hoc ipsum sunt quod sunt 1). Damit wird bas Brinzip, bag bie Dichtung wie die Runft überhaubt nachzughmen habe, in richtiger, realistischer Beise als die Nachahmung des Wesens der Dinge verftanden. Natur und Dichtung treten darum bei Scaliger in einen großen Zusammenhang: Patet cum ipsius naturae primordiis cantum primum extitisse; mit bem Namen von Blumen belegten die Pythagoreer ihre Hymnen an Sonne und Mond; der Bogelgefang ift bas Borfpiel ber bichterischen Rebe, in gewissem Sinne icon das Bild der großen Grundverhaltniffe, die nur den Weisen bekannt find. Darum muß die Boetik auf die Philosophie gebaut werden: Scripsimus desumptis a Philosopho principiis pro concessis, quod in omni scientia fit inferiore; philosophiae vero sanctiones, quae universae naturae sunt administrae, huic aptavimus arti?).

Solch vertiefender Einfluß des Aristoteles auf die Poetit steht gegenüber dem gangbaren Borwurse, daß er durch seine Regeln über das Drama an dessen Einengung und Berzopfung Mitschuld habe. In dieser Richtung war das Kleben am Buchstaben der Poetit allerdings von Nachteil, aber daß man sich den Geist einer realistischen Kunstlehre aneignete, war von hohem Werte und es wurde dadurch das Hereinbrechen des Subjektivismus, wenn nicht verhindert, so doch aufgeschoben. Die aristotelisch geschulten Älthetiker

<sup>1)</sup> Poet. III, cap. 1. — 2) Ib. praef.

des XVIII. Jahrhunderts sind nicht zu unterschätzen. Dubos, + 1742, dehnte aristotelische Gesichtspuntte, insbesondere ben Begriff ber Ratharfis, auf die übrigen Runfte aus 1); Charles Batteur, + 1780, unternahm die Ableitung der Rünfte aus dem Prinzip ber Nachahmung ber schönen Natur 2). Als schon erkennt er ben Gegenstand, welcher mit seiner eigenen Natur und mit der unfrigen übereinkommt 3); dazu gehort die Einheit in ber Mannigfaltigkeit und die sie vermittelnde Symmetrie und Proportion. Das Natürliche gestattet eine Vervollkommnung burch die Runft, da ibm felbft ein Boberes zu Grunde liegt; wir konnen bie Ratur ohne Mängel vorftellen, wie Platon seinen Staat, Kenophon seinen Monarchen, Cicero seinen Redner, wenngleich wir das 3beal nicht begrifflich bestimmen können: Qualem nequeo monstrare et sentio tantum. Juv. Auf die hohen Borbilber soll ber Dichter seinen Blid richten: Respicere exemplar morum vitaeque jubebo 4).

Der geniale J. C. Scaliger unternahm es, nicht nur der Poetik, sondern auch der Grammatik einen Unterdau von aristotelischen Begriffen zu geben; sein Werk De causis linguas latinas, zuerst 1580, 8°, kann eine philosophische Grammatik genannt werden. Er weist in der Vorrede auf die alten Beziehungen von Philosophie und Sprachlehre, wie sie in Platons Kratylos und Aristoteles' häusigen Untersuchungen über die Bedeutung der Wörter erscheinen. Nach des letzteren Urteil sei die Grammatik nicht nur ein Teil der Philosophie — id quod nemo sanus negat —, sondern auch von philosophischer Erkenntnis untrennbar. Damit wird das von den neologischen Humanisten verschobene Verhältnis in aller Form wieder zurecht gerückt. Der Titel des Buches weist auf die vier aristotelischen Prinzipien hin: die causas sind die Form, die wirkende Ursache, der Iwed und der Stoff der Sprache. Der Sprachstoff sind die

<sup>1)</sup> Réflexions critiques sur la Poésie, la peinture et la musique, Paris 1719. — 2) Les beaux arts réduits à un même principe, Paris 1746, öfter ins Deutsche tibersett. — 8) Das. II, 4. — 4) Das. II, 8. Juv. 7, 56. Hor. A. P. 317.

Laute, die in der Silbe ihre erfte Formung erhalten: Syllaba est elementum sub accentu, id autem per quod accentum potest suscipere, forma. Die Lautelemente der Silbe gleichen ben Blattern oder Aften oder Zweigen oder Fibern des Baumes 1). Die höhere Form ist bas Wort, bas sinnliche Zeichen ber geistigen species, welche der thätige Berftand bilbet 2). Das Wort hat drei Bestimmungen (affectiones): formatio, compositio, veritas; die lettere ift feine Übereinstimmung mit ber Sache, beren Beichen bas Wort ist; die Formation ist creatio und figuratio. Vom Gesichtspuntte der Wahrheit als Zweck betrachtet die Rede der Dialektiker, in Rudfict auf ihre Figuration und Zusammensetzung ber Grammatiter 8). Die Ursachen ber Wörter find teils effentiale, teils accibentielle; jene untersucht die Etymologie, diese die Flexionslehre 4). Das Material seiner Erörterungen entnimmt Scaliger nicht bloß bem Lateinischen, sondern auch dem Griechischen sowie den morgenlandischen und neueren Sprachen; das linguistische Interesse bes humanisten überwiegt bas philosophische und von einem Spfteme ift seine Darftellung weiter entfernt als die jener Scholaftiker, welche die Traktate De modis significandi ausarbeiteten 3). Scaliger war kein Berächter der Scholastik — Leibniz giebt ihm darin den Borzug vor Bives: Jules Scaliger en a parlé avec estime; mais Vives en a parlé avec mépris; je me fierais d'avantage à Scaliger, car Vives était en peu superficiel 6) aber er meint, daß das Rurudgreifen auf Aristoteles felbst ihn des Eingehens in die scholaftische grammatica speculativa überhebe. Die Folge ift mannigfache Willtur in ber Anwendung ber ariftotelifden Begriffe, Mangel an Methode und bas Ausbleiben einer nachhaltigen Wirtung bes Unternehmens, bas bei allebem unter ben Erzeugniffen des Ariftotelismus ber Renäffance feine Stelle beanfpruchen fann.

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 83, 1; De caus. li. lat. I, 48. — 2) Ib. III, 66. — 5) Ib. I, 1. — 4) XIII, 185. — 5) Bb. II, §. 72, 5. — 6) Lettre 3 à Mr. Remond de Montmort. Op. phil. ed. Erdmann, p. 704b.

6. Zeigen die genannten Wissensgebiete bis in das XVIII. Jahrhundert hinein das Fortbestehen aristotelischer Einslüsse, so scheinen diese in den Naturwissenschaften zu sehlen und nach der gangdaren Ansicht schließen sich aristotelisch-scholastische und moderne Naturbetrachtung geradezu aus. Näher betrachtet hat dies für einen ganzen Ast der Natursorschung: die beschreibenden Disziplinen, keine Geltung, und die Deklamationen Bacons und seiner Genossen haben nicht verhindert, daß sich auf diesem Boden ein friedlicher Anschluß des Neuen und des Alten gestaltete, da den ernsten Forschern der Wert der überkommenen Anschauungen und Methoden nicht verborgen bleiben konnte.

Die Anfänge ber neueren Boologie liegen größtenteils in ben Rommentaren zu ben einschlägigen ariftotelischen Schriften; bie ber Botanit in benen ju Theophrafis Geschichte ber Pflanzen und ju beffen, bamals bem Ariftoteles jugefchriebenen Buche "von ben Urfachen ber Pflanzen". Als Erklärer bes letteren mar ber mehrfach genannte 3. C. Scaliger bei ben Zeitgenoffen geschät, obwohl sein gelehrtes Werk 1) mehr philologische als botanische Renntnisse zeigt 2); allein es bedurfte zum Fortschritte der Wissenschaft auch der Berarbeitung des antiquarischen Materials. Ariftoteliter ift Andreas Cafalpinus, "ber größte Botaniter bes XVI. Jahrhunderts, unter beffen Pflege ber Garten in Bologna unsterbliche Früchte trug" 3). Er ift der Begründer der neueren Shstematit ber Pflanzen, die er in ben sechszehn Buchern De plantis, Florenz 1583, 40, darlegte. Er fußt auf Aristoteles und Theophraft; den wichtigften Teil seines Pflanzenspftems baut er auf die drei ersten Rapitel des achten Buches der theophrastischen Pflanzengeschichte 4). In der Naturanschauung nähert er sich den Platonikern, indem er das die Natur durchwaltende Leben ins

<sup>1)</sup> Commentaris et animadversiones in VI libros de causis plantarum, Lug. 1666 fol. — 2) Ernst H. F. Meyer, Geschichte der Botanik, Königsb. 1854 f., I, S. 188 u. s., scheint Scaligers Leistung doch zu gering zu veranschlagen. — 5) Meyer, a. a. O., Bb. IV, S. 263. — 4) Das. I, S. 166.

Auge faßt, aber er nimmt boch teine Weltseele an, sondern bentt Die belebenden und bauenden Rrafte nach aristotelischer Weise verteilt, berart, daß nur ihr Zusammenwirken das belebte All ergiebt 1). Diefe Brundanschauung wies ihn auf die Spftematit und ließ ihn jugleich bas Spftem als Ausbrud eines Organismus verfteben. -Räher fieht ber platonisierenden Theosophie Johann Baptift Borta, der Berfasser der Phytognomica, querst in Neadel 1588, 80, erschienen; er geht auf eine signatura rorum aus, eine Runft, aus bem Außern ber Rörper die inneren Rrafte ju erkennen, insbesondere aus ber Struttur ber Pflangen beren Beilfrafte zu begreifen. manchen phantaftischen Ansichten fehlt ihm boch teineswegs ber Blid für das Individuelle, welcher ariftotelische Schulung verrät. führt die Beobachtungen der Peripatetiter über den Zusammenhang ber Begetation mit bem Boben weiter und bas zweite Buch des Wertes ift ein Unlauf gur Pflangengeographie?). neuerer Historiter ber Botanit läßt auch den Gedanken der signatura rerum gelten und findet in De Candolles "Bersuch über die Arzneifrafte ber Pflangen im Bergleich mit ihrer natürlichen Rlaffifitation" eine geläuterte Durchführung besselben 3). - Gine burchgeführte Anwendung der ariftotelischen Begriffe auf die Pflangenund Thierwelt finden wir in der Schrift des Jesuiten Honoratus Fabri: Tractatus duo de plantis et de generatione animalium, Norimb. 1677, 40; insbesondere wird ber Formbegriff in Diesem Betracht behandelt; die propositio 22 des ersten Buches weift nach: Datur aliqua forma plantae, die prop. 28: Forma plantae non est ulla entitas absoluta unb 29: Extra plantam existere non potest. Auch ben Begründer ber Pflangen = physiologie, Marcello Malpighi, ben Leibargt bes Bapftes Innogeng XII., tann man einen Ariftoteliter nennen, wenngleich er in seiner Anatome plantarum, Tom. II fol., Lond. 1675 feine allgemeinen Erörterungen vornimmt. Am Anfange bes Wertes

<sup>1)</sup> S. Ritter, Gefcichte ber Philosophie IX, S. 683. — 2) Meyer, 4. a. O., IV, S. 441. — 3) Das. S. 443.

schließt er sich der teleologischen Aussalfung an, indem er spricht von dem Plantarum organicum corpus ad varia naturae obeunda munera suis integratum partibus; in der Borrede gedenkt er der Kunst der Natur, mit Wenigem Biel zu erreichen: Paucis et quidem minimis contenta est natura etiam dum ingentes operosa excitet moles.

Es liegt in der Natur der Sache, daß sich die immanenten Bringipien ber Ariftoteliker trot ber nominaliftischen und atomistischen Zeitbestrebungen in diesen Gebieten behaupteten. Die Thatsachen bezeugen hier zu deutlich den Sat: Η κατά την μορφήν φύσις πυριωτέρα της ύλικης φύσεως 1). Die Rederei der Nominalisten, welche das XVIII. Jahrhundert beirrt, daß die Allgemeinbegriffe nur Abturzungen für Maffen von Bahrnehmungen find, ohne reales Korrelat in der Natur, wurde zu ichanden, wenn man an die Naturgeschichte herantrat. Zwar konnte es icheinen, daß das kunftliche Spftem Linnes mit feinen ad hoc gemachten Rlaffenbegriffen ein Erzeugnis des Nominalismus fei, allein der große Forscher bat in Wahrheit eine realistische Grundanschauung und verliert bas natürliche Spftem burchaus nicht aus den Augen. Er nennt bas Spftem ben Ariadnefaben ber Botanit und spricht ihm eine berartige Realgeltung zu, daß es felbst auf die Pflanzen hinweise, welche ber Botaniter ausgelaffen bat 2). Die Arten, die er aufftellt, follen fic mit benen in ber gottlichen Schöpfung hervorgebrachten beden: Species tot sunt, quot diversas formas ab initio produxit infinitum Ens, quae formae, secundum generationis inditas leges, produxere plures, at sibi semper similes; ergo speciestot sunt, quot diversae formae seu structurae hodie occurrunt 3). Die mahren Arten sind ihm also Werke Gottes ober ber Natur und nur ein natürliches Spftem gilt ihm als beren angemessener Ausbruck, mabrend das tünftliche ein Notbehelf ist 4). naturgeschichtlichen Ertenntniffe gelten Linné nicht als Rommaffation

<sup>1)</sup> Ar. de part., an. I, 1. — 2) Philosophia botanica, Berol 1780, §. 156, zuerst 1751 erschienen. — 3) Ib. §. 157. — 4) Bergl. Überweg, System der Logit, 4. Aust., 1874, S. 132.

von Erfahrungen, sondern als Wiedergabe der Wahrheit in der Ratur: In scientia naturali principia veritatis observationibus confirmari debent 1). Dit ber größten Egattheit und Beobachtungsgabe ift bei Linné ein gewiffes mpftifches Element gepaart, welches fich in der Wahl symbolischer Formen ausspricht; wenn seine Philosophia botanica in 12 Abschnitte und 365 Baragraphen zerfällt, so ift babei die Bahl der Monate und Tage des Jahres das bestimmende: das Jahr, der Berricher des Pflanzenlebens, foll gleichsam auch ber Runde bavon feine Signatur aufprägen. In der Zoologie bleibt übrigens Linné hinter Aristoteles jurud, indem er die niederen Tiere mit geringerer Sorgfalt tlasfifiziert als jener. — So wenig wie ben Begriff ber in ben Individuen reglen Spezies tonnte die Naturgeschichte ben Botengbegriff entbehren, welcher die Angelegtheit des werdenden Individuums benkbar macht. Nur macht fich bier ber Mangel an ontologischer Soulung mehr geltend und die beiden im vorigen Jahrhunderte fic entgegenstehenden Theorieen der Evolution und der Epigenesis verfehlen beide die Sache. Die erftere lehrte eine Praegiftenz des Embryo im Reime, derart, daß dieser burch Reugung und Entwickelung nur in das sichtbare Dasein tritt; so der berühmte Swammerbam, Réaumur, Bonnet und Haller, welch letterer behauptete, daß nalle Eingeweide und Anochen selbst schon vorher gebaut gegenwärtig find, obgleich in einem fast flussigen Bustande". Die Bertreter ber Spigenefis nahmen bagegen eine einfach homogene Raffe, einen amorphen Reim als Ausgangsbunkt an, welcher sich burch aufeinanderfolgende Modifitationen jum Organismus entwidelt; fo C. F. Wolff in der "Theorie der Generation", Berlin 1764. Die ersteren verfehlen ben Gedanten einer potentiellen Braerifteng und vergrobern ihn zu ihrer Ginschachtelungslehre; bie letteren segen Modifitation ohne Modus ober Modulus, Beranderungen ohne inneren Maßstab. Den Peripatetitern tommt näber Joh. Fr. Blumenbach, ber Lehrer Meganbers von humbolbt,

<sup>1)</sup> Phil. bot. §. 365.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

ber in seinem Schriftchen "Über den Bildungstrieb", Göttingen 1791, die Ansicht vertritt, "daß keine präsormierten Reime präezistieren, sondern daß in dem vorher ruhenden, ungebildeten Zeugungsstoffe der organisierten Körper ein besonderer Trieb rege wird, ihre bestimmte Sestalt ansangs anzunehmen, der zu den Lebenskräften gehört, den man aber, um ihn von den anderen zu unterscheiden, den Bildungstrieb, nisus formativus, nennen kann 1)". Er meint, daß dieser sich nicht mit der vis plastica der Peripatetiker decke — ein Terminus, der übrigens nicht diesen, sondern Cudworth gehört 2) — er kommt aber der sich auswirkenden Entelechie nahe, da er immateriell gesast wird. G. H. Lewes in seinem "Aristoteles" stellt die einschlägigen Äußerungen des alten Denkers zusammen, mißverssteht sie freilich, indem er ihn zum Epigenetiker macht 3). Auch in dieser Frage werden die Natursorscher durch die Sache selbst über ihre nominalistischen Anschauungen sast wieder Willen hinausgedrängt.

7. In der Physit der Renässancezeit machten sich Ansichauungen und Bestrebungen geltend, die von Aristoteles' Bahnen absührten. Die pythagoreisch-platonischen Intuitionen sprachen Biele mehr an als seine nüchterne Betrachtungsweise, die mathematischen Köpse gingen auf eine engere Berbindung der Physit mit der Größenlehre aus, als er bietet; die erneute Atomenlehre, die er betämpst hatte, schien manchen eine bestriedigendere Erklärung der einzelnen Naturvorgänge zu gewähren. Allerdings sah man sich beim Bersolgen dieser Bahnen mehrsach wieder auf Aristoteles zurückgewiesen; man mußte die Zahlen durch die Formen, die Ideeen durch die Entelechieen ergänzen, um anwendbare immanente Prinzipien zu erhalten; die Archeen, die ideae operatrices, die vis plastica, die formae sominales, das principium hylarchicum und ähnliche Begriffe zeigen deutlich die Nötigung, die verschmähten Entelechieen in anderer Fassung wieder zurückzusühren,

<sup>1)</sup> Über den Bildungstrieb, S. 31. — 2) Oben §. 89, S. 92. — 5) Aristoteles, ein Abschnitt aus einer Geschichte der Wissenschaften nehft Analhsen der naturwissenschaftlichen Schriften des Aristoteles. Übers. v. 3. B. Carus 1868, S. 361 f.; vgl. Tilman Besch, Die großen Weltratsel, 1883, I, S. 719 f.

nur daß dabei verloren ging, mas jene für die Ontologie und Ertenntnislehre geleistet batten. Das Aristoteles auch dem mathematischen Interesse bedeutsame Weisungen zu bieten habe, besonders dadurch, daß er die mathematische Ertenninis selbst erklärt, entging Tieferblickenden nicht; eine Zusammenstellung beffen, was die Mathematifer von ihm lernen tonnen, gab ber Jefuit Josef Blancanus in dem Buche: Aristotelis loca mathematica ex universis ipsius operibus collecta et explicata 1615, von welchem M. Cantor fagt: "Es ift eine, wenn auch nicht gang vollständige, boch febr reichaltige Sammlung der bei Aristoteles vorkommenden, auf Rathematit im weitesten Sinne bes Wortes bezüglichen Stellen, mit Erläuterungen versehen, die auch beute noch, ebenso wie die Busammenftellungen selbst, des Rugens nicht entbehren" 1). Bei den ber Atomistit sich zuneigenden, aber noch zu ontologischen Erwägungen fähigen Gelehrten machen sich aristotelische Einwirkungen barin geltend, daß sie die nur quantitativ verschiedenen Atome Demokrits mit qualitativ bifferenzierten vertauschen, also sich ber anaragoreischen Anschauung annähern. Dies ist der Fall bei Joh. Chrysoftomus Maignan, genannt Magnenus, einem Mitgliede bes Ordens ber Minimen, + 1676, und feinem Beit- und Ordensgenoffen Saquens, beibe bon ben Ariftotelitern eifrig betämpft, aber ihnen doch näher stehend als Gassendi, ba sie den Atomen verschiedene Grundqualitäten, rationes essentiales, juschreiben und die unbelebte Natur von einem Analogon der Lebenstraft bestimmt denken 2). Es konnte nicht unbemerkt bleiben, daß bei der Teilung der Rörper, wie sie die Atomistik vornimmt, weder eine mechanische, noch eine mathematische Grenze einen Abschluß gewährt, sondern fich nur eine ontologische barbietet, bei ber bie Teilung aufhören muß, weil fie sonft das Wesen des Teilchens alteriert, wie g. B. die Berlegung bes Laubes beim Blatte, bes Boltes beim menschlichen Individuum fleben bleiben muß; weitere Teilung wurde ben Sinn

<sup>1)</sup> Borlesungen über Gesch, der Math. II, S. 602. — 2) Brucker, Hist. crit. phil. IV, 1, p. 504—509. R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 546—551.

des ganzen Unternehmens aufheben, indem sie die Essenz oder Form zerstört. Derart weist ein nur einigermaßen ontologisch orientierter Atomismus auf Aristoteles zurück. Bei Maignan sind demokritische und peripatetische Anschauungen keineswegs ausgeglichen und sein System steht an Konsequenz hinter dem Gassendischen und den späteren verwandten zurück, aber die Inkonsequenz macht ihm gerade Ehre, weil sie von dem Festhalten besserre Sinsichten herrührt. Fester als er steht auf aristotelischem Boden der Jesuit Honorat Fabri, der 1669 eine sünsschäusige Physica herausgab, dem jedoch sein Ordensgenosse Ignaz Pardies entgegentrat, weil er auch bei ihm zu weitgehende Zugeständnisse an den Atomismus fand 1). Bersucke derart haben das historische Interesse, weil sie Borläuser von Leidniz' Unternehmen sind, die Entelechieen und Atomensehre zu verbinden.

Es war unvermeiblich, daß die ariftotelisch = scholaftische Physik ber Umbilbung unterzogen wurde und zumal machten die Entbedungen auf bem Gebiete ber Dechanit eine folche notwendig. Daß die Bertreter des Neuen auch auf turgsichtigen Widerftand fließen und badurch ihre Polemit oft eine heftige murde, ift erflärlich; aber es bleibt zu beklagen, daß man voreilig auch Wohlbegrundetes verwarf und daß felbft fo hervorragende Beifter wie Balilei in ihrer Abwendung von dem übertommenen die richtige Grenze über-Auf seinem Ansehen fußen vorzugsweise die Gegner ber ariftotelischen Formenlehre. Er glaubte weder der substantialen Formen, noch der accidentalen zu bedürfen und richtete besonders feine Angriffe gegen die ju ben letteren gehorenden Sinnesqualitäten; er bielt dafür, daß die Lagerung der Maffenteilden bas Befen ber Rörber und beren Bewegung ihre Eigenfchaften zur Benüge erklären; mas wir als Farbe, Ton, Beidmad, Gerud ber Rörper bezeichnen, seien lediglich Mirtungen in uns, welche durch bie Berührung ber bewegten Materie mit unseren Sinnesorganen hervorgebracht werden und mit den fie verursachenden Bewegungen

<sup>1)</sup> Rurt Lagwig, Geschichte ber Atomistit 1890, II, S. 486.

jo wenig Ähnlichkeit haben, wie die den Rigel verursachende Hand mit diesem selbst. Die Sinnesempsindungen seien außerhalb des empfindenden Wesens leere Namen 1), Ansichten, die sich auß seinem Atomismus ergaben, wie sie sich Demokrit ergaben, welcher lehrte, daß Geschmack, Wärme, Farbe nur in unserer Weinung,  $v \phi \mu \varphi$ , vorhanden seien, da ihr Realbestand, die Atombewegungen, gar nichts damit Homogenes hätten 2).

Die Ariftoteliter traten nachbrudlich für die fubstantialen Formen und den Objettivgehalt ber Sinnegempfindungen ein. Sie zeigten, daß ohne die erstere die Dinge ihre Einheit und Wesenheit verlieren, worin ihnen nachmals Leibniz beipflichtete 3). Honorat Kabri zeigte, daß diese Formen nichts weniger als eine abstruse Erfindung ber Schulen seien, sondern allenthalben bei den Philosophen unter verschiedenen Namen anzutreffen sind. Sie beiken Formen, weil sie ben Stoff der Naturdinge gestalten, informant, offormant, concinnant, wie die Raumformen oder Figuren das Erz, das bold, das Wachs; die Form beißt aber auch ratio qua, weil fie ber bestimmte Brund im Seienden ift, ebenso actus, weil in ihr die Materie altuiert wird, oder terminus als bestimmende Grenze, oder character, weil fie den Dingen die Unterscheidungsmerkmale aufprägt, notas imprimit, oder finis, weil auf fie auf bas Werden, generatio, abzielt, oder essentia, weil sie Antwort giebt auf die Frage: Quid est? und das specifische Sein bedingt: facit et distinguit Esse specificum; oder principium formale omnium proprietatum ober natura, wenn man die wirkende Ursache mit einbezieht, oder unum, weil determinatum; aber auch pulchrum, weil die Form bem Stoffe bas Gefällige, decor, giebt, ober optimum, weil das von ihr verliehene Sein gut ift, divinum, weil sie Anteil an dem göttlichen Sein giebt und darum auch umbra actûs primi heißen tann, endlich mens, quod instar

<sup>1)</sup> In der Schrift Il saggiatore (die Goldwage), Firenze 1623; vergl. L. Müllner, Die Bedeutung Galileis für die Philosophie, Inaugurationszede an der Wiener Universität. Wien 1894, S. 51. — 2) Bd. I, §. 22, 4. — 3) Bd. II, §. 79, 4 und 84, 4 u. 8.

naturae agat et opus naturae sit quasi opus mentis ac intellegentiae <sup>1</sup>). Gerade solche der Erakheit entbehrende, aber weitere Ausblide gewährende Darlegungen sanden den Beisall der Zeitgenossen. Morhof sagt von Fabri: Eleganter demonstrat, quomodo sormae siut substantiales, quamquam non siut substantiae <sup>2</sup>).

Für den Objektivgehalt der Sinnesempfindungen tritt unter anderen der Jesuit Silvester Maurus, † 1687, ein, geschätzt als Bersasser eines Litteralkommentars zu den Gesamtwerken des Aristoteles ) und eines vortrefslichen Lehrbuches ), auf welches Kleutgen in der "Philosophie der Borzeit" mit Recht wieder ausmerksam gemacht hat; der einschlägigen Frage ist eine Reihe von Quastionen (III. qu. 41 sq.) gewidmet, worin die aristotelisch-scholastische Lehre, daß sich in der Sinnenempsindung die Attivität und Eigenart der empfindenden Seele mit einem äußeren Thatbestande verschränkt und diesen abbildet, verteidigt wird ).

Leibniz, welcher diese Arbeiten kannte und mit H. Fabri korrespondierte, blicke, dank seiner Bekanntschaft mit Aristoteles, in dieser Frage tieser und ließ sich die Anschauung keineswegs benehmen, daß zwischen den Empsindungen und den Naturprozessen, welche sie hervorrusen, eine Ähnlichkeit besteht, welche er sinnreich durch einen mathematischen Bergleich beleuchtet. In der Polemik gegen Lock, der die Ansicht der unphilosophischen Physiker breittritt, sagt Leibniz: Je dirais plutôt qu'il y a une manière de ressemblance, non pas entière et pour ainsi dire in terminis, mais expressive, ou une manière de rapport d'ordre, comme une ellipse et même une parabole ou hyperbole ressemblent en quelque saçon au cercle, dont elles sont la projection sur le plan, puis qu'il a un certain rapport exact et naturel

<sup>1)</sup> Physica, Ed. Lugd. 1670, III, p. 38 sq. — 2) Polyhistor II, p. 267. — 3) Aristotelis opera quae exstant omnia brevi paraphrasi ac litterae perpetuo inhaerente explanatione illustrata, Romae 1668, VI tom. 4° n. — 4) Quaestiones philosophicae, Romae 1658, tom. V.8°; vergl. H. Hurter, Nomenclator litterarius rec. theologiae catholicae. Oenip. 1876, II, p. 325. — 5) Bergl. Bb. I, §. 36, 5 u. II, §. 71, 2.

entre ce qui est projeté et la projection, qui s'en fait, chaque point de l'un répondant suivant une certaine relation à chaque point de l'autre 1). Danach ware der Objektivbestand, der bei der Empsindung vorliegt, mehr als ein Bewegungskomplex, gerade wie der Areis mehr als eine Punktreihe, nämlich das diese ordnende Prinzip; ein solches hätte auch jener Bestand und es würde auf die Seele projiziert, die es unter Mitwirkung ihrer Natur modisiziert ersast, wie eine schiefe Ebene den projizierten Areis als Elipse ausnimmt, in der aber das Prinzip des Areises bewahrt bleibt. Die Durchsührung dieser Anschauung verdarb sich Leider durch die Meinung, das die Sinneswahrnehmung ein verworrener Ausdruck des durch den Berstand zu ersassenden Bestandes sei, ein Irrtum, von dem ihn das Versolgen jenes mathematischen Gleichnisses hätte abhalten können.

8. Die Subjettivierung ber Empfindungsinhalte mar eine große und verhängnisvolle Übereilung der Physiker, welche in bem Stolze, ben mechanischen Bermittelungen ber Empfindung auf die Spur gekommen zu sein, den dadurch vermittelten Thatbestand, ber in ber Empfindung ergriffen wird, übersaben und damit diese ju einem Ruftande des Subjettes herabdrudten. Sie verfuhren fo, als wenn man bie Sugigfeit bes Honigs aus bem Schwirren ber Bienen um ben Bienenftod erflaren wollte, und vergage, bag bie Honigbereitung bas Mittelglied amischen jenen Bewegungen und ber Süßigkeit bilbet, ober als wenn man die Vorstellung des Rreises auf die Berumführung bes Rirtelarmes und bas Sprüben ber Rreibeteilchen gurudführen wollte und nicht beachtete, daß biefe Bewegungen ihr Mag und Ziel erft in dem Rreise finden, der erft das objettive Rorrelat der Areisvorstellung ift. Unsere Empfindung ift ein abbildendes Teilnehmen an einem Thatbestande, den die Bewegungen ber Massenteilchen nicht ausmacht, sondern nur vorbereitet; wir haben Anteil an der Welt bes Lichtes, an dem Reiche ber Rlange und ber Dufte und biefe find in uns vermöge ber

<sup>1)</sup> Nouv. ess. s. l'ent. hum. II, 8, 13. Op. phil. ed. Erdm. p. 231.

Empfindungen freilich nach unserer Beise, modo cognoscentis; in ber Blaue, ber Suge, bem Nachtigallenschlag aktuiert sich zugleich ein Objektives und ein Subjektives, das erftere ift nicht mit gewiffen Bewegungen ibentisch, sondern burch sie nur herbeigeführt und das lettere ift nicht ein bloger Ruftand unserer Seele, sondern ein Erfülltsein derselben mit einem Inhalte, welchen der Zustand intentional nachbildet. Die intuitive Thatigkeit bes Sinnes erfaßt den Realbestand in gewissem Sinne volltommner als die distursive des Denkens; nicht die Physit ergreift den Thatbestand des Sebens und Hörens, sondern unsere Wahrnehmung ergreift benfelben und zwar als einheitlichen, ben jene kunftlich zerlegt; fie bemächtigt fich ber Form, in der die herausgerechneten Bewegungen ihre Ginheit haben. Wenn wir etwas blau nennen, fo feben wir ber Qualität ins Innere, wenn wir die Atherschwingungen gablen, bleiben wir am Aukern haften. Wenn wir die Richtigkeit einer Rechnung oder Reichnung ausdruden wollen, fo fagen wir: fie ftimmt; in ihrer Bollendung wird fie uns gleichsam zu einem Afforde, einem borbaren, burch einen einzigen Beiftesatt Erfagbaren.

Bei Galilei ist diese tiefere und zugleich einsache Auffassung durch den erneuten demokritischen Irrtum nun keinesweges ganz verdrängt. Seine Stärke besteht in "dem mathematischen Denken in natürlichen Formen, die die Bürgschaft in sich tragen, daß ihnen in der Natur etwas entsprechen müsse ... Daß Geschosse und geworfene Körper eine krumme Linie beschreiben, hat man von je gewußt; Galilei bewieß, daß es die Parabel ist"). Er wußte in den Naturvorgängen die Form, die ratio quâ, daß Gesetz zu erspähen, in dem Besonderen und Konkreten daß Allgemeine und es war der thätige Berstand bei ihm in hohem Grade entwickelt. Einen solchen stellt er nun auch nicht in Abrede, indem er oft von dem Zusammenwirken "des leiblichen und geistigen Auges" spricht. In Bezug auf die Umsetzung des unbewußten Wissens in bewußtes "denkt er ganz aristotelisch und läßt daß geistige Auge nur durch

<sup>1)</sup> Duhring, Beichichte ber Mechanif, G. 36.

den Lichtreiz des körperlichen zum Seben und das vom körperlichen Auge Geschaute erft durch bie Beleuchtung des geiftigen jur Durchfichtigkeit seines notwendigen Zusammenhanges gelangen" 1). Soll uns aber ber Berftand die notwendigen Zusammenhänge und die Befete ber Dinge zeigen, fo tann ber Sinnlichteit nicht abgesprochen werden, daß fie uns wenigstens zufällige Busammenhänge und begrenzte Gesekesanwendungen zeigt, also Thatbestände abbildet, und Teilnahme von Realitäten vermittelt. Ift die Barabel das Gefet des der Röhre entquellenden Waffers, so ift, was wir Waffer nennen und als naß, talt, farblos u. f. w. bezeichnen, ein Thatbeftand, den wir durch die Sinne angemeffen und richtig abbildend erfaffen, so gewiß wir fein Gefet burch unfere Zeichnung und Berechnung ber Barabel richtig erfassen; in beiden Fällen sind wir unserer Natur gemäß thatig, und zugleich von einem nachzubildenden Inhalte beftimmt: wird letteres bei ber Sinnlichkeit nicht veranschlagt und das Wahrgenommene zum Borftellungskompleze verflüchtigt, so ist auch das geistige Objekt nicht zu halten und die von uns berechnete Barabel so wenig der Ausdruck eines Naturgesetes, wie der Ritel das Abbild des Fingers.

Salilei überblickte diese Zusammenhänge nicht, aber er nimmt die philosophischen Fragen doch nicht so leicht wie seine Nachsprecher; er versichert, er habe dem Studium der Philosophie mehr Jahre als dem der Mathematik Monate zugewandt »). An seinem Lebensabend erklärte er 1641 den ihm oft gemachten Borwurf, ein Gegner des Aristoteles zu sein, für einen Makel, von dem er sich reinigen müsse; wenn der Betried der Philosophie unter Beachtung der Lehre des Aristoteles und der Befolgung seiner Methode zum wahrhaften Peripatetiker mache, so sei er in der That ein aristotelischer Philosoph 3). So kann er sich insosen gewiß nennen, als er weltdurchwaltende Gedanken und Zwecke lehrt; er spricht ganz aristotelisch von der Art der Ratur, sich in ihren Werken der nächsten, einsachsten und leichtesten

<sup>1)</sup> Müllner, a. a. O., S. 46. — 2) Müllner, S. 33. — 3) Daj. S. 43. Opere complete. Fir. 1842, VII, p. 340.

Mittel zu bedienen und von der Wahrheit in der Natur, die nicht hart und schwer sein kann, sondern einfach ist und so alt wie die Erde 1).

Man tann von der neueren Physit und Chemie nicht fagen, daß fich in ihr ungewollte und unbeachtete Rachwirkungen ber aristotelischen Grundsätze geltend machen, wie dies von der Naturbeschreibung gilt. Bielmehr hat der Atomismus hier das Feld behauptet, aber ber Preis dieses Sieges ift ber Berluft ber ontologischen Brinzipien und des Zusammenhanges der Naturlehre mit der Gefamtwissenschaft. Das ftolge Bewußtsein, auf bem festen Boben ber Thatsachen zu fteben, läßt vergeffen, daß ohne eine wohlbegründete Seins - und Erkenntnislehre dieser Boben eine ichiefe Ebene ift, die dem Subjektivismus juführt, wie das klassische Beispiel der Beiftesverwandtschaft von Demokrit und Protagoras lehren fann 2); wird ber Rorperwelt ber objektiv-überfinnliche Stuppunkt genommen, so hält ber bafür untergeschobene finnliche nicht vor, bas Sinnliche verflüchtigt sich zur Affektion bes Subjekts und biefes faugt alle Objektivität in fich auf 3). Tieferblidende Naturforscher ahnen, daß darum ihre Wiffenschaft einer Rrife zutreibt und daß es nicht genügt, Thatfachen und Befete festzuftellen, sondern bag man auch auf beren Reft fte ben bedacht zu nehmen habe, wozu es ber Orientierung über die Seinsprinzipien bedarf. Das Durde bringen biefer Ertenntnis führt aber bie Burudwendung gur Ontologie und ju beren Begrunder Ariftoteles nach fich; erft bann aber tann bas Interesse für die Arbeiten ber ariftotelischen Physiter ber Renaffance erwachen, welche die wiederanzuknüpfenden Faben unverbroffen fortgeführt haben, aber jur Zeit noch bergeffen find und an biefer Stelle unaufgeführt bleiben mogen.

Die Abwendung von Aristoteles bezeichnet eine Hintanstellung der Seins- und Erkenntnisprinzipien und damit auch eine Preisegebung der geistigen Architektonik, in der sich mit dem methobischen das ästhetische Moment verschränkt. Was Aristoteles in dieser Rücksicht der Wissenschaft überhaupt und der Natursorschung

<sup>1)</sup> Müllner, S. 67. — 2) Bb. I, §. 22, 4. — 8) Bb. II, §. 84, 7.

im besonderen gewährt, ift eine Gabe für alle Zeiten, ein xenuc es "Die platonisierende Richtung und Methode", sagt Rarl Berner treffend, "ift Sache genialer Geifter und großartiger Perfonlichkeiten, die in freier Duge und ungezwungenem Sange fich frei an allem Wiffenswürdigen orientieren; die untersuchende, forschende und prüfende Methode ift Sache bes einsamen Gelehrten, ber fich in diefem seinem Thun nur mit den Genoffen und Teilnehmern seines Strebens versteht. Die aristotelische Formenlehre aber hat, jo ju fagen, ben geiftigen Formfinn bes Menichen zu weden und zu bilben und dieser Formfinn wird dann auch immer ein bochftes und lettes Korrettiv aller Denkversuche bleiben; ber plastische Benius bes griechischen Bolles hat im Ramen ber ganzen Denschheit das wiffenschaftliche Denken nach ihm gemodelt, alle vollendeten Beifteswerte tragen fein durchgebildetes Geprage an fic, die Rirche selber hat ihr lehrhaftes Bewußtsein in den Formen und tormini biefes Denkmodus ausgeprägt 1)."

<sup>1)</sup> Der hl. Thomas III, S. 590.

## Der Auguftinismus ber Renaffauce.

1. Die Philosophie ber Renässance bewahrte ihren driftlichen Charafter, soweit sie sich an den großen Dentern der Rirche, zumal Augustinus und Thomas von Aquino, orientierte. Die edleren, besonnenen Beifter tamen darin überein, daß, mas jene geschaffen, ein unverlierbares Gut bleiben muffe, und diese Anertennung verhütete zumeift an der Bende der Zeiten die Unterbrechung der spetulativen Gedankenarbeit. Der Thomismus, der Reinertrag der mittelalterlichen Scholaftit, gab ber theologischen hinterlage ber Spekulation ihren Balt, Auguftinus' Tiefe und Bielfeitigkeit bot allen Dentrichtungen Berührungspunkte bar. Wen es lodte, die pythagoreische Weisheit zu neuem Leben zu erweden, fand Ermutigung und Anweisungen dazu in seinen erhabenen Betrachtungen über die Rahl; Die Platoniter fanden bei ihm die Bestätigung, daß ihres Deifters Lehre bem Christentum tonform fei, und hinweise auf Die Fortbildung der platonischen Ontologie, deren Mängel fich die Ginsichtigen nicht verhehlten. Für die Ariftoteliker war Augustinus ein Antrieb, Fühlung mit Platon zu suchen; soweit fie Thomiften waren, erkannten fie, daß die peripatetischen Anschauungen der Erganzung durch den großen Rirchenvater bedurften und bei Thomas eine solche erhalten hatten. Wo eine Abneigung gegen bie mittelalterliche Schulform bestand und bas Streben, eine driftliche Spekulation von neuer Form zu suchen, bot fich Augustinus als die Grundlage bafür bar; die Frische und Unmittelbarkeit seiner Darftellung gab bas freudige Bewußtsein, daß man driftlich philosophieren tonne, ohne icholaftische Quaftionen und Responsionen. Auch die Theologie der Neuzeit sah fich in mehr als einer hinsicht auf Augustinus hingewiesen; die apologetische, weil fich die Glaubensneuerer auf willfürlich berausgeriffene und nach ihrer Tendenz gebeutete Stellen aus feinen Schriften beriefen, mabrent fo viele andere Aussprüche des Rirchenlehrers ein vernichtendes Urteil über fie fprachen; die Apologetit fah fich aber jur richtigen Deutung jener Stellen wesentlich auf Augustinus' fpekulative Gesamtanschauung bingewiesen, fo daß fie auch ju den philosophischen Studien feiner Berte Antrieb gab. Die historische Theologie wurde auf ihn hingewiesen, ebensowohl bei ben exegetischen, als bei ben patriftischen und bogmengeschichtlichen Untersuchungen; die moftische fcopfte Schape aus ihm, weil er ber Rontemplation weittragende Gedanken und eine weltformigere Sprache barbot, als bie mittelalterlichen Myftiter fie gerebet; bas erhöhte Berftandnis für die Sprachtunft ließ Augustinus' Intuitionen und Ergusse auch nach seiten ihrer Form würdigen. Das herrschende philologische und antiquarische Interesse erweiterte noch mehr den Kreis der Berehrer des sprachgewaltigen Lehrers ber driftlichen Jahrhunderte, ber selbst noch im klassischen Altertum ftand.

So konnte es nicht fehlen, daß die Renässance eine augustinische Denkrichtung erzeugte, und zwar war die Stätte derselben
zunächst Frankreich, wo der Ramps gegen den Calvinismus den
außeren Anstoß dazu gab. Der Augustinismus gewährte den
Franzosen etwas ähnliches, was den Italienern und Engländern
der Platonismus geboten hatte, und beide Richtungen stehen im Austausch, ja gehen ineinander über; man kann von einer platonisch-augustinischen Gedankenbildung auf französischem Boden
sprechen. Sie bildet einen Gegensat und eine Ergänzung des Aristotelismus, der an den Universitäten seine Geltung zumeist bewahrt und an der Gesellschaft Jesu eine neuerliche Stütze gefunden
hatte. Dadurch war auch die neue Denkrichtung darauf angewiesen,
eine korporative Bertretung und schulmäßige Gestalt zu suchen; sie
erhielt eine solche durch die Kongregation von Weltpriestern, welche ber fromme Abbé Vierre Berulle, nachmals Rardinal, 1611, ins Leben rief und nach dem Borbilde des von dem hl. Philippus Reri für ben italienischen Rlerus geftifteten Berbandes, Oratorianer nannte. Berulle felbft, mehr ber kontemplativen als ber spekulativen Theologie zugewandt, gab durch sein Buch Les grandeurs de Jesus Christ bem tieffinnigen Louis be Thomaffin, bem Sproffen eines ber ältesten Geschlechter ber Provence (von 1619 bis 1695)1) bie Anrequing zu bem großen Werke: Dogmatum theologicorum de incarnatione Verbi, tom. III, zuerst 1680, welches der theologischen Spekulation ber Oratorianer klassischen Ausbruck giebt. Zwischen dogmatischer und historischer Darstellung die Mitte baltend, giebt es eine Darlegung ber Lehre ber Rirchenväter, als beren Sobepunkt die augustinische erscheint, beren Boraussetzungen aber zugleich in die griechische, zumal die platonische Philosophie binein verfolgt werden. Der Rampfplat ber Meinungen: die augustinische Onabenlehre, wird bamit in einen großen Zusammenhang gerucht, ber ihr mahres Berftandnis ermöglicht. "Sie erschien jest als bie Rehrseite ber Logoslehre ber driftlichen Alexandriner, mit beren Bedanken und Anschauungen sich ja auch die ersten driftlich - spekulativen Bestrebungen Augustinus' lebendig berührten; die aus ben Lehren jener sich ergebende Immanenz des Göttlichen im ideellen Denken geht parallel mit ber von Augustinus gelehrten Brafeng Bottes, b. i. ber Gnade im Wollen und Bollbringen bes Guten, d. i. im gottwohlgefälligen Handeln des Menschen" 2). Die Kontroversen ber Gnabenlehre wurden damit in das Licht ber ontologischen Bringibien Augustinus': ber ewigen Wahrheit, bes Ginen und Guten, ber Ordnung, bes Friedens, gerückt und zugleich ber Antrieb gegeben, diese nach ihrer metaphpsischen und tosmologischen Seite meiter zu verfolgen.

<sup>1)</sup> über ihn vergl. Th. Thomassin, Louis de Th., der große Theosloge Frankreichs, München 1892. — 2) R. Werner, Geschickte der apolosgetischen und polemischen Litteratur der christlichen Theologie. 1865, IV, S. 723; vergl. das. II, S. 613; Geschichte des Idealismus, Bd. II, Ş. 63, 6. — Auf die Bedeutung Thomassins für die Dogmens und Ideaengeschichte ist unten §. 92, 8 zurückzutommen.

2. Bhilosophische Materien berühren befonders die gehn Bücher des zweiten Theiles des Werkes, welche von der Gottesidee, der göttlichen Ginheit, ber Wahrheit, ber Untörperlichkeit und Unendlichfeit Gottes, ber visio Dei, ber scientia Dei, ber Prabeffination und der Snade handeln. Außer den Bätern und den Platonikern werben die Mpftiker des Mittelalters, auch minder bekannte, herangezogen; zu Ariftoteles und ber Scholaftit ftellt fich Thomaffin nicht als Gegner; er beklagt zwar, daß jener der sinnlichen Wahrnehmung zu viel zugesteht, aber er erkennt an, daß er auch ein anystisches Schauen einräume: Tametsi plus aequo animam corpori, sensibusque mentem subjugaverit, brevia tamen illa et dilucida momenta non denegavit, quibus silente tantisper toto phantasmatum tumultu repentina divinae visionis coruscatio intermicat 1). Thomassin wirst ihm ferner vor, daß er die falfche Anficht, Platon verlege die Ideeen außerhalb des gottlichen Beistes, aufgebracht habe, aber er halt die aristotelische und die platonische Ertenntnislehre für vereinbar, und zwar auf der Grundlage, die Boethius darbiete, wonach der Berftand Die Sinnlichkeit umgreift (amploctitur), die Intelligenz oben ber durch das Erfassen ber Form das unter ihr Begriffene unterscheidet (quasi desuper spectans, conceptà formà quae subsunt cuncta dijudicat). Er verföhnt Ariftoteles mit Blaton, indem er augiebt, daß die Bernunft ihre Allgemeinbegriffe erblide, aber über fie eine Intelligeng fest, welche, so zu fagen, ein gottliches Allgemeines anschaut 2). Thomassin unterscheidet, Augustinus folgend, die hobere Erleuchtung von dem Lichte, in dem wir das Intellegible erbliden, welches also bem thätigen Berftande des Arifloteles entspricht 3).

Er erblickt in Gott ben Lehrer im höchsten Sinne des Wortes, und spricht von einer göttlichen Belehrung nulla interposita creatura4); aber er betont auch, daß uns Gott belehre

<sup>1)</sup> Tom. II, Lit. VI, cap. 1, num. 15. — 2) Ib. III, 16, 7; Boeth. de cons. phil. V, pros. 4. — 3) Ib. III, 15, 10; Aug. c. Faust. XX, 7. — 4) Ib. III, 11, 1; Aug. de vera rel. c. ult.

per creaturae ministerium multiplex, daß die Rreaturen selbst feine Worte find, sichtbare, nicht bloß borbare, in welchem Sinne auch Philon die Schriftstelle auslegte: Das ganze Bolf fab die Stimme Sottes. Ita enim decebat, Verbi apud Deum non transeuntis, sed stantis, verba ad nos facta stare et ipsa, seu opera esse constantia, non verba transcuntia, res non voces 1). Den Sinnendingen wird damit ein Bolldasein eingeräumt, wie sie es bei Blaton nicht befigen; ein solches aber spricht ihnen Thomassin auch auf Grund ihrer Ginheit gu, die auf ihrer abgestuften Teilnahme an der gottlichen Ginheit beruht; er tnupft an den augustinischen Gedanken an, daß die Dinge find vostigia secretissimae unitatis, ex qua sunt, zieht aber auch Boethius beran, ber die Einheit der Dinge ihrer Form gleichsett: Forma existens in materia cujuslibet rei, unita est descendens a prima unitate, quae creavit eam 2). Wie das eigene Dasein, fo wird ben Dingen auch die eigene Thatigkeit gewahrt. Thomaffin lehrt wie die großen Scholaftiter 3), daß Gott in den Dingen nach ihrer Art wirke, so daß diese als causae secundae gelten; als die erfte Ursache wirkt Gott in ihnen majestatis praerogativâ, ut creans, conservans, perficiens 4). In den frei thatigen Wesen wirft Gott bas Wollen, indem er es binordnet und befugt: Deus naturas creat, voluntates ordinat 5); non omnis voluntas, sed omnis potestas, etiam mali, a Deo est 6); bas-Bernunftleben ist frei und suae sortis opifex ?). Eingehend hanbelt Thomassin von bem sittlichen Raturgefete, ber inscripta cordibus lex naturalis 8). Seine unaustilgbaren Schriftzuge verbieten uns, unsern Beift als etwas Leeres zu benten; Thomassin tadelt einen Ausspruch Plotins, worin er unser Inneres als aller Formen bar, gleichwie eine materia prima binstellt; wir konnen nicht Weisheit und Gerechtigkeit wegbenten; halten wir fie aber feft,

<sup>1)</sup> Tom. III, 9, 1; Phil. de Decal. — 2) Ib. II, 6, 7; Boeth. de unit. et uno. — 3) Bb. II, §. 75, 4, a. E. — 4) Theol. dogm. II, V, 4, 12. — 5) Ib. VII, 15, 1. — 6) VII, 11, 1. — 7) II, 12, 5. — 8) I, 7.

so durfen wir auch nicht ein Nichtwiffen um uns felbst affettieren: Si has formas servat (mens nostra), non erit in mera nescientia, non se ipsam nesciet; nam et ipsa mens quaedam vita et sapientia et justitia est 1). Damit find ber Stepfis Grenzen gezogen, die icon darum eingehalten werden muffen, weil das Wahrheitsbewußtsein ein unveräußerliches und fundamentaler als das Selbstbewußtsein ist: Citius cum Augustino dubitaverim esse me, quam non esse veritatem?). Thomassin will nicht gelten laffen, daß die Atademiter aus überzeugung alles Wiffen bezweifelt hatten, da fie vielmehr nur die Sinneserkenntnis, wie fie die Stoiter lehrten, in Frage zogen, um auf ihre materiell gesinnten Reitgenoffen, materiarii philosophi, ju wirken 3). Die Sinnesertenntnis folagt Thomassin nicht so boch an, wie die Aristoteliter, aber por Subjektivierung berfelben ichutt ihn fein Anfchluß an Augustinus; er unterscheidet mit diesem bei der Tonempfindung die numeri sonori in dem tonenden Körber und die in dem hörenden Ohre und sieht beide durch numeri judices et censores, ab aeterna sapientia manantes verknüpft, womit auch den Sinnesqualitäten ein realer und zugleich objektiv eibealer Behalt gewahrt wird 4).

Als Anhänger des hl. Augustinus zeigt sich Thomassin auch in der Borliebe, mit der er das Schöne behandelt, welches er die Borhalle oder das Morgenrot des Guten nennt: Pulchrum boni quasi vestidulum est ejusque velut aurora, antelucano velut splendore doni adventum praenuntians ejusque amorem excitans <sup>5</sup>). Die Lehren der Platoniker und der Kirchendäter legt er mit Sorgsalt dar und beschließt sie mit dem Preise der Schönbeit Gottes, die in Geist und Seele, Natur und Kunst einstrahlt <sup>6</sup>). Der mystische Grundzug der thomassinschen Spekulation schließt keineswegs die Mitwirkung realistischer Anschauungen aus und ents

<sup>1)</sup> Theol. dogm. IV, 6, 8 fin. Plotin. Enn. VI, 9, 47. 2) I, 15, 7.—
8) III, 11, 4; pergl. IV, 4, 6.— 4) I, 23, 2; Aug. de musica.— 5) V, 6, 5.— 6) III, cap. 19—21.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

behrt jener Kautelen und Schutwehren nicht, welche die großen Mystiker von je gegen den Monismus und Subjektivismus aufgerichtet hatten. Freilich an der Bielseitigkeit der augustinischen und der Besonnenheit der thomistischen Gedankenbildung gemessen, erscheint Thomassin als vorwiegend der Mystik zugeneigter Denker. Es ist bezeichnend, daß er nicht allen bei Augustinus auftretenden Prinzipien die gleiche Sorgfalt zuwendet, sondern die mit dem gesethaften Elemente der Religion und Theologie zusammenhängenden, wie z. B. den so wichtigen Begriff des ordo, zurücktreten läßt.

3. Das Werk, in welchem die Philosophie des Oratoriums ihren lehrhaften Ausdruck erhielt, ift die Synopsis von Jacques Fournenc, welche der Zeit nach dem Werte Thomassins voranging 1). Das Buch behandelt die Logit, Moralphilosophie, Physit und Bsphologie, nicht aber die Metaphysik, die nur durch eine brevis analysis metaphysicae, welche am Schluffe die vorgetommenen einschlägigen Materien zusammenstellt, vertreten ift. Logit und die Physit werben nach Aristoteles vorgetragen, mit Digressionen über die platonischen Anschauungen, welche in der Moral noch mehr zur Geltung tommen; auguftinische Leitbegriffe werben allenthalben angezogen, ebenso die Lehre des hl. Thomas, in der ber Berfasser ein Korreftiv seiner Borliebe für Platon willtommen heißt: Quodsi aliquando Platonicae sublimitatis amor alio me paullulum avocavit, doctrinam St. Thomae nihilominus clare ac sincere prius exposui et aliunde nihil adstrinxi, quod non cum ejus principiis magna ex parte consentiat 2). Die Universalienlehre wird mit Rudficht auf die Ideeen, auf die Einzeldinge und auf die Begriffsbildung im thomistischen Sinne behandelt 3). Die Notwendigkeit, Universalien anzunehmen, wird auf drei Gründe geftütt: Die Wiffenschaften haben Universalien zu ihrem

<sup>1)</sup> Der volle Titel lautet: Universae philosophiae synopsis accuratissima, sinceriorem Aristotelis doctrinam cum mente Platonis passim explicata et illustrata et cum orthodoxis S. S. Doctorum sententiis breviter dilucideque concinnans. Par. 1655, 4°, VI. Tom. — 2) Ib. Praef. — 3) Ib. I, c. 7—9.

Begenstande, ferner führt bie jum Allgemeinen aufsteigende Betrachtung zu dem Göttlichen in dem Dinge: dum enim per abstractionum gradus ad id quod in unoquoque, immo quod super unoquoque purissimum est, progredimur, id jam vel Dei aliquid est vel quod Dei est, manifestat; endlich gewähren uns die Universalien eine Bulfe bei ber Betrachtung ber Mysterien, besonders der göttlichen Dreieinigkeit 1). Die Erkenntnis der Universalien durch einen Aft des thätigen Verstandes wird nach den Thomisten dargestellt, aber die averroiftische Berlegung desselben in ben göttlichen Beift nicht energisch genug gurudgewiesen, ihr Auftreten vielmehr aus "ben größten Schwierigkeiten, bie taum von jemand genügend behoben werden konnten", halb und halb entschuldigt 2). Den Schluß bes logischen Teiles bilbet eine Wiffenschaftslehre, in welcher die platonische und die aristotelische Unicauung vorgetragen wird 3). Der höchste Zwed der Wissenschaft wird in die Bervollkommnung des Geiftes zur Erkenntnis Gottes gefett, ein Ziel, hinter bem, nachbem es Platon aufgestellt, die driftlichen Denker nicht zurückleiben dürfen: Is enim scopus ac finis universae philosophiae debet esse ac praecipue philosophi christiani, ne in re tam seria Platonis, viri alioquin ethnici, merito censuram erubescere teneamur 4).

Sein Zurückgehen auf Platon in der Moralphilosophie begründet Fournenc in demselben Sinne: "Warum ich Platon so oft nenne? Aus demselben Srunde, aus dem andere Aristoteles so oft anziehen und bewundern: ich trage hier Philosophie vor, nicht Theologie. Ich habe das zu lehren, was nicht bloß dem Glauben allein, sondern obenein (insuper) der gesunden Bernunst entsprechend ist; wie könnte dies aber wirkungsvoller geschehen, als wenn es als eine längst von den Philosophen aufgestellte Lehre nachgewiesen wird? Aristoteles' Ruhm will ich nicht beeinträchtigen; so oft er das Rechte sagt, verschweige ich es nicht, aber häusiger hat es Platon gesagt und darum tritt er hier öfter aus. Auch

<sup>1)</sup> Ib. 9, §. 4. — 3) VI, 25, 2. — 3) I, 45—52. — 4) Ib. I, p. 245.

anderswoher habe ich Aussprüche der Heiden gesammelt und eingewebt, um durch Bergleichung damit der Christen Lässigkeit anzuspornen".). In der Durchführung werden die christlichen, vorab augustinischen Grundbestimmungen festgehalten und durch Aussprüche der Alten illustriert. Das Problem des freien Willens wird im Sinne des hl. Thomas behandelt 2).

Der Physik schiedt Fournenc eine historische Einleitung voran, welche die Lehren der Eleaten, Jonier, Atomisten, Pythagoreer, sowie die Platons und Aristoteles' behandelt, wobei der letteren Abweichung und Übereinstimmung dargelegt wird; Platon erklärte die Natur als ars Dei in materia und die Bäter folgen ihm darin; Aristoteles lehrt, daß Gott und Natur nach Zweden handeln und daß Gott Ursprung und Führer bes Alls ift und von ihm alles in uns bewegt wird, wonach die Naturauffaffung beider Denker bereinbar ift 4). Beide ftimmen auch in der Annahme subftantialer Formen überein; Platon lehrt, daß fie von den im gottlichen Beifte liegenden Ideeen ber Materie aufgeprägt werden; barin betampft ihn zwar Aristoteles, aber er raumt ein, daß formae ectypae, id est principiatae, ben Stoff gestalten und er nennt die Form Gebanke, Borbild, rò rl fiv clivat, und ein Göttliches, Gutes, Erstrebenswertes 5). In dem augustinischen Begriffe der rationes sominales fieht Fournenc beide Anschauungsweisen verknüpft, und er verweift den Zeitgenossen deren Vernachlässigung: Quaestio haec ardua est, apud antiquos celeberrima: sed neotericis paullo inconsultius leviusque tractata 6). Mit Augustinus und Thomas findet er in dem Schöpfungsberichte ber bl. Schrift biefe Samengedanken angebeutet, ba, wo von einer Bervorbringung von Geftrauch und Rraut gesprochen wird, welche beffen Entspriegen auf ber Erde vorausgeht 7). Das gebankliche Daseinselement ist auch der terminus generationis, id quo res generatur, non id quod

<sup>1)</sup> Im zweiten Teile in der Borrede an den Lefer. — 2) II, 14, 4 vergl. Bd. II, §. 73, 4. — 3) III, 1—4. — 4) III, 14. — 6) Ib. 3 fin. — 6) Ib. III, 15, 1. — 7) III, 13, 1; Gen. 2, 4 u. 5; Aug. de gen. ad litt. V, 4; Thom. S. th. I, 115, 2.

generatur; zugleich aber die ratio cognoscendi quia est ratio definitiva rei 1).

Daß über die formae ectypae des Aristoteles zu den platonischen formae archetypae fortzuschreiten sei, erörtert Fournenc in einem besonderen Rapitel: De causa exemplari rerum naturalium per ordinem ad mundi opificium, anschließend an Platon, Augustinus und Thomas, und er tritt dafür ein, die vorbildliche Ursache ben vier Ursachen: ber materialen, formalen, bewirtenden und Zwedursache, als fünfte anzuschließen 2). - Es ist ein Rangel des Wertes, daß die Ontologie nicht im Zusammenhange behandelt wird, was darin seinen Grund zu haben scheint, daß ber Berfaffer nicht zum vollständigen Ausgleiche ber platonischaugustinischen und ber peripatetischen Prinzipien gelangt ift; boch ift, was er bietet, Ergebnis forgfältiger Erwägung und magvoll besonnenen Urteils. Fournenc ift in Bergeffenheit geraten; als ber eigentliche Philosoph des Oratoriums gilt der geiftvollere, aber excentrifche Malebranche; man wird aber nicht fehlgeben in der Annahme, daß die Kongregation aus der Synopsis mehr Rahrung für ihre religiöse und wissenschaftliche Thätigkeit gesogen hat, als aus den anspruchsvolleren Werten, die ihren Ruhm ihrer Unnäherung an die Zeitströmungen verbanten.

4. Mit dem Gründer der Oratorianer, dem Kardinal Berulle, verkehrte in der Zeit, wo die Kongregation noch ihre Bahnen suchte, um 1628, der damals ebenfalls noch suchende Kené Descartes, und er wurde von dem Kirchenfürsten zur Ausarbeitung und Berössertes' Systeme ein augustinisches Element mitwirtt, hat dasselbe damals bei ihm Fuß gesaßt. Ein solches tritt in seinem Unternehmen hervor, von dem Selbstbewußtsein auszugehen; man hat mit Recht die Anregung zu seinem cogito ergo sum auf die verwandten Stellen in Augustinus' Selbstgesprächen und der Schrift gegen die Akademiker zurückgesührt 3); auch wenn Descartes in Gott

<sup>1)</sup> Synopsis III, 11, 3. — 2) III, 28. — 3) Bergl. Bb. II, §. 62, 3.

die Bürgschaft der Wahrheit sucht, so schwebt ihm die voritas aetorna vor, wenngleich er deren Realgehalt nicht festzuhalten weiß; auch in dem Lehrstüde, daß die göttliche Welterhaltung ein unausgesetztes Schassen ist, spricht sich augustinischer Einsluß aus. Das Gleiche kann von der Ansicht gelten, daß der Geist immer denke, da Augustinus das geistige Sein und das Bewußtsein als untrennbar hinstellt 1).

Die sympathischen Berührungen zwischen ben Oratorianern und Descartes hielten an, als letterer feit 1641 zu immer hoberem Ruhm aufflieg. "Der cartefische Zweifel bot fich als Instrument dar, die überlieferte Wiffenschaft in platonischer Beise zu erneuern. Die Naturempirie eines Gaffendi hatte auf den Atomismus hingeführt und stellte folgerichtig Materialismus und Atheismus in Aussicht; was konnte bemnach willkommener sein, als ein neues Organon des Geiftes, welches die Mittel bot, die ewigen Wahrheiten des menschlichen Beifteslebens auf eine von allen Ergebniffen und Umgestaltungen ber Naturforschung unabhängige Weise sicher zu stellen 2)?" Der Nachfolger Berulles als Generalpropft der Kongregation, de Condren, führte das Studium der neuen Philosophie in den Saufern bes Oratoriums ein. "P. André Martin knüpfte an die cartefische Begründung von dem Sein und den Gigenschaften Gottes die augustinisch-platonische Lehre von den göttlichen Ideeen und emigen Wahrheiten; aus dem cartefischen Boftulate der Eriftenz Gottes als des absoluten Garanten der Wahrheit und Gewißheit unserer Erkenntnisse bilbete sich im Oratorium die Lehre vom Schauen aller Dinge in Gott beraus, eine Theorie, an beren specifischer Gestaltung Platon, Augustinus und Descartes, jeder in seiner Art, Anteil haben 3)."

Zum Theognostizismus wurde diese Lehre von Ricole Ralebranche ausgestaltet, deffen Hauptschrift "Untersuchung über die Wahrheit", in der er die Frucht seiner Studien der Kirchendater

<sup>1)</sup> Unten am Schluffe bes Paragraphen. — 2) R. Werner, Der hl. Thomas HI, S. 586. — 3) Dai. S. 587.

und seiner Beschäftigung mit ber cartesianischen Philosophie nieberlegte, 1675 erfcien 1). Ein frommer Sinn und spekulative Tiefe find bei Malebranche mit ber Reigung ju einsamem Sinnen und Brübeln verbunden, auf welche 'schwache Gesundheit und forperliche Migbildung nicht ohne Einfluß waren. Die augustinische Anschauung, daß Gott unser Lehrer sei, in welcher die besonnenen Berehrer des großen Kirchenlehrers, beffen eigenen Winten nachgebend. nicht sowohl die Grundlage als vielmehr die Weihe ber menschlichen Ertenntnisthätigkeit erblickt hatten, wird von Malebranche zu dem Sate umgeformt, bag wir alle Dinge in Bott ertennen. seinen ben "Selbstgesprächen" Augustinus' nachgebildeten "Meditationen 2)" führt er aus, daß Gott als das universale Sein, die Sonne der Beifter, die allgemeine Bernunft, die alle Menschen vernunftig macht, unferm Denten ftets gegenwärtig fei und unfer Ertennen immerdar vermittle. Wir erkennen, ift die Meinung, alles in Bott, weil Alles, vermöge der Ibeeen, in ihm ift. Es giebt zwei Brundibeeen: Denten und Ausdehnung oder Geifter = und Rörper= welt; die lettere faßt Gott nur als Idee in fich, die Geifterwelt aber auch in ihrem Realbestande, baher Bott "ber Ort ber Beifter" genannt werben tann. Auf ber Bereinigung beiber Ordnungen in Bott beruht die Möglichkeit, daß die Geifter die Rorper aus fich felbst erkennen; auch unser felbst werden wir uns nur in Gott bewußt. Wie der Grund des Erkennens, so ift Gott auch der Grund bes Geschehens und Handelns; die Wesen wirken nicht aufeinander; sie sind nicht causae efficientes, sondern nur causae occasionales. Auch in der Beifterwelt ift Gott die einzige wirkende Urfache, selbst das verkehrte Wollen geht auf Gott, wenngleich es aus migver= stehender Liebe zu ihm entspringt. Die Freiheit des Willens, die damit aufgehoben wird, sucht Malebranche als ein unerklärliches Mofterium jurudjuführen.

<sup>1)</sup> De la recherche de la verité où l'on traite de la nature, de l'esprit de l'homme et de l'usage qu'il doit faire pour éviter l'erreur dans les sciences. Par. 1675. — 2) Méditations chrétiennes et metaphysiques. Par. 1684.

Malebranche giebt fich nicht Rechenschaft darüber, daß er damit den Unterschied von natürlicher und übernatürlicher Erkenntnis verwischt, das Göttliche, mit dem er fich erfüllen möchte, ins Endliche herabzieht, das Schauen in der Seligkeit zu einem Prozesse des Alltagslebens beruntersett, die Bunderwirkungen Gottes mit den Naturprozeffen identifiziert. Er überfpringt alle Mittelglieder des Ertennens und Geschens und, bamit nicht zufrieben, macht er fie jum Gegenstande fleptischer Angriffe. Seine "Untersuchung über Die Wahrheit" ftellt fich die Aufgabe, die Quellen der Irrtumer aufzudeden, die aus den Sinnen, der Imagination, dem falschen Berstandesgebrauche, den Neigungen und den Leidenschaften stammen follen. Er lebrt mit den Atomisten und mit Descartes die Subjektivität der Sinnesempfindungen und tadelt die Aristoteliker, welche benselben ein objektives Rorrelat zusprechen, ba ein solches lediglich in den konstituierenden Teilchen der Dinge zu suchen fei. Die Ginbeit der Dinge giebt Malebranche leichten Bergens Breis; gegen die substanzialen Formen polemisiert er lebhaft und erklärt ihre Annahme als einen Reft des Heibentums, welcher der Berehrung des einen Gottes Abbruch thue; diese formes plastiques konnten nicht anders als intelligent und darum als eine Art Gottheiten gedacht werben 1); Aristoteles, der diese Theorie aufgestellt, fuße in seiner Physit, anstatt auf der Beobachtung der Natur, einerseits auf den verworrenen Sinneswahrnehmungen (idées confuses) und andererseits auf schwankenben und unbeftimmten allgemeinen Borftellungen (idées vagues, générales et indéterminées, qui ne représentent rien de particulier à l'esprit)2); ein Borwurf, den der Arititer zu machen tein Recht hat, da bei seiner eigenen Theorie die rein subjektiven Wahrnehmungen und die in Gott geschauten Ideeen erst recht teinen Rusammenschluß haben. Daß die Seele die Form bes Rorpers ift, raumt Malebranche awar ein, aber er meint, es fei ihr weit wesentlicher, mit Gott vereint zu sein als mit bem Leibe, aus beffen Befangnis fie fich burch Erhebung nach Oben zu befreien

<sup>1)</sup> De la recherche VI, II. chap. 3. — 2) Ib. chap. 2.

habe, eine Borftellungsweise der antiken Mysterienlehre, deren Gutheißung mit der rigorosen Ablehnung der "heidnischen" Formenlehre eigentümlich kontrastiert.

Da das Wahrnehmen als ein Empfinden ohne Erkenntnisgehalt gefaßt wird, so muß auch der Aweifel als berechtigt anerkannt werden, daß es eine Körperwelt giebt; doch rettet Malebranche biefe badurch, daß wir ja an dem göttlichen Schauen ber 3dee Diefer Rörperwelt teilhaben, also uns basjenige von Oben einstrahlt, was uns weder die Wahrnehmungen in ihrer Berworrenheit, noch Die Begriffe in ihrer Unbestimmtheit zu geben vermögen. Damit wird der Dous ex machina berufen, die Lude, welche durch Abweisung des thatigen Berftandes entsteht, ju ichließen. Dag Malebranche bes besten Glaubens mar, die Bahnen ber driftlichen und insbesondere ber augustinischen Spetulation einzuhalten, ift nicht zu bezweifeln; in Bahrheit ift er von ihnen abgeirrt. Es tann nicht befremden, daß seine Lehre ber firchlichen Zensur verfiel und ebensowenig, daß fie mit Berirrungen ber Zeit, die ber fromme Oratorianer verabscheute, in unabweisbaren Zusammenhang gebracht murbe. Die Anschauung, daß Gott ber Ort ber Beifter sei, brangt zu ber Folgerung, daß biefe nur Limitationen ober Modi bes göttlichen Denkens fein muffen, wie die Rörber folche der Ausbehnung find, womit eine bebenkliche Annaherung an den Spinozismus gegeben ift. Malebranche wehrt sich dagegen energisch: Spinoza, ce miserable, sei Atheift und sein System "eine ent= fetliche und jugleich lächerliche Chimare"; ber Gefinnung nach find Ralebranche und Spinoza Antipoden, aber die Gedankenbildung des ersteren tommt, weil fie tein besonnener, abaquater Ausbruck ber zu Brunde liegenden Gefinnung ift, jener Chimare wirklich nabe. Auch den Subjektivismus Berkelens, welcher alle Wirklichkeit in Borstellungen und vorstellende Wesen auflöst, tommt Malebranches theosophische Stepsis nabe; durch eine Disputation mit dem englischen Philosophen soll Malebranche, mahrscheinlich weil sie unerwünschte Übereinstimmung zu Tage förberte, so erschüttert worden sein, daß fein Tob die schließliche Folge mar.

Malebranches Schriften enthalten trot feiner Abirrungen bobe Gebanten und geiftvolle Erörterungen und machten über die Preise der Freunde augustinischer Denkrichtung hinaus bedeutenden Gindruck. Zumal gewannen sie die Ordensgenoffen, welche dem fühnen Mpftiker seine theosophischen Ausschreitungen gern nachsaben und bedenkliche Außerungen, wenn irgend möglich, in molius deuteten. Thomassin erklärte ben Sat, daß Gott der Ort der Geister fei. worin der Jesuit Hardouin mit Recht eine Alteration des Glaubens an den perfonlichen Gott erblickte, für julaffig und für einen Ausdruck bessen, was weise und große Denker, wie Platon und Augustin, über Gott gelehrt 1). Aus Außerungen berart barf man aber nicht ichließen, daß weitergebende Übereinstimmungen der beiben Denker stattfinden: Thomassin ift weit entfernt, die Erkenntnis auf ein Seben in Gott gurudguführen; er lebrt, bag er uns burch bie Dinge anrede und belehre; ebenso tennt er tein Teilnehmen bes endlichen Beiftes an ben göttlichen Ibeeen; er läßt neben ben Ibeeen die Formen gelten, und bewahrt ben Sinnesmahrnehmungen ihren objektiven Gehalt, sowie ben causae secundae ihre Wirksamkeit.

5. Es ist eine falsche Borstellung, daß die augustinische Denkrichtung in Frankreich ihren Stempel durch Malebranche erhalten habe. Seine großen Zeitgenossen Fénelon und Bossuet teilen jene Richtung, und sind auch Descartes günstig gestimmt, aber halten sich von theosophischen Excentrizitäten ebenso fern, wie von affektiertem Zweisel. Bon Bossuet angeregt, schrieb Fénelon gegen Malebranches Lehre von der Natur und Snade<sup>2</sup>), um deren monistischen Zug aufzudeden. In seinen Beweisen für das Dasein Gottes<sup>3</sup>) nimmt er von der menschlichen Unvolkommenheit, also von dem Abstande des Geschöpses von Gott, ein wesentliches Argument her. "Seine Aussührungen lassen sich in einem ähnlichen Tone an, wie Malebranches Méditations chrétiennes und haben in Augustins Solisoquien ihr

<sup>1)</sup> R. Werner, Geschichte der apol. u. pol. Litteratur V, S. 60. —
2) Er richtete gegen Ms. Système de la nature et de la grace die Schrift Refutation du système de la nature etc. — 3) Traitè de l'existence et des attributs de Dieu 1718.

Borbild; sie sind nicht bloß Meisterwerke des Gedankens, sondern es ist der ganze innere Mensch, der Mensch voll Phantasie und Gemüt, voll erhabener Anmutungen und ergreisender Regungen, welcher in diesen philosophischen Meditationen sorsch, denkt, dichtet und betet 1)."

Roch rudhaltender gegen die fleptisch-mystische Entartung des Augustinismus ift Boffuet. "Sein großartiger Beift, auf ber Brundlage einer reichen und umfaffenden wiffenschaftlichen Bilbung und Gelehrsamkeit fußend, wollte fich keiner Quelle bes Erkennens verschließen und legte es daber auf tein begrifflich abgeschlossenes Spftem philosophischer Einfichten an; fo hoch er bie Strenge wiffenicaftlicher Methode schätte, so wollte er boch auch ben Eingebungen bes gefunden natürlichen Sinnes und der unbefangenen Bahrnehmung ihr Recht gewahrt wiffen. In Wahrheit aber waren es eigentlich die Inspirationen eines erhabenen Genies, von welchen seine geistige Thätigkeit getragen war und in welchen er sich allwärts mit den großen Gedanken älterer und neuerer Beisheit geiftig begegnete. Reiner Schule angehörig, fand er in feiner Seele etwas mit der erhabenen Denkart des großen Thomas Aquinas Berwandtes und würdigt in diesem Sinne die eigentümlichen Vorzüge ber platonischen, wie ber aristotelischen Weisheit; die tieffinnigsten Bedanten ber Theologie findet er bei bem bl. Augustinus, die bornehmste Autorität der Schule ist ihm der hl. Thomas 2)."

Bossuet brachte eine Seite bes Augustinismus zur Geltung, für welche die Zeitgenossen geringeres Berständnis hatten: die geschichtsphilosophische. Für sein berühmtes Werk über die Weltgeschichtes) nimmt er Augustinus' Gottesstaat zum Vorbilde; die Weltgeschichte ist ihm eine Geschichte der Religionen und der Reiche; den Sang der Begebenheiten bestimmt Gott nach seinem unersorschlichen Willen; "die Kette seiner sichtbaren Führungen und Offenbarungen durch alle Zeit die in die letzte Weltzeit herüber

<sup>1)</sup> R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 615. — 2) Das. S. 613; pergl. Nourrisson, Essai sur la philosophie de Bossuet. Par. 1852. — 4) Discours sur l'histoire universelle. Par. 1681.

bilbet die breite Lichtspur im Dunkel und Gedränge der scheindar verworrenen Weltbegebnisse; die Absolge derselben zielt auf ein sehr reelles Ergebnis ab, welches unverkennbar aus dem Gesamtüberblick der universalen Geschichtsentwickelung zu entnehmen ist: die Begründung des Reiches Sottes auf Erden und die Einführung der christlichen Lebensordnung in den Bereich des weltlichen Staatslebens 1)".

Die idealen Clemente, welche in den Anschauungen Descartes' und Malebranches mitwirken, kamen im Bereine mit augustinischen Ideen in den apologetischen Schriften zur Geltung, in welchen französische Denker und Dichter gegen Ende des XVII. Jahr-hunderts den bereits aufkeimenden Unglauben bekämpften. Unter den zahlreichen Erzeugnissen dieser Richtung ragt durch seine altklassische Form das Lehrgedicht: Antilucrotius sive de Deo et natura des Kardinals Melchior de Polignac, erst 1741, nach dem Tode des Berfassers veröffentlicht, hervor, welches in neun Gesängen die naturalissische Welterklärung widerlegt. In platonischaugustinischem Sinne wird das Wahre als ein unser Erkennen normierender, der Seele, gleichwie das Licht dem Auge, verwandter Realbestand hingestellt:

Est aliquid veri, quod mens dum nostra tuetur, Accipit extemplo atque intus laetatur adepta.

Mentem igitur verumque inter cognatio quaedam est Insita, corporeis veluti cognata videtur

Lux...<sup>2</sup>).

Dieses Wahre war vor allen Körpern und Atomen, wie das, worauf das Licht und das Auge hingeordnet sind, früher war, als diese, und es kommt nicht vom Zufall, sondern ist als Regel für das Erkennen geset, wie das Gerechte als solche des Handelns, welche beide zugleich stehen und fallen:

Quod verum est, hoc ante atomos et corpora quaeque. Hoc sine corporibus verum est atomisque sine ullis. Cumque oculis hominum quae convenientia luci est, Haec fuit ante oculos et lucem, cognita menti.

<sup>1)</sup> Werner, a. a. C., S. 621. — 2) Antilucretius IX, 270—275.

Non igitur veri casus pater, at neque justi.

Justum nempe quid est nisi verum in moribus? Absit
Indubia et constans cernendi regula justi,
En procul a nobis cernendi regula veri 1).

An Malebranche streift der Dichter, wenn er die Erkenntnis des Endlichen an die Prafenz des Unendlichen geknüpft denkt:

Neque ipse Finiti quidquam caperes, nisi semper adesset Nota infiniti teque illustraret imago, Ut tenebras nemo, nisi noto lumine, nosset.

Schon wird das Berhältnis der Seele zum Leibe mit dem des Lautenspielers zu seinem Instrumente verglichen 2), worin sich die Unabhängigkeit Polignacs von Descartes zeigt, da dieser kein solches Berhältnis kennt. In Fragen der Physik schließt er sich aber Descartes an und polemisiert gegen Newton; den neueren Forschern, besonders dem Ersinder des Mikrostops, werden Elogien gewidmet 3), aber auch Phythagoras und Platon würdig geseiert 4).

6. Die idealen Prinzipien der antik-driftlichen Philosophie zu bewahren und zugleich der mechanischen Katurerklärung Rechnung zu tragen, ist das Borhaben des Theologen und Physiters Johann Baptist Duhamel. In der Normandie 1624 geboren, trat er mit 19 Jahren in das Oratorium ein, dem er ein Jahrzehnt angehörte; 1663 wurde er, ein vorzüglicher Latinist, Sekretär der Pariser Mademie der Wissenschaften, welchem Amte er dis zu seinem Tode 1706 vorstand. Seine philosophischen Lehrschriften versaßte er auf Anregung des Miniskers Colbert; als Programm derselben kann sein Buch "von der Übereinstimmung der alten und neuen Philosophie 3)" gelten. Tendenz und Inhalt desselben bezeichnet er in der Borrede mit den Worten: "Ich habe vor, die Lehren sast aller Philosophen zu beleuchten und mir das Wahrscheinlichste aus denselben anzuseignen, die extremen Ansichten zu mäßigen, die scheinbar auseinander-

<sup>1)</sup> Ib. IX, 290—297. — 2) IX, 743 sq. — 3) VII, 1021 sq. — 4) III, 26 sq. — 5) De consensu veteris et novae philosophiae libr. IV seu promatae per experimenta philosophiae pars I, Paris 1663, abs gebrudt in Duhamel Op. phil. Norimb 1681, 40, Tom. I, p. 540—790.

gebenden, wo irgend es geschehen tann, zu versöhnen. Die Behandlung der Naturphilosophie wird beftiedigender sein, wenn die Ansicht einer jeden Schule nicht in einem oberflächlichen Schattenrif ober gar, wie es wohl geschieht, in einer durch Widerspruchsgeift entstellten Form, sondern in allen ihren wesentlichen Zugen dargelegt wird. Jeber nicht gang Beschränkte wird gelten laffen, daß Platon, Aristoteles und die übrigen Philosophen zwar nicht alles gesehen, aber auch nicht blind gewesen (neque omnia, neque nihil vidisse). Alle ftreben nach bemfelben Biele, wenn fie auch verschiedene Bege einschlagen, und ihre Stärke liegt in verschiedener Richtung (Eodom omnes tendunt, quamvis diversas muniant vias, ac demum alii in aliis rebus tractandis excellunt)... Das erste Buch ist ber Darlegung ber platonischen Philosophie gewidmet, sobann handeln wir eingehender von der Erkenntnis und dem Dasein Gottes, im folgenden von der Intellektualwelt, nämlich den Ideen, den Zahlen und ber Schönheit, sodann von der Weltseele, der Natur und ber Borfehung ausführlich, endlich schreiten wir zur Erörterung bes Ursprungs ber Sinnenwelt und ihrer inneren Prinzipien bor. Bei biefer Darlegung verweilen wir langer, weil fie bie größten und wissenswürdigsten Dinge betrifft. Sie hat bor anderen boraus, daß fie ben Beift zu ben emigen und urfprünglichen Bringipien hinaufführt (erigat) und ihn mit Abwendung von den unsteten und veränderlichen Dingen auf diejenigen hinlenkt, welche von der Intelligenz allein ergriffen werben. Dies aber ift von unermeglicher Bebeutung, benn wir werben von einer Schar von Philosophen befturmt, die ben Sinnen allein Glauben ichenken und nur die Ertenntnis von Rorpern gelten laffen. Es scheint mir aber biefer Irrtum bas menschliche Leben wie bie verderblichfte Beft zu bedroben und im vollen Gegensate zur Religion zu fteben ... Nach Dar= legung der Philosophie der Platoniker steigen wir zu den Peripatetikern hinab, um eingehend von den Bringibien der Dinge nach Aristoteles, der Natur der Formen und ihrem Ursprung zu handeln . . . Un biefe icarf- und feinsinnige Betrachtungsweise ichließen wir bie minder schwierige und mehr geläufige epicureische an; zulett behandeln wir die Prinzipien der cartesianischen Philosophie möglichst turz und lichtvoll, wobei wir offen darlegen, was uns darin dunkel erscheint... Die beiden letzten Bücher enthalten, was die Mehrzahl als leicht erachten wird: die Lehre von den Clementen und den Prinzipien der Chymiker 1)."

In dem Lehrstüde von den Ideeen und den rationes seminales wird auf Augustinus und Thomas Bezug genommen, auch Fournenc beistimmend genannt 2). Den Übergang zu Aristoteles martiert Duhamel mit den Worten: Nunc ex Academia in Lyceum et velut ex ludo in aciem dimicationemque veniendum. Platonici enim verbis grandes, sententiis crebri, magis ad pompam quam ad victoriam certant: contra Peripatetici subtiliter definiunt, acute concludunt, quae sunt in media philosophia retrusa atque abdita, investigant diligentius, iique perpugnaces in disputando, non tam palaestra et oleo, quam armis instructi ac concisis disputationibus illigati in arenam descendunt 3). Descartes' Lehre gegenüber nimmt Duhamel teine entschiedene Stellung ein: er lobt ihr Ausgehen von einfachen, verftändlichen und unter sich einhelligen Prinzipien und ihre Eignung, bie Naturerscheinungen zu beuten, aber er erklatt, über ihre Richtigkeit ober Unrichtigkeit nicht entscheiden zu mollen 4).

Das eigentliche Lehrbuch Duhamels, "Die alte und neue Philosophie 3)", behandelt die Logik, Metaphysik und Moralphilosophie im ersten und aussührlich die Physik im zweiten Bande; in drei besonderen Traktaten wird von den Körpern überhaupt, dem menschlichen Geiste und vom belebten Körper gehandelt 6). In der Logik und Metaphysik steht Duhamel auf dem Standpunkte des scholassischen Kealismus; in der Universaliensrage bespricht er die platonische Lehre: Plato internas tantum ideas, easque rerum omnium,

Op. phil. I, p. 541 sq. — <sup>2</sup>) Ib. p. 572, 575, 576, 595 etc. —
 Ib. p. 606. — <sup>4</sup>) p. 656. — <sup>5</sup>) Philosophia vetus et nova ad usum scholae accomodata in Regia Burgundia olim pertractata, 1681, Op. Nov. 1682, Tom. III. — <sup>6</sup>) Op. Tom. II.

non externas admisit; ebenso die nominalistische, die er mit dem Saze abweist: Praeter voces et conceptus sunt quaedam naturae communes, quae in singularibus existunt; er psiichtet der peripatetischen Ansicht dei: Admitti oportere in redus ipsis naturas universales et communes, in quidus omnes scientiae versantur und definiert das universale als unum aptum inesse multis et praedicari de multis univoce et divisim. Dem entsprechend sehrt Duhamel die Formalursache als ratio ejus quod dat esse rei oder ratio essentiae constitutiva und versicht die substantialen Formen.

Allein in anderen Fragen, besonders der Erkenntnislehre, zeigt er sich nicht gleich taktfest, sondern spricht wie ein Rominalist; er giebt teine reale Unterscheidung ber Seele und ihrer Bermogen ju: man burfe Berftand und Willen nicht wie zwei Afte, aus bemfelben Stamm hervorgehend, ansehen, ba es die nämliche Seele ift, welche versteht und liebt 3); ebensowenig sei ein intellectus agens und possibilis zu unterscheiden. Duhamel ftimmt den Platonitern bei in der Anficht, daß unfer Geift von gottlichem Lichte erhellt werde (irradiari), da berfelbe, felbst unvolltommen und veränderlich, von einem vollkommenen und unveränderlichen Beifte bestimmt werben musse; doch will er sich nicht erlauben, Gott als intellectus agens zu bezeichnen, vor welcher averroiftischen Ansicht er sich durch Thomas warnen läßt. Es genüge die Annahme, daß fich ber Beift beim Ertennen bon ben Sinnenbilbern (phantasmata) ju bem göttlichen Lichte hinwende, das man mit Augustinus als lumen illuminans von dem endlichen Geiste als lumen illuminatum zu unterscheiben habe 4). Leiber bebergigt Duhamel hier nicht einen anderen Wint bes hl. Thomas, den Hinweis darauf, daß der thatige Berftand eben nichts anderes ift als die Lichttraft im Menfchen und barum auch jene Rraft, sich zum Lichte hinzuwenden 5). Ebenso entgeht ihm die Zusammengehörigkeit des Lehrstuds von den Formen

¹) Op. III, p. 78 sq. — ²) Ib. p. 360 sq. — ³) P. 480. — ⁴) Op. II, p. 418 sq. — ⁵) %b. II, §. 75, 3.

und dem thätigen Berstande; er gerät in die Bahnen Malebranches, der wenigstens konsequent ist, die Überstüsssieit der immanenten Formen zu erkennen, wenn das Erkennen ein Sinstrahlen von Sott aus sein soll. Ausdrücklicher als die species intellegebilis bestreitet Duhamel die species sensibilis, also den Realgehalt der Sinnesswahrnehmung, und bekennt sich hierin geradezu als Kominalist: Multum in Nominalium sententiam propendeo, qui illas imagines e medio sustulerunt.). Er entwickelt die Ansicht, der Schall sei nichts als bewegte Luft, das Licht nichts als bewegter Ather, fügt jedoch hinzu: Ea quidem est Cartesii sententia, cui nec omnino assentior nec plane repugno.)

So zeigt er sich dem Werke der Verschmelzung der alten und neuen Philosophie nicht gewachsen, da er von deren Gegensätzen keine klare Borstellung hat. Er nutt den Umstand aus, daß die platonisch-augustinische Denkweise mit beiden entgegengesetzten Richtungen Berührung hat, aber er faßt sie nicht tief genug, um an ihr einen Maßstab für die Schulphilosophie und die Lehren der Reuerer zu gewinnen.

7. Reben den augustinischen Studien der Oratorianer haben auch die eines Ordens, welcher sich nach dem großen Kirchenlehrer nannte, den Anspruch, mit Anerkennung genannt zu werden. Auch die August in er-Chorherren haben, zum Teil im Zusammenhange mit den Bestrebungen des Oratoriums, eine Reihe den Arbeiten zur Erneuerung der augustinischen Philosophie geliefett.

Eine Zusammenstellung augustinischer Philosopheme im Rahmen ber Schulphilosophie gab der Reosterneuburger Augustiner Rebridius von Mündelheim, auch Molitor genannt 5). In der Borrede an den Leser sagt der Autor, er habe bei den Hausstudien des Stiftes durch Jahre nach Aristoteles unterrichtet, dessen heidnischer Charakter

<sup>1)</sup> Op. II, p. 489. — 2) Ib. p. 491. — 3) Philosophia magni doctoris ecclesiae episcopi S. Augustini fidei mysteriis per omnia consentiens ac proinde christiana, quam ex ejusdem S. Patris genuinis operibus collegit. Vien. 1654.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

ihm jedoch mehr und mehr Anstoß gegeben; darum sei er zu Augustinus gestücktet: cujus encomia de sanctitate et sapientia sompor procomium, nunquam epilogum inveniunt. Das Wert behandelt die Logit und die Physit, letztere mit Einschluß metaphysischer Fragen; in Bezug auf die Moral verweist der Verfasser auf seine früher erschienene Schilderung von Augustinus' Leben und Charatter 1). Die Einseitung behandelt in zwölf Rapiteln: Das Wesen der christlichen Philosophie, ihr hohes Alter, die Überleitung der heidnischen in sie, ihre Teile, Zwede, Leistungen, Augustinus' Philosophie, die Irrtümer anderer Philosophen, die höhere Weisheit jener, ihre Borzüge vor anderen, christlichen Systemen, die Einrichtung des Wertes und die Reihensolge der Materien.

Die Abneigung des Berfassers gegen Aristoteles hindert ihn nicht, von ihm das Gerüst des Ganzen herzunehmen, was unvermeidlich ist, da es ein Lehrbuch der Philosophie sein soll. Mit großem Fleiße bringt aber der Berfasser die einschlägigen Aussprüche aus Augustinus bei, so daß sein Buch als sachlich geordnete Stellensammlung einen ähnlichen Wert, wie Bernardus' Seminarium besitzt.

Auf dem von Duhamel eingeschlagenen Wege, aber mit größerer Umsicht als dieser, schritt Eusebius Amort vor, der zunächst für die Hausstudien des süddeutschen Augustinerstiftes Polling ein philosophisches Lehrbuch versaßte, welches Logik, Physik und Metaphysik behandelt 3). Die Grundanschauung drückt das Titelbild symbolisch auß: ein vor Gott stehender Engel hält eine bestrahlte Kugel, von der auf einen kleineren Ball Strahlen fallen, die wieder ein Menschenhaupt erleuchten; die drei Strahlenbündel haben die Ausschrift: Idealis, intellectualis, realis. Amort hält bei seinem Ausgleichsversuche der alten und neuen Philosophie die Hinordnung des menschlichen Geistes auf die Wahrheit sest und weist die

<sup>1)</sup> De S. Aug. vita, virtutibus, sanctimonia ex ipsiusmet genuinis operibus. Vienn. 1648. — 2) Chen §. 89, 4. — 3) Philosophia Pollingiana ad normam Burgundicae Aug. Vind. 1730 fol. u. Ven. 1734, 12° tom.



steptische Ansicht der Neuerer zurück: Docui mundum intellectualem et mundum realem esse quam simillimos, quod unice negant neoterici 1). Er sindet diesen Sat im thomistischen Realismus am bestimmtesten ausgesprochen: Datur persecta conformitas inter mundum intellectualem et realem: haec veritas passim a Thomistis supponitur, quia ex nostro modo concipiendi abstracto semper inserunt modum existendi in objecto; sundamentum cujus principii potest peti a definitione veritatis: veritas enim cognitionis est summa similitudo, adaequata conceptio rei et adaequatio rei et intellectûs, mensura rei 2). Damit ist der Ersenntnisgehalt der Sinnesempsindung und ebenso das reale Korrelat der Berstandesertenntnis, also auch die Annahme des thätigen Berstandes sicher gestellt.

Der historischen Darftellung ber alten und neuen Anschauungen widmet Amort den ersten Abschnitt der allgemeinen Physit, worin er handelt: von der Naturansicht der Bibel, des Morgenlandes, der Briechen, Descartes', der Chymici, Newtons, Leibnizs, und der Der Verständigung der Parteien will er badurch Scholastiter. dienen, daß er einerseits die Lehrpunkte der antit-driftlichen Philosophie in der Sprache der Reuerer vorträgt und andererseits in jener manches ben modernen Ansichten Ronforme nachzuweisen sucht. So rudt er die substantiale Form badurch bem Berständnisse naber, daß er den augustinischen Begriff des ordo heranzieht: Forma substantialis est nihil aliud quam ordo materiae impressus ad seriom determinatam effectuum 3); die Cartesianer schrieben den Dingen Gestalt und Lagerung der Teilchen, figura et textura, zu, tonnten sich somit Amorts ordo gefallen lassen, und da sie eine gottliche Zwedthätigkeit annahmen, fo mar ihnen felbft die Borberbestimmung ber Wirkungen burch das Aufprägen des ordnenden Prinzips nicht gang fremd. Amort kommt ihnen aber noch weiter entgegen, indem er die Bestimmung der Dinge als modi in gewissem

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Ib. praef. — <sup>2)</sup> Pars II, Phys. gen. I, cap. 13 in. — <sup>3)</sup> Ib. De mat. et form. Qu. 7, 2.

Sinne einräumt; die substantiale Form ift selbst ein modus, aber realiter distinctus, ein Mag-gebendes, freilich keine Modifikation. Den Freunden der mathematischen Physik bringt er in Erinnerung, daß Aristoteles auch die Form als Zahl bezeichne und burch die harmonischen Berhältniffe veranschauliche 1). Er findet ichon bei Thomas die Zurudführung der Naturerscheinungen auf die Bewegung, wie sie Reuere suchen; nur sei deren Ansicht zu trocken, nimis jejuna. Thomas dagegen werde der Schönheit und der Ordnung bes Daseins gerecht, indem er auch auf die realen Qualitäten und die Formen Rudsicht nimmt: superaddit qualitates pro ornatu, formas vero pro causa ordinis seu potius ipsum ordinem activum partium?). Den neueren Physitern, welche bie Ausbehnung als das Wefen der Körper ansehen, tommt Amort allzugefällig burch ben Nachweis entgegen, daß die Platoniter, Averroes und mit ihm mehrere Scholaftiter bas Bleiche lehren. Er ermahnt die Aristoteliker die Frage zu untersuchen: An in materia prima dentur dimensiones interminatae? und meint, daß sie fich bei ihrer Bejahung mit bem Cartesianer verständigen könnten 3). Bon seiner eigenen Naturerklärung sagt er: Formis et qualitatibus peripateticis substravi principia mechanica veluti praerequisitam dispositionem dimensivam materiae, sicque philosophiam scholasticam junxi foedere stabili cum principiis Neotericorum mechanicis 4). Daß fein Augeständnis betreffs ber Bleichsetung von Materie und Raum unguläffig ift, wird fpater gu zeigen fein 5); ebenfo daß jenes Unterbauen der organischen Naturansicht durch die mechanische seine Bedenken hat 6). Trot dieser und anderer Miggriffe ift Amort tongiliatorifches Gefchick, besonders in ber Beranziehung vorscholaftischer Anschauungen als bes Bobens ber Berftandigung, nicht abzusprechen.

Augustinische Philosopheme mit ber Zeitphilosophie in Einklang

<sup>1)</sup> Ib. 7, 9, Acr. Phys. I, 7, II, 3; vergl. Bb. I, §. 36, 3. — 2) Ib. p. 506. — 3) Ib. II, De mat. et form. Qu. 5. — 4) Ib. I, praef. — 5) Unten §. 94, 3. — 6) §. 95, 5.

zu bringen, ift auch das Borhaben des Augustiner-chorherrn Julius Frang Gusman in Borau in Steiermart, beffen Dissertationum philosophicarum, tomuli V, 1755 in Graz erschienen. Er knüpft an Nebridius an, dem er jedoch vorwirft, daß er Augustinus oft jum Peripatetiter mache, mabrend er felbst ihn zu geben gebente, wie er ihn fand 1). Er bringt manche von jenem übersebene Stellen bei und beseitigt bie aus ben unechten, Augustinus gugeichriebenen, aber er überfieht bie amischen bem Rirchenlehrer und Ariftoteles bestehende Übereinstimmung, fo insbesondere Die Berwandtschaft ber rationes seminales und der substantialen Formen. Er giebt eine Natur ber Dinge ju, aber fie foll teine entitas fein, also kein Daseinselement 2); er polemisiert gegen die entitatulae peripateticae 3) und erklärt sie für unvereinbar mit Augustinus' Lehre 4); dieser spreche von forma und species nur in dem Sinne einer bem Stoffe gegebenen Beftalt, nicht in bem peripatetischen ber Souttion aus ber Materie 5); auch unterscheibe er bie Accidentien nicht realiter, sondern nur modaliter von der Substang 6); Busman weiß eine Reihe von Stellen aus Augustinus anzuführen, in benen dieser jedoch nur gangbaren Anschauungen, nicht aber einer metaphpfischen Theorie Ausbruck giebt. Durch ähnliche Auslegung macht er ausfindig, daß Augustinus die Sinnesempfindung für subjettiv hielt, also teine accidentia absoluta augab 7). cartefianische Lehre, daß der Beist immer bente und darum das Denten fein Wefen ift, fieht er in bem Ausspruche bezeugt: Sic itaque condita est mens humana, ut nunquam sui non meminerit, nunquam se non intelligat, nunquam se non diligat 8), wobei nur übersehen ift, daß neben dem Denken auch bas Lieben, also bas Wollen genannt wird, also ein Berlegen bes Wesens des Geiftes in das Denken ausgeschlossen bleibt. Universalienfrage, in welcher Augustinus' Realismus und beffen

<sup>1)</sup> Diss. phil. I, p. 5; vergl. II, p. 163. — 2) Ib. II, p. 226. — 5) I, p. 159 sq. — 4) II, p. 76 sq. — 5) IV, p. 147 sq. — 6) Ib. IV, p. 223. — 7) IV, p. 220 sq. — 8) V, p. 516. Aug. de trin. XIV, 14, 18.

Gegensatz zu dem Nominalismus der Reuerer hätte hervortreten müssen, geht Gusman aus dem Wege: Has difficultates enodare nostrum non est, qui tradere philosophiam non promisimus, sed eandem ex sententiis Augustinianis, ubi visum fuerit illustrare 1). So macht sich noch mehrsach bemerkar, daß der Versasser im Jahrhunderte der Ausklärung schreibt.

<sup>1)</sup> Ib. I, p. 222.

## Theologifch : philosophifche Gefchichtsforfcung unter ber Ginwirfung ber Renaffance.

1. Die Erweiterung der Geschichtstenntniffe, welche die Renaffance gewährte, zeigte fich sowohl für die Theologie als für die Philosophie förderlich und fie vervielfachte zugleich für beibe Wiffenschaften die Berührungspunkte. Die Scholastiker des Mittelalters hatten der Philosophie in Rudficht der Theologie eine dreifache Aufgabe gestellt: fie hat die in der Bernunft gegebenen natürlichen Erlemtniffe ber göttlichen Dinge, die praeambula fidei, aufzuweisen, ferner Analogieen zur Berdeutlichung der Glaubensfäte beizubringen und schließlich die Einwurfe gegen ben Glauben zu widerlegen 1). Sie schätzten Aristoteles als den Bertreter der durch bloge Bernunft ju erreichenden Erkenntnis des Göttlichen, und Platon, als den symmystes veri, dessen große Gedanken dem Glauben als Berbeutlichungsmittel bienen konnen 2), und fie fußten im Rampfe gegen den Irr- und Unglauben auf beiden Denkern 3). Die Studien ber Renaffance ließen jene Denter in ihrem geschichtlichen Busammenhange verfteben; der Platonismus zeigte fich mit den Religionen des Altertums mannigfach verschränkt und als Erbe ältefter Gotteslehre und Weisheit; neue Formen ber natürlichen Gotteserkenntnis und Barallelen zu ben Glaubensmahrheiten wurden befannt; für den Rampf gegen den Unglauben und den Irrglauben bot die Beschichte neue Baffen: Die Beschichte der Rirche zeigte die Unber-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 52, 2. — 2) Daj. §. 68, 1 a. E. — 8) §. 76, 3.

lierbarkeit der Glaubensssubstanz im Wechsel der Zeiten, die historische Religionskunde den allgemein menschlichen Charakter der Gottesversehrung, deren verschiedene Gestalten ein und dasselbe Urbild wiedersholen.

Schon die ersten Bertreter ber Renassance weisen nachdrucklich auf den universalen Zug der Religion bin. Nicolaus von Cusa schrieb einen Dialog De pace seu concordantia fidei 1), worin er die ursprüngliche Einheit der Religion betont: Non est nisi una religio in rituum varietate; selbst die Anhanger der Bielgötterei legen Zeugnis für den Ginen ab: Divinitatem in omnibus diis tanquam in participantibus eandem adorant; existierte keine Gottheit, so sprache man nicht von Göttern; der aottliche Lehrer, das Verbum, wendet sich an Alle, und aus den mannigfaltigen Migverftandniffen ber Beibenwelt ift feine Lebre Ficinus vergleicht Gott mit Alexander bem beraus zu erkennen. Großen, ber von jedem Bolte nach beffen Weise verehrt werden wollte; ihm ift jeder Ausdruck der Unterwerfung, wenn er menschlich ift, angenehm, nur die Hoffart weist er von fich: Coli mavult quoquo modo, vel inepte, modo humane, quam per superbiam nullo modo coli; reine und wahrhafte Gottesfurcht ist freilich nur bei benen, welche Chrifti und seiner Schüler Lehre folgen 2); in ber Beibenwelt treten Religionsgebrauche auf, in benen Bott nicht menschlich verehrt wird; andererseits zeigt fie reine und hobe Befinnungen, wie fie fich in der platonischen Philosophie am vollkommenften zusammenfaffen. Bu einer golbenen Rette reihen fich die alten Gottesweisen zusammen: fie reicht bon Zoroafter, hermes und Orpheus durch Aglaophamos und Pothagoras zu Blaton, deffen Erbe bie brei attischen Atabemieen und nach ihnen bie ägyptische des Ammonius, die römische Plotins und die lutische des Protlos verwalteten 3). Bei Thomas Morus ftreift die religiofe Universalität den Worten nach an Indifferentismus, der jedoch die Befinnung bes eblen Mannes nicht vergiftete 4).

<sup>1)</sup> Opp. I, fol. 113—123. — 2) M. Fic. de hum. rel. 4. — 8) Theol. Plat. XVII, 1. — 4) Bergl. oben §. 89, 4.

Auf diesem Bebiete fann man bas Auseinandergeben ber Wege deutlich verfolgen: Die kirchentreuen Humanisten fassen die Bielheit ber Religionen im driftlichen und zugleich realiftischen Sinne auf; fie anerkennen einen Glaubensinhalt, ber ein Menichheitsgut ift, welcher in der Uroffenbarung allen bestimmt, in der Heidenwelt aufgeteilt und entstellt, im Christentume erneuert und vollendet wurde; auch die entstellte Religion hat noch einen Anteil an dem Bute, welches die echte bewahrt, und ist ein wenngleich verkummertes Abbild des einen Borbildes. Dieser Auffassung bieten sich die Religionen in ihrer Gesamtheit als ein Stamm mit Seitenschößlingen dar, die derfelben Wurzel entstammen, und dem Stamme ahneln, aber ihm Rraft entziehen und darum dem Eingehen berbienterweise verfallen. Die entgegenstehende Ansicht ift die nom inaliftische ber neologischen Sumaniften; ihnen ift ber Begriff ber Religion und die Zusammenfaffung der verschiedenen gegebenen Religionen gebilbet wie ber einer Pflanzenordnung auf Grund ber Bergleichung ber Gingelfalle; für bie Gegenfage: mahrer und falicher Glaube, echte und unechte Religion und die Begriffe des Borbildes und Gutes ift das Berftandnis verschwunden; der Realgehalt ber Religion ift preisgegeben und die Betrachtung beschränkt sich auf die Bergleichung ber religiofen Meinungen, in beren Übereinstimmung man die Religion zu finden vermeint. In diesem Sinne fcreibt ber Sothaer humanist Mutianus Rufus an feinen Sefinnungsgenoffen Spalatin: Est unus deus et una dea, sed multa uti numina, ita et nomina: Juppiter, Sol, Apollo, Moses, Christus — Luna, Ceres, Proserpina, Tellus, Maria; er fügt aber zu: Sed cave enunties; sunt enim occultanda silentio tanquam Eleusinarum dearum mysteria 1). Spalatin hatte Grund, die neue Weisheit geheim ju halten, ba er die Ginführung "des reinen Evangeliums", b. h. ber Lutherlehre, in Sachsen leitete, welche einen übertreibend ichroffen Gegensat zwischen driftlicher und

<sup>1)</sup> Dilthen, "Auffassung und Analyse bes Menschen im XV. und XVI. Jahrhundert" im Archiv für Geschichte ber Philosophie 1892, S. 348.

vordriftlicher Gottesverehrung lehrte, welche letztere der durch den Sündenfall völlig korrumpierten Ratur des Menschen entstamme. Der Protestantismus pendelt auch in dieser Frage von vornherein zwischen zwei Extremen und Lessings Indisserentismus ist schon in Anschauungen des XVI. Jahrhunderts angelegt. Im einzelnen haben auch protestantische Gelehrte die Religions- und Ideengeschichte gesördert und sich der christlich-realistischen Anschauung nicht verschlossen, aber ihre Grundansicht vermag ihnen weder Antrieb noch Leitbegriffe zu der echten Religionssorschung zu geben.

2. Das Berdienst, den vielseitigen Anregungen der Renäffance jur theologifch-philosophifden Gefdichtsforfdung gerecht geworben ju fein, gebührt bem Augustiner-corberrn Agostino Steuco aus Gubio in Umbrien, genannt Augustinus Steuchus Eugubinus, + 1550. Er ftammte von durftigen Eltern und war miggeftaltet und im Außern so wenig versprechend, daß die Konventualen von Gubio ben Rnaben nur auf inftandiges Bitten in die Lateinschule aufnahmen; als er sich die Elemente angeeignet, erlernte er für sich, oft nächtlicher Weile bei bem Scheine ber Rirchenlampe, bas Briechische, Bebraische, Sprifche und Arabische und brachte es nach fiebenjähriger Übung so weit, daß er seine Orbensgenoffen in bas größte Erftaunen berfette. Der Ruf feiner Gelehrfamteit brang jum Papfte Paul III., ber ihn jum Ruftos ber vatikanischen Bibliothet und zum Bischof in partibus von Kisami (auf Areta) ernannte und ihn auf das von Trient nach Bologna verlegte Ronzil fandte. Die Sammlung seiner Werte, 1577 ju Baris, vollständiger und mit Biographie 1591 und 1601 in Benedig in brei Foliobanden erschienen, enthält exegetische Arbeiten, barunter: Cosmopoeia vel de mundano opificio, und im britten Bande bie gehn Bücher De perenni philosophia, sein Hauptwerk, zuerst 1540 in Lyon, 1542 in Basel und sonst mehrfach gedruckt. Morhof nennt es nein golbenes Buch, beffen 3med ift, ben burchgebenben Ginklang (perpetuam concordiam) zwischen ber chriftlichen Theologie und ber heidnischen Philosophie ju zeigen". Er berichtet von ber Aufnahme bes Buches burch bie Zeitgenoffen: "Julius Cafar Scaliger,

- at quanti judicii vir! - schätte es so hoch, bag er ihm bie nachfte Stelle nach ber Beiligen Schrift einraumte. Auch ift die Befchichte bentwürdig, die Joseph Scaliger (fein Sohn) in dem erften Buche seiner Briefe bavon ergablt: sein Bater habe einen Mann, der an der Krankheit des Atheismus hoffnungslos litt, durch bie Letture besselben nicht bloß zur gefunden Gefinnung gurudgeführt, sondern in einen feurigen Bortampfer des Christentums verwandelt... Auch sein Wert, das den Titel Cosmopoeia führt, ragt vor anderen hervor; es ift ein ausführlicher Rommentar über bie ersten Rapitel ber Benefis, in bem er mit größtem Heiße alles zusammenftellt, was die Philosophen und Dichter über die Weltschöpfung fagen und es bat nach ihm niemand biefem Gegenstande eine forgfältigere Arbeit gewidmet. Ihn loben alle, nur daß etwa Dionpfius Betavius einige geringe Miggriffe in Bezug auf die Lehre von der Allgegenwart Gottes rugt. Gewiß ist, daß alle, die fich mit Diefen Gegenständen befaffen, das meifte von Steuchus bernehmen; ich glaube zwar, daß noch vieles hinzugefügt werden fann, aber die ersten Grundzüge hat er gezeichnet" (prima tamen ab illo lineamenta sunt ducta)1). Auch der Polyhistor Caspar Barth nennt Steuchus' Arbeit ein opus admirabile 2); in ben religionsgeschichtlichen Werken bes XVII. Jahrhunderts, bei Johann Gerhard Bog, Abraham Roger, Thomas Stanley u. a. wird Steuchus mehrfach citiert; Leibnig eignet fich ben Ausbrud porennis philosophia an und stellt eine folde als Bedürfnis hin 3). Das Berftandnis für Steuchus' Leiftung fdwindet erft im XVIII. Jahrhundert; Bruder nennt ibn unter benjenigen Syntretisten, qui consensum inter scripturas divinas et veteres sectas demonstrandum susceperunt; er gesteht bem Werfe insignem doctrinam et lectionis copiam que, halt es aber für eine kritiklose Rusammenstellung: Miserabilis cento est eruditionis confuse congestae, male digestae, laborque ab auctore sine judicio

 $<sup>^{1})</sup>$  Polyhistor II, p. 527. —  $^{2})$  Adversaria VII, 2. —  $^{8})$  Op. phil. ed. Erdmann p. 704 a.

et critica historiae philosophiae notitia susceptus 1). Insofern aber halt fich Bruder noch innerhalb von Steuchus' Bahnen, als er eine religiofe Philosophie bei ben Orientalen anerkennt und fie in feinem Berte behandelt. Joh. Matth. Besner tennt Steuchus noch, aber nicht mehr feine Bedeutung; er fagt von ihm in feinen Borlesungen: Memorabilis est, qui in philosophia sua perenni vidit omnia apud gentiles scriptores et philosophos, quae nos sola docuit revelatio 2); ein ungerechter Borwurf, da Steuchus zwischen den Reften der Uroffenbarung und der driftlichen Bahrbeit febr bestimmt unterscheibet. Die neueren Geschichtsschreiber ber Philosophie, beren Afribie in der Angabe von Quellen und Sulfsmitteln untergeordnetster Art manchmal über das Bedürfnis hinausgeht, wissen gar nichts mehr von dem Werke, welches das Verständnis ber antik-driftlichen Philosophie in großartiger Weise erweitert und ben Brund zu einer ideeengeschichtlichen Betrachtung ber philosophischen Entwidelung gelegt hat. — In der Dedikation an Papft Paul III. sagt Steuchus: "Immer hat mir als eine Wahrheit ber philosophische Sat gegolten, daß die Weisheit und Frommigkeit aus berfelben Quelle entspringen, auf basselbe Ziel gerichtet find und verwandte (conformes) Bedingungen ihres Bestandes haben. Die Philosophie beweift dies klärlich: fie verspricht als die bochfte, alle Mühe lohnende Frucht die Weisheit; diese aber ftellen uns Platon und Aristoteles, die Haupter der Philosophen, als die Erkenntnis und Berehrung Gottes bar, wie fie in ihrer Sprache fagen, als θεωρείν και θεραπεύειν θεόν; benn dies ift das Höchste, hier finden die Betrachtungen, Beftrebungen und Sorgen der Philosophie insgesamt ihren Abschluß." In dem Anfangskapitel: De successu doctrinae ab exordio mundi heißt es: "Wie es ein Pringip aller Dinge giebt, so giebt es und gab es von je nur eine Wiffenfcaft von demfelben, wie bies die Schriftbentmaler ber Bolter bezeugen." Bon ber Bahrheit, die beren Inhalt bilbet, find überall

<sup>1)</sup> Hist. crit. philos. IV, 1, p. 754. — 2) Isagoge in eruditionem univ. ed. Nic. 1774, II, p. 285.

Spuren anautreffen: Sparsa per omnes gentes veritatis vestigia intuemur: quae fuit vera scientia rerum humanarum semper aliqua luce refulsit in mundo. Es gilt, sie aufzuspuren, ihren Busammenschluß und Ginklang nachzuweisen, daber das biefer Aufgabe gewidmete Werk conformationes oder de perenni philosophia heißen tann 1).

Steuchus unternimmt bie Durchführung jener Anschauungen von der Religions = und Weisheitsgeschichte, wie wir fie bei den Rirchenvätern, besonders Clemens von Alexandrien, Gusebios und Augustinus antrafen 2); er geht aber in mehrfacher Sinficht über sie hinaus. Während diese den doyog σπερματικός in der Beidenwelt überhaupt aufsuchen, unterscheibet er innerhalb dieser bestimmter die beiden Bebiete ber morgenländischen Briefterweisheit und ber abendländischen antiken Philosophie, die er beibe als Borhallen ber driftlichen Weisheit betrachtet. So ergeben sich ihm brei partes et genera philosophiae, beren Charafteriftit im lateinischen Texte wiedergegeben fei: Primum fuit illud totum quod ab origine mundi quasi per manus et famam succedente famà in multas gentes diffudit, quod nisi violatum postea fuisset, magna rebus humanis ea lux extitisset; alterum genus a philosophis naturas causasque speculantibus habet ortum qui a prima quidem plurime recessit, judiciis humanis saepenumero labantibus et quam quaerunt veritatem non invenientibus; tertia demum philosophia illuxit omnes claritate sui, prioris tenebras depellens, non uno se loco continens, sed radiis roplens universa 3). Auch barin geht Steuchus über die Rirchenbater hinaus, daß er die späteren Neuplatoniker und die von diesen erschlossenen morgenländischen Philosopheme heranzieht. Roch wichtiger aber ift, daß er auch den von den Kirchenvätern nicht gewürdigten Aristoteles heranzieht und beffen Stellung zu der religiöfen Weisheit eingehend erörtert.

<sup>1)</sup> De per. philos. I, 1 fin u. 2. — 2) Bb. II, §. 17, 2. — 8) Ib.

Das erfte und zweite Buch bandeln von den Spuren ber Trinität in den beidnischen Religionen und Spftemen; das britte, de tota divinitate, mobei ber angeborene Bug bes Menichen zu Gott dargelegt wird; das vierte von Ariftoteles' Theologie, die scheinbar aus dem Rahmen der platonischen heraustritt, naber betrachtet aber eines Beiftes mit berfelben ift, ba er zwar fein Intereffe mehr als seine Vorganger ben Sinnendingen zuwandte, aber auch die Religion hoch hielt, mysteria silendo veneratus. Das fünfte Buch bespricht die platonische Lehre; die Ideeen bat Platon nach Steuchus' Anficht nicht als tranfzendente Befenheiten angesehen, sondern wie die Philosophie der Borzeit überhaupt als das göttliche Denken: Prisca philosophia ideas mentem divinam dixerunt, ipsam maximam ideam ac formam universalem fontemque genitorem omnium rerum 1). Den Begriff mens, vous, verfolgt Steuchus, wie den verwandten verbum, dopos durch bie alten Priefterlehren hindurch; an beide findet er die bochften Gebanten über ben Ursprung ber Dinge geknüpft, an bas eine bie ber alten, an bas andere die der driftlichen Denker: Plura sunt inclyta, augusta nomina, per quae semper cognita et adorata seculis omnibus fuit divina progenies; e quibus duo imprimis quorum in omni arcana philosophia sacrosancta semper est mentio, ea sunt Mens et Verbum. In theologia quae postea cunctis latebris apertis incognita mysteria omnibus hominibus patefecit Verbum est frequentius; apud philosophos utrumque tritum, sed Mens usitatior 2).

Das sechste Buch behandelt die späteren Systeme, einschließlich der Theologie der Römer, und hebt in der floischen Philosophie das theistische Element hervor. Die solgenden vier Bücher handeln von der Weltschöpfung, den reinen Geistern, dem Menschen und seiner unsterblichen Seele, der Moral und den eschatologischen Fragen. In der Freundschaft dei den Alten, besonders in der pythagoreischen, sieht Steuchus etwas der charitas Verwandtes 3); ebenso weist er bei den

<sup>1)</sup> Ib. VIII, 12. — 2) I, 24. — 8) X, 13.

§. 92. TheoLephilos. Geschichtsforschung unter der Einw. der Renassance. 175 Alten ein Analogon des Problemes von Freiheit und Snade nach 1).

3. Bas Steuchus bietet, find die Brundzuge einer Uniberfalgeschichte ber Philosophie, nach feften Bringipien ent-Er bringt dabei ebensowohl das traditionelle als das morfen. rationale Element ber Spekulation in Anschlag; ein Erbgut von Beisbeit, das sich im Alten Testamente rein, bei den Orientalen mit pantheistischer Anmischung erhält, sieht er als ben Ansaspunkt alles Philosophierens an, unterschätzt aber auch nicht die zumal bei den Griechen auftretende Gedankenarbeit, welche dem individuellen Bfadfinden weiteren Spielraum läßt. Er hält sich so von der Einseitigkeit des im XIX. Jahrbundert auftretenden Traditionalis= mus frei, der alle Philosophie und Wiffenschaft als Berarbeitung eines Erbgutes ansieht 2), und noch ferner bleibt ihm die schlimmere Einseitigkeit des Rationalismus, ber für bas religios - traditionelle Element der Spekulation das Berftandnis verloren bat. Auch einen anderen Abweg vermeidet Steuchus, in den die meiften feiner Zeitgenoffen geraten, indem fie, einzelnen Alten folgend, eine Blieberung ber griechischen Philosophie nach ben Stämmen in ionische und Steuchus schließt sich bier an Broklos und italische vornehmen. Johannes Philoponos an und legt bas Sauptgewicht auf die Abflufung nach dem genus divinum, mathematicum und physicum 3): also nach ben Stusen bes religiösen Dentens, ber tranfgenbenten Ansicht und ber immanenten Naturerklärung.

Steuchus' Werk ift aber nicht bloß eine Geschichte der Philosophie, sondern im gewissen Sinne auch eine Philosophie der Geschichte. Er erkennt als das Innerste im Leben der Bölker und als den Rerv der geschichtlichen Entwickelung das auf Gottseligteit und Weisheit gerichtete, Religion und Wissenschaft vereinigende Streben; von diesem Gesichtspunkte aus gliedert sich ihm die Entwickelung in die hieratische Stufe des Morgenlandes, die spekulative der klassischen Bölker und die Synthese beider, die christliche Periode.

<sup>1)</sup> Bergl. unten §. 118. — 2) Ib. X, 17. — 8) II, 1.

Er sollte nun auch die übrigen menschlichen Bethätigungen: Rechtsbildung, Staatsleben, Sitte, Kunst, Kultur, Bildung heranziehen
und den drei Perioden eine vierte, die neu-zeitliche, sich anschließen
lassen, um den geschichtsphilosophischen Aufriß zu vervollständigen,
aber diese Lücken sind unschwer zu schließen, wenn die Leitlinien
gegeben sind. Diese halten aber bei Steuchus die rechte Mitte,
welche der Traditionalismus und der Nationalismus versehlen; er
vermeidet auch den Fehler seines geistvollen Nachfolgers Vico, welcher
seine Geschichtsphilosophie nur auf das klassische und christliche
Element baut.

Steuchus' umfassendes Wissen wird von den Zeitgenossen allgemein anerkannt, der Borwurf der Kritiklosigkeit, der ihm hie und da gemacht wird, ist nur bedingt begründet; er begeht allerdings den Mißgriff, Plusarch solgend, Zoroaster Jahrtausende vor den troischen Krieg zu setzen, ihn als Lehrer der Ägypter zu betrachten, die hermetischen Schriften schlechtweg als uralt gelten zu lassen, Orpheus, Musäos ohne weiteres als historische Personen anzusehen, alles für die rationalistische Geschichtsansicht unverzeihliche Bergehen, in Wahrheit Mißverständnisse, welche sich leicht berichtigen lassen, da Steuchus in Bezug auf die Hauptsache: die altertümlichen Elemente der Magierlehre, der hermetischen Bücher, der orphischen Theologie einsach recht hat und nur auf die Abscheidung des Accessorischen nicht bedacht nimmt.

An Steuchus schließt sich ein ganzer Litteraturzweig an, für den die neueren Darstellungen ebenfalls keinen Raum haben, während der tressliche Morhof noch Eines und das Andere darüber beibringt. Er nennt Mutius Pansa, einen Philosophen und Arzt, welcher De osculo et consensu ethnicae et christianae philosophiae Marpurgi 1605, 8°, schrieb, cui facile suit post Steuchum in hoc argumento versari 1) und den Calvinisten Philipp Mornäus de Plassis, den Versasser der apologetischen Schrift De veritate religionis christianae, lateinisch 1607, 8°,

<sup>1)</sup> Polyh. II, p. 526.

vorher framosisich erschienen, wovon der Polyhistor sagt: Liber optimus est, qui argumentum priorum quantum potuit diligentia conjunxit, uberius tamen testimoniis indulgens, quorum mihi videor in Steuchi libro deprendere vestigia 1). Das viel umfaffendere Wert bes Minoriten Livius Galanthes ift Morhof entgangen, welches in zwanzig Büchern bas gleiche Thema behambelt: Christiana theologia comparata cum Platonica, cum sapientia ethnicorum, Chaldaeorum tota veteri Aegyptiorum et Graecorum, Bononiae 1627. Die Ableitung der heidnischen Religionen aus der Entartung der den Juden geoffenbarten unternimmt Clasenius in dem Buche: Theologia gentilis seu demonstratio qua probatur gentilium theologiam (ceu tenebras) deos, sacrificia et alia ex fonte scripturae (ceu luce) originem traxisse, Francof, 1684. Morbof bemerkt barüber: Autor diligentissimus e scholasticis pleraque collegit ac poterit hic locorum communium instar esse 2). Eine geicidte Rusammenstellung des Materials giebt Tobias Pfanner in seinem Systema theologiae gentilis purioris, von dem Morhof jagt: Qui quamvis duces habuerit ea in re Steuchum aliosque, eleganti tamen methodo et delectu rem omnem instituit 3.

Rit Shren sind die englischen Platoniter 1) auf diesem Gebiete zu nennen. Theophilus Gase, der Sohn von Thomas Gale, Rommentator der Schrift von den Mysterien der Ügypter, unternimmt in seiner Philosophia universalis, Lond. 1676, den Entwicklungsgang der echten Philosophie nachzuweisen; es gilt ihm: philosophiam ad suum originarium exemplar primaevamque ideam reducere, ut genuina philosophia a simulata ementitaque ac verus philosophiae usus ad adusu discriminetur. Jenes Urbild der Weisheit aber ist ihm das verdum Dei variis modis variisque ecclesiae curriculis revelatum. Bei ihm kommt

<sup>1)</sup> Polyh. II, p. 529. — 3) Ib. p. 523. Andere Werke über bie heidnische Theologie unten Rr. 7. — 3) Ib. — 4) Oben §. 89, 6.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

als ein neuer Antrieb ju diesen Forschungen die Opposition gegen Descartes' ungeschichtliche Weltanschauung binzu; das Gleiche gilt bei Ralph Cubworth, beffen Systema intellectuale Erorterungen zur Geschichte ber Philosophie durchziehen. Er erblickt im Mythus, den Theologemen und Philosophemen der Barbaren und Briechen die Spuren ber im Alten Teftamente niedergelegten Beisbeit; den mabren Kern der Philosophie bewahrt zu haben spricht er Blaton, Aristoteles und den Blatonitern zu; doch räumt er auch ber alteren Stoa reinere Ginfichten ein, die erft spater verdunkelt Er nimmt zuerft auf Bezeichnung ber verschiebenen morben. Dentrichtungen Bedacht; ben Sauptgegenfat bilben bei ihm bie Theisten und Atheisten; in der Weltertlärung fteben fich die Splozoiften und Atomisten entgegen, von denen die ersteren lebengebende und gestaltende, die letteren nur mechanische Bringipien annahmen; theistischer Sylozoismus ift nach Cudworth die echte Philosophie, eine Bezeichnung, die freilich nicht gludlich ift, weil fie ben Gegenfat bon Form und Stoff aufhebt 1).

Der französische Augustinismus sah sich nicht weniger auf diese theologisch-philosophischen Geschichtsstudien hingewiesen: von den Beiträgen seiner Bertreter zur apologetischen und historischen Theologie wird alsbald zu reden sein, an dieser Stelle sei nur die Schrift genannt, in der L. Thomassin in gemeinverständlicher Weise die Ergebnisse seiner gelehrten Borgänger darlegt: La méthode d'étudier et d'enseigner chrétiennement et solidement la philosophie par rapport à la réligion chrétienne et aux écritures, Par. 1685, 8°. Das erste Buch handelt von der Entstehung und Entwickelung der Philosophie; Rap. 8 ist der Philosophie der Dichter, 9 bis 13 sind der Weisheit der Barbaren, 14 bis 23 der griechischen und römischen Philosophie gewidmet. Das zweite Buch legt vergleichend die Ansichten der Alten über Gott, die Geisterwelt, die Seele und die Körperwelt dar; das dritte beren politische und moralphilosophische Lehren. Thomassin erkennt

<sup>1)</sup> Bergl. unten §. 93.

ben engen Zusammenhang zwischen ben älteften Dichtertheologen und den Bhilosophen und bemerkt richtig, daß wenn Thales und seine Rachfolger von der höchsten Gottheit foweigen, darin tein Gegensat gegen jene Borganger zu erbliden fei, ba fie, ihr Augenmerk auf die fekundaren Ursachen richtend, die erfte beiseit laffen, ohne sie doch ju leugnen, ober auch nur gering ju schäten.

Die Ariftoteliter menben ber Beidichte ber Bhilosophie nicht in gleichem Grade ihr Intereffe gu, fondern beschränken fich meift wie ihr Reister auf historisch - fritische Erörterungen; doch verdienen auch Untersuchungen biefer Art Beachtung, weil fie ben übrigen Arbeiten eine gewiffe Erganzung gewähren. Gin geschättes Buch war das Wert des Jesuiten Beneditt Pererius: De communibus omnium rerum naturalium principiis et affectionibus, Colon. 1595, 80, worin das vierte Buch ber Untersuchung ber Anfichten der alten Philosophen gewidmet ift, auf welchen Gegenstand ber Berfasser nicht geringen Wert legt: Vix credi potest quantas multarum et discrepantium inter se opinionum diligens ennarratio atque dijudicatio utilitatis habeat, quantumque praebeat adjumenti ad pervestigandam, reperiendam tuendamque veritatem 1). Er stellt die vorsokratischen Philosophen boher als Aristoteles es thut, dem er vorwirft, daß er interdum bene sed obscure philosophantes reprehendat, non tam sententias quam verba spectans 2). Insbesondere nimmt er Barmenides in Schutz, ber mit seinem unbeweglichen Ginen Gott gemeint habe. Seine übersicht beginnt er mit ber eleatischen Lehre, ber er die ber Splozoisten anschließt, worauf er die Denker folgen läßt, die eine Mehrheit von Prinzipien setten. Simplicius, welcher die Unterschiede der Spfteme für geringfügig erflart, wird treffend beren tieferer Gegensatz bargelegt 3). -Rochof sagt mit Recht von dem Buche: Prae ceteris legendum commendo 4).

<sup>1)</sup> De com. o. v. nat. princ. p. 186. — 2) Ib. Lib. IV. c. 16. — 3) IV, 10. — 4) Polyh. II, p. 277.

4. Die Bearbeitung der Geschichte der Religion und Philosophie war die nächste Frucht der von Steuchus gegebenen Anregungen, später erft fanden auch die von ihm bargebotenen Anfange zur Philosophie ber Beschichte eine weitere Forberung und zwar burd feinen Landsmann Giambattifta Bico, geboren 1668 gu Reapel, + 1744. In Bico lebt die italienische Renassance, wie fie Micinus und Vicus begründet, noch einmal auf und nimmt gegen bie Bestrebungen der Aufklärungsperiode Stellung 1). Der junge Bico besuchte bas Jesuitenkollegium seiner Baterftabt und fand an Bater Ricci, einem Stotisten, einen tenntnisreichen Lehrer, ber ibm bie Wahrheit, daß das Intellegible wesenhaft ift, tief einprägte; später fculte fich Bico burch bas Studium von Suarez, jugleich wandte er sich Augustinus zu. Den augustinischen Ternar: esse, nosse, volle, legte er später seiner Prinzipienlehre zu Grunde, boch mit ber Modifitation, die Campanella bemselben gegeben hatte, welcher als die proprincipia oder primalitates die Begriffe: posse, nosse, velle, einführt und barauf die die sittliche Welt tragenden Tugenden: fortitudo, prudentia, temperantia begründet. Der französische Augustinismus in ber Fassung, die er burch Malebranche erhalten, gewann ebenfalls auf Bico Ginfluß, ber zu ber Lehre neigt, daß wir die Dinge in Gott erkennen.

In die Philosophie der Geschickte trat er von Seiten der Sprache und des Rechtes ein, in welchen Gebieten er durch seinen Beruf als Prosessor der Rhetorik, und noch mehr durch seine begeisterten Studien Bergils, Ciceros, Tacitus' heimisch war; das römische Altertum war ihm nicht bloß Gegenstand der Forschung, sondern als italienischer Patriot faßte er es nach seinem Zusammenhange mit dem Leben seiner Nation und er sah darum in der Sprache und dem Rechte Altroms ein Stück Leben, durchgeistigt und von ältester Weisheit angestrahlt. In diesem Sinne schrieb er 1710 das Büchlein De antiquissima Italorum sapientia ex linguae Latinae originibus eruenda. Die Weisheit, sapientia

<sup>1)</sup> Bu bem Folgenden vergl. R. Werner, G. Bico. Wien 1879.

hominum consummatrix, war ihm jene politische, welche Städte erbaut und Staaten gegründet, die Fundamente ber menfolichen Sozietät mit dem schützenden Banne der Religion umgeben und die Unterlage jener boberen Bilbung geworden, beren Sublimat in ber Bealphilosophie eines Platon vorliegt 1). Die Sprache ift ihm der unmittelbare Sachverftand ber Dinge, und der unmittelbarfte Ausdrud einer Boltsvernunft, eine Beiftesoffenbarung, beren tlaffifche Dentmäler eine bleibende Schule lebensvollen Dentens find, fo daß er nur benjenigen als echten Philosophen anerkennen tann, welcher diese Schule gründlich burchgemacht 2). Durch Bergleichung ber Sprache will Vico in das geiftige und Rechtsleben der Urzeit einbringen und er plante die Abfassung eines Universalwörterbuches: Idea d'un etimologico universale per la scienza della lingua e del diritto naturale delle genti 3). Die Religions-, Rechts- und Sprachentwidlung ift ihm ein untrennbares Ganges; als ältefte Sprache fieht er die der Religionsgesetze an, aus der fich erft die Dichtersprache entwidelt habe; in gewissem Sinne sei ein Gesethuch eine Dictung: prisca Romanorum jurisprudentia poema quoddam 4). Darum gilt ihm Philologie und Philosophie für jufammengehörig und von der Rechtstunde zusammengeschloffen: Philosophia firmat constantiam rationis, philologia format constantiam autoritatis; jene behandelt die necessaria naturae, diese die placita humani arbitrii 5).

In diesem Sinne ift aber die Philologie neu zu begründen und die Scienza nuova, welche Bico aufstellte, ift der Durchführung biefes Gebankens gewidmet. Sie sucht den Ursprung der Zivilisation und das Gefet der geschichtlichen Entwicklung und zwar auf Grund der religiösen und idealen Weltansicht. Die Geschichte ift das Werk ber Borfehung, burch die menschliche Freiheit ausgeführt; Gott ift

<sup>1)</sup> Berner, G. Bico, S. 21. - 2) Daj. S. 21 u. 56. Ausgeführt in der Rede De nostri temporis studiorum ratione 1708. Opp. ed Ferrari 1854, Tom. II. - 8) Principi di una sciensa nuova 1725. Lib. III, cap. 40. - 4) Opp. III, p. 147. - 5) De constantia philosophiae cap. 1, Opp. Tom. III.

ihr Baumeister, aber die Bolter sind die Wertführer (fabbri); er zeichnet die Richtung, aber läßt die Menschen schaffen, beren Caoismus und Leibenschaften seine Befete ausführen helfen. Die Entwidlung vollzieht fich in drei Berioden: der theofratischen, der heroischen und der humanen, denen ebensoviele Formen der Sprace und der Rechtsbildung entsprechen. Der Rudgrat der Entwidlung ist die Weisheit und das Recht, welches aus der Uroffenbarung stammt, so daß auch die Beidenwelt Bruchftude davon hat. Weisheit der Agypter ift die Trias der Entwidlungsftufen zu danken. benn sie unterschieden Götter, Beroen und Menschen 1); die Romer bewahrten das Urrecht am getreuesten, die Briechen hatten bas reichste Heroenalter, beffen Nachklang die homerische Boesie ift, ber jedoch die Religion und Weisheit der theologischen Dichter vorausgeht; an diese knüpfen die Philosophen an, am umfaffendsten Platon, der drei unverlierbare Lehrstude festgestellt: die Idecenlehre. ben Unsterblichkeitsglauben und ben Borfehungsglauben 2). antike Philosophie reicht aber nicht an die driftliche Wahrheit beran. wie dies Bico in der gegen Thomasius gerichteten Schrift De constantia philosophiae mit turger Aritit ber einzelnen Spfteme nachweist. Aristoteles wird babei nicht genügend gewürdigt, wie Bico auch 3. C. Scaliger, seinem Borläufer, mit Unrecht, vorwirft, daß er sich in seinem Werte De causis linguae latinae zu sehr an Aristoteles anschließe 3). Wenn Bico als einen Ranal, burch ben die Urweisheit zu ben Späteren gedrungen sei, die sapionza volgare bezeichnet und fie felbst höher bewertet, als die in den Mythen niedergelegte Runde, so fteht er barin der ariftotelischen Ansicht näher als der platonischen. Auch die Betonung des arithmetischen und geometrischen Maßstabes im Rechte zeigt Bicos Anfolug an Ariftoteles. Bolemisch fieht Bico zu ber naturaliftischen Rechtslehre eines Machiavelli, Hobbes, Spinoza, aber auch Hugo Grotius' Bertragstheorie bekampft er scharffinnig 4).

<sup>1)</sup> Werner a. a. O., S. 49. — 2) De const. phil. c. 5. — 8) Bergl. oben §. 90, 5, S. 124. — 4) Werner a. a. O., S. 45 f.

Seine hiftorifche Dentweise mußte Bico gum Gegner ber Cartefianer und ber rationaliftifden Zeitphilosophie überhaupt machen; "Er giebt ju, daß Descartes ben bentenden Beift jur Selbstbefinnung gebracht und die menschliche Bernunft zu einem aufgeklärten Denken angeleitet habe. Aber ber Metaphpfiker foll auch ein Auge haben für die Erkenntnisquellen, welche sich in den Überlieferungen ber Gefdichte, in den Manifestationen bes sozialen und praktischen Lebens erschließen und die Resultate der isolierten metaphyfischen Abstrattion berichtigen und ergänzen. Vico will bemnach, bag ju bem subjektiven Rriterium ber Erkenntnis noch ein objektives: bas geschichtliche und soziale, hingutrete ober ber sensus communis, der für den als Gattungs- und Geschichtswesen existierenben Menschen eine fo tiefgreifende Bebeutung habe ... Die Cartefianer wollen nur eine abstratte Bernunfterkenntnis; aber verfolgt benn bie Bernunftwiffenschaft nicht bieselben bochften Riele, wie das Recht und die Religion? Bezieht fie sich nicht auf Gott und das menschliche Geschlecht? Gehört sie nicht, gleich ben positiven und historischen Institutionen, zu ben Erziehungsmitteln ber gottlichen Broviden; 1)?"

Bor bem mobernen Jrrtum, ben Sinneswahrnehmungen ben Ertenntnisgehalt abzusprechen, war Vico burch seine Würdigung bes primitiven, in Anschauungen und Symbolen Ausbruck suchenden Denkens geschützt. "Die Phantafie ift ihm geradezu ein schöpferisches Bermögen, ber Poet ber echte Seber und Prophet ber gottlichen Dinge, die poetische Weisheit der grauen Borzeit, welcher in hoherer Ordnung die in der Bildersprache der Bibel niedergelegte Offenbarungsweisheit entspricht, die Unterlage ber gesamten menfolichen Zivilisation 2)." Figuren, Farben und Tone find eine Quelle der Beisheit so gut wie Begriffe, Urteile und Schluffe; Die Babrheit spricht ebensowohl burch die Sinne wie burch den Berfand zu uns und durch jene früher und nachdrudlicher. Diese

<sup>1)</sup> R. Berner, Der bl. Thomas III, S. 619. - 2) Werner, 6. Bico, S. 67.

Grundansicht hätte Bico auch zur Würdigung der Lehre vom thätigen Verstande führen können; er lehrt mit Aristoteles, daß wir am besten erkennen, was wir herstellen: Scimus quae cogitando facimus, und sieht in dem Erkennen des Wahren einen schöpferischen Att 1). Allein seine Überschwenglichkeit hindert ihn, im Erkennen die beiden Momente des Empfangens und Schassens zu unterscheiden; der thätige Verstand fällt ihm mit der genialen Intuition zusammen, jedes worser wird ihm zur Poesie; die steptische Meinung, die er sich aufdrängen läßt, daß wir das Wesen der Dinge nicht erkennen, zieht der besonnenen Untersuchung vollends den Boden weg.

Der Gegensat, in welchem Bico zu bem Zeitgeiste ftanb, bat nicht verhindert, daß er auf seine und die folgende Generation einen tiefen Einbrud machte. Ein ber Aufflärung anhängender Staatslehrer, Filangieri, wies Goethe bei deffen Aufenthalt in Italien auf die "Brinzipien einer neuen Wiffenschaft" bin, worüber ber Dichter berichtet: "Er machte mich mit einem alten Schriftsteller bekannt, an beffen unergründlicher Tiefe sich biefe neueren italienischen Gesetsfreunde höchlich erquiden und erbauen. Er beißt 3. B. Bico; sie ziehen ihn Montesquieu vor. Bei einem fluchtigen Überblid bes Buches, bas fie mir als Seiligtum mitteilten, wollte mir fceinen, bier fei eine fibyllinische Borahnung des Guten und Rechten, bas einst tommen foll ober follte, gegründet auf ernfte Betrachtung des Überlieferten und des Lebens. Es ift gar schon, wenn ein Bolt sold einen Altervater besitt; ben Deutschen wird einft hamann ein ähnlicher Cober werden 2)." Was Goethe "das Gute und Rechte" nennt, ift bei Bico ebensowohl Borahnung, als Frucht ber Aussaat der Blatoniker der Renäffance; er geht über das von diesen Gebotene weit hinaus und fein energischer Geift gewann gang neue Ausblide; "seinen Genius vergnügte es, in ben entlegenften Ericheinungen Schleifen ju finden, die in irgend einem gemeinsamen

<sup>1)</sup> Werner, G. Bico, S. 93. — 2) Ital. Reise, Br. v. 5. März 1787. B. XXXVIII, 28.

Bereich sich zusammenknüpsten"; er ist mit Hamann verwandt, aber durch seine christliche Borbildung weit besser ausgestattet, als dieser. Doch zeigen sich bei ihm auch Gewaltsamkeiten, Häusung unverarbeiteten Stosses, Lüden des historischen Materials, wie z. B. die Bernachlässigung des Morgenlandes. Seine philosophischen Grundanschauungen sind nicht geklärt und seine theologischen zum Teil inkorrett, insbesondere darin, daß er die geschichtliche Wirkung des Christentums nicht versteht, sondern das Heil in eine transzendente Wirklichkeit versetz, also die Wiedergeburt des Wenschen in der Zeit verkennt. Seicht er in dieser Rücksicht gegen Steuchus zurück, so überragt er ihn durch die Beweglichkeit und Classizität seines Denkens, welches doch auch Resistenzkraft genug besaß, um die andrängenden Zeitirrtümer abzuweisen.

5. Das geschichtliche Berftandnis ber Philosophie, welches bie Platoniker ber Renaffance ju suchen begonnen hatten, wurde burch die Theologie, die zu jener Zeit ebenfalls das hiftorifche Moment zur Geltung brachte, mannigfach gefördert und es tritt hier eine neue Beise bes Zusammenarbeitens der beiben Wiffenschaften auf, die im Mittelalter, wo nur die Spekulation ihr Band bilbete, nicht vertreten ift. Die exegetische Theologie hatte mit ben auf ben Glauben ber Heibenwelt gerichteten Forschungen Fühlung, indem fie die Mythen und Dichterftellen über die Weltschöpfung, den Fall, die Flut u. f. w. als Parallelen zu den biblischen Berichten beranzuziehen Anlag hatte. Bei Steuchus geben Arbeiten berart mit ben Untersuchungen über die Anfange der Philosophie Sand in Sand. Für die Rlarftellung des religiofen Elements der Philosophie war es ferner von Wert, das philosophische Element der hl. Schrift ins Auge zu faffen. Der Ariftoteliter Franziscus Balefius, Professor in Mcala und Leibarzt Philipps II., schrieb eine Philosophia sacra sive de iis quae scripta sunt physice in libris sacris, Lugd. 1588, 80, ein oft aufgelegtes und noch in ber folgenden Zeit sehr geschätztes Buch 2). A. Staudenmaier konnte in

<sup>1)</sup> Berner, G. Bico, S. 269. — 2) Bergl. Brucker. Hist. crit. phil. IV, 1, p. 236 sq. u. Fabricius Bibl. VI, p. 408.

feiner "Bhilosophie des Chriftentums oder Metaphyfit der bl. Schrift". Gießen 1840, baran anknüpfen und er bemertt: "Warum follte es bei berselben Berechtigung nicht endlich auch ein Buch geben burfen, in welchem barüber gehandelt wird, quae in libis sacris metaphysice dicta sunt 1)?" Balesius selbst betritt auch ben Boben ber Metaphpfit, so wenn er bei ber Schöpfungsgeschichte bas exemplar mundi aeternum, und bei ber Erörterung bes apotalphtischen A et Q bie fünf Arten ber Urfachen bespricht?); ebenso wird von ber Unfterblichkeit, bein Leben, bem Organismus, aber auch bon ber Sprache gehandelt 3). Wohlgemeint, aber unklar ift die Schrift des bem Chiliasmus anhangenden Calviniften hermann Alftebt, eines Schwärmers und Berehrers der ars magna des Scholaftiters Raymundus Lullus: Triumphus biblicus sive Encyclopaedia biblica exhibens triumphum philosophiae, jurisprudentiae et medicinae, sacrae itemque theologiae, Francof. 1625; ähnlich find die Arbeiten bes Rormegers Conrad Aslach 4), ober Aslacus, eines Schülers von Incho de Brabe: Physica mosaica und Ethica mosaica.

An der Hand der Sprache der Bibel suchte in die Urssprache und deren Borstellungskreis der mehrfach genannte Oratorianer Louis Thomassin einzudringen; in seinem Glossarium universale hebraicum, Par. 1697 fol. versucht er den Rachweis, daß alle Sprachen sich aus dem Hebraischen entwickelt haben; die Praefatio quadripartita verbreitet sich über die älteste überlieferung und sucht besonders in den Götternamen den Beleg für die vertretene Anschauung.

Bon anderer Seite bereiteten die patriftischen Studien die philosophie-geschichtlichen vor, indem sie Stitionen der Rirchen väter beschafften und damit auch die Unterlage für das Eindringen in deren Spetulation darboten. Die sorgfältigen und schonen Ausgaben, welche die Mauriner, jene gelehrte Kongregation der

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 4, Anm. — 2) De iis quae cet. cap. 2 u. 91. — 3) Ib. cap. 4, 7, 3 u. s. w. — 4) Brucker l. l. IV, 1, p. 618 und Jöchers Gelehrtenlegikon.

187

französischen Benediktiner herstellten, erfreuten sich der allgemeinen Schätzung <sup>1</sup>). Die verbesserten Lesarten der Mauriner waren in manchen Fällen für die Feststellung des Sinnes wichtiger Stellen entscheidend; so in der Stelle der "Selbstgespräche" des hl. Augustinus, in welcher Gott die lux intellegibilis genannt wird und die man gemeinhin las: Quo et a quo et in quo lucent omnia, wosür die Maurinerausgabe nunmehr bot: In quo et a quo et per quem lucent omnia, wobei der instrumentale Ablativ, welcher die theognossische Deutung begünstigte, in Wegsall kam und die thomistische Aussaliung, daß wir nur zu höchst und in eminentem Sinne in Gott erkennen, bestätigt wurde <sup>2</sup>). — Die Mauriner-Ausgabe der augustinischen Schriften, Paris 1679 bis 1700, veranskaltet von Dom François Delsau, hatte die von Erasmus, Basel 1528 bis 1529 und den Lovanienses theologi, Antwerpen 1577 zu Borläufern.

Für das Studium der Beziehungen zwischen der antiken und driftlichen Spekulation gewährten bie Ausgaben ber Apologeten und älteren Rirchenschriftsteller wertvolle Sulfsmittel. Juftinus gaben bie beiden Stephanus, Robert und Beinrich 1551 und 1592 gu Baris beraus, ebenso Splburg 1592 ju Bafel; Athenagoras ericien in Lowen 1541; Clemens von Alexandrien edierte 1550 B. Bictorius, 1592 Sylburg, beffen Baginierung bon Manchen noch beibehalten wird; Origenes wurde lateinisch zu Paris 1512 bis 1519 bon 3. Merlin, im Tegte 1605 von David Sofchel ju Augsburg berausgegeben; Gregor von Ryffa von L. Sifanus zu Bafel 1562 und 1571 und vollftändiger von Morellus zu Paris 1615. Praeparatio evangelica von Eusebius Pamphili gab der Jesuit Fr. Bigerus Paris 1628 in Folio heraus. Die dem Apostelschüler Dionyfius Areopagita jugefdriebenen Bucher hatte teilweise ichon Ficinus lateinisch ediert; griechisch erschienen sie zuerft zu Basel 1539, Benedig 1558, Baris 1562 und 1615; mit eingehenden

<sup>1)</sup> F. le Cère. O. S. B. Bibliothèque hist, et critique des auteurs de la Congrég. de St. Maure, La Haye, 1766. — 2) Bergl. R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 636; über einen ähnlichen Fall das. S. 418.

Erklärungen gab sie der Jesuit Balthasar Corderius zu Antwerpen 1634 und Paris 1644 in zwei Folianten heraus. Ihre Echtheit hatte zuerst L. Balla angegriffen, welchem Morinus, Dalläus u. A. folgten; die Berteidiger der Schtheit konnten mit Recht geltend machen, daß hier keine Fälschungen vorliegen, vielmehr der Ideeengehalt jener Bücher echt und alt sei, aber sie gingen zu weit, wenn sie auch die Textierung derselben in das apostolische Zeitalter hinaufrückten 1).

Das richtige Berftandnis dafür, daß die Theologie und Spelulation der Rirchenväter wirklich fruchtbar nur bann erforscht und erneuert werben tann, wenn man beren Fortbilbung burch bie Scholaftit im Auge behält, wies auf bas Mittelalter bin, gegen welches die Renäffance in anderem Betracht sich ablehnend verhielt. Der Meiß ber Theologen bes XVI, und XVII. Jahrhunderts forgte auch für Chitionen ber hervorragenden Scholastiter; von den Werten bes Aquinaten erschienen in dieser Zeit nicht weniger als vier Gesamtausgaben: 1570 gu Rom, 1594 gu Benedig, 1612 gu Antwerpen, 1660 ju Paris. Die gesamten Schriften bes bl. Bonaventura wurden 1588 bis 1596 zu Rom herausgegeben; daß Alexander von Sales nicht vergeffen war, zeigt die venetianische Ausgabe seiner Summe von 1576; auch der Encyklopabifer des Mittelalters Binzenz von Beauvais wurde im XVII. Jahrhundert mebrmals aufgelegt. Die Werke des bl. Anselmus gab ber Mauriner Gabriel Bergeron 1675 ju Baris heraus; ber mubfamen Aufgabe, bie Werte Alberts bes Großen zu fammeln, unterjog fich ber Dominitaner Betrus Jammy, beffen Ausgabe 1651 ju Lyon in 21 Foliobanden erfcbien; für Duns Scotus' Schriften leistete ähnliches, obwohl nicht in gleichem Umfange ber Franzistaner Babbing, beffen Scotusausgabe 1639 in 12 Banden zu Loon erschien. Material, bas auch für bie Geschichte ber Philosophie Bedeutung hat, enthalten auch die Arbeiten über die litterarische Thatigfeit der einzelnen Orden, so die Berte der Benedittiner Bez

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 59, 3 bis 8.

und Ziegelbauer, der Dominikaner Schard und Quétif, des Franziskaners Wadding, des Augustiner-Eremiten Ossinger u. A. und die Werke zur Geschichte der Universitäten, vorab der Pariser, welche Buläus Paris 1663 bis 1673 bearbeitete.

An Arbeiten dieser Art hatten die Protestanten, deren Beiträge zur Patrologie zum Teil schätbare find, keinen Anteil, obwohl die Unbefangeneren unter ihnen, vorab der große Leibnig, sich ber Scholaftit teineswegs gang entfremdet hatten. Morhof gesteht, daß ibm die Beschichte der Scholaftit duntel ift, aber troftet fich mit ber Dunkelheit der Sache selbst: Ut ipsi confusum aliquod philosophiae chaos proponunt, ita et historia eorum tota tenebrosa -ost 1). Der gelehrte J. M. Gesner weiß vom hl. Thomas nur zu berichten, daß er 30 volumina geschrieben, sod rarissima 2), hat also von den vier Gesamtausgaben nichts vernommen. machten aus der Not der Unwissenheit eine Tugend und erklärten bas Duntle für würdig, im Duntlen ju bleiben, ober befämpften es als Ausgeburt ber Finfternis. Begen die Scholaftit ichrieben ber hugenotte Lambertus Danaus, Genf 1580, den Bruder und noch begel als icabbare Quelle benuten und Christoph Bender, württembergischer Hofprediger, der 1614 ein Buch De scholastica theologia, de ejus causis, origine, progressu ac methodo legendi scholasticos deque corruptelis theologiae ab illis institutis in Tubingen ericeinen ließ; in gleichem Sinne ichrieb Abolph Tribbechopius: De doctoribus scholasticis et corrupta per eos divinarum humanarumque rerum scientia, Giessae 1665. — Der in diesen Rreisen herrschende Beift mar bem Mittelalter gu sehr abgekehrt, als dag er beffen Glaube und Weisheit hatte würdigen konnen. Bereinzelt fteht ber helmftädter Theolog Bolycarp Lepfer (ober Lyfer), ber in einer Differtation De ficta medii ae i barbarie 1719 für das Mittelalter eintrat und in seiner Historia poetarum et poematum medii aevi 1721

 $<sup>^{1)}</sup>$  Polyhistor II, p. 73. —  $^{2)}$  Isag. in er. univ. ed Niclas II, §. 796.

Proben von dessen Poesie gab, ein Borläufer der Bodmer, Breitinger u. A., die den Übergang zu pietäts = und verständniss vollerer Auffassung der Größe unserer Borväter machten.

Bebeutsamer als die Beschaffung des Materials für die Beschichte ber Philosophie maren bie bogmengeschichtlichen Arbeiten, die im XVII. Jahrhundert auftraten, die Borläufer und Anfänge einer ibeeengeschichtlichen Behandlung ber fpekulativen Bier ift Dionys Betabius, aus Orleans geburtig, † 1652, bahnbrechend, mit dem Chrennamen der aquila Jesuitarum geziert, wegen seiner cronologischen Arbeiten boch angeseben. In seinem nicht gang vollendeten Werke Dogmata theologica, sechs Teile, zuerft 1644, giebt er eine hiftorische Darftellung der Dogmen und bringt die von Melchior Canus aufgestellten Bringipien gur Durchführung, mit bem er auch in ber humanistischen Schulung Bermandtschaft hat 1): in den Prolegomena handelt ein Abschnitt: De cultu ornatuque theologiae ex politis artibus adjungendo. So weit seine hiftorischen Darlegungen das spekulative Element ber Dogmen betreffen, find sie zugleich ideeengeschichtlich; so bie Partieen über bie Ideen felbft, welche an ber Sand von Stellen aus Platon, den Neuplatonitern und den Kirchenschriftstellern die ganze Entwidlung biefes Lehrstückes verfolgen laffen 2). Auch ben Freiheitsbegriff verfolgt er durch die alte und patriftische Bhilosophie hindurch 2). Der leitende Gesichtspunkt ift wie bei ben Dogmen auch hier ber, daß ein Wahrheitsgehalt burch die berichiebenen Phasen der Fassung und Gestaltung der Begriffe verfolgt wird; Die Geschichte ift bier nicht ein Registrieren von Meinungen, sondern ein Aufweisen ber in ber Zeit wechselnden Bestrebungen, einem bleibenden Ertenntnisinhalte gerecht zu werden.

Als dankbarer Schüler und Fortsetzer von Petavius' Werk kündigt sich der berühmte Oratorianer Louis Thomassin in der

<sup>1)</sup> Gefc. b. 3d. Bb. II, §. 79, 2. Werner, Der hl. Thomas III, S. 480. — 3) Theol. dogm. Tom. I, Lib. IV, 9—11, womit zu verbinden ift I, VI, 5 über den Begriff Imago und VI, 6, 3 über die Wortbildungen αυτόθεος u. a. — 8) Ib. I, V, 1 u. 2.

Borrede seines großen bogmatisch - historischen Wertes: Dogmata theologica de incarnatione verbi 1) an. Er bestimmt hier sein Borhaben dahin: Priscam illam et patritiam ecclesiae theologiam mandare litteris et in paucos theologica dogmata tomos congerere totam sanctorum patrum atque generalium synodorum opulentiam; boch will er, eingebent ber Mahnung des großen Bafilius, über der deoloyla nicht die olnovoula, d. i. die Menschwerdung hintanzustellen, diese zum Sauptaugenmerk Darin das Zentrum der patriftischen Gedankenbildung judend, betont er beren Gleichartigkeit und Ginklänge bestimmter als fein Borganger. "Sein Wert hat ju feinem Zwede, die innerlice Berknüpfung und ben ideeellen Zusammenhang der von Betavius zusammengetragenen Summe von Zeugniffen für bie Kontinuität des inalterablen Chriftenglaubens in den ersten chriftlichen Jahrhunderten aufzuzeigen. Es will zum Beweise Dienen, daß die durch Betavius vorgewiesenen Defekte der Anschauungen und Rebeweisen ber vornicanischen Bater niemand berechtigen, Die Ibentität des vornicanischen mit dem nicanischen Rirchenglauben zu bezweifeln und daß fich bie Differenzen . . . im großen Busammenhange des Gangen bon felbft zurechtlegen, oder als unbedeutend verschwinden 2)." Jene Defette rühren aber jum Teil von ber Aufnahme antiker Ibeeen ber und mit ihrer befriedigenden Erklärung wird auch der Anschluß der christlichen an die antite Gebankenbildung ins Licht geftellt. Für alle ibeeengeschichtliche Forschung tann die Größe der Thomassin'schen Auffassung, welche bas Bereinigende jur Geltung bringt, ohne boch die Unterschiede ju verwischen, das Widerspiel des ichlechten Synkretismus, vorbildlich fein; boch fteht er, was Gräcitat, Erattheit und Sorgfalt in ber Stellenausmahl betrifft, hinter Betavius gurud.

6. Die werdende Dogmen = und Ideeengeschichte hatte balb Belegenheit, fich polemisch und apologetisch zu bewähren, ba

<sup>1)</sup> Oben &. 91, 1. - 2) R. Werner, Befdichte ber apol. u. polem. Litt. IV, S. 724.

teils Unachtsamkeit und Migverständnis, teils der haß gegen die Rirche ihre Untersuchungen zu verwirren brobte. Wo das Berftandnis für den organischen Charafter ber Glaubenssubstanz nicht vorhanden war, mußte die Entwicklung des Dogmas als eine Art Blaubenswechsel und seine Vorahnung in ber Beibenwelt als Autizipation aufgefaßt werben. So mar es bei ben meiften protestantischen Gelehrten, deren nominalistische Grundanschauung selbst bei pietätsvoller Gefinnung bem Problem nicht gewachsen mar. Der gelehrte, edle Sugo Grotius mar durch die Fulle seiner Studien für das ganze Gebiet wohl ausgeruftet, allein über bie Pringipien eben fo untlar, wie er fich uns in ber Rechtsphilosophie gezeigt bat 1); von Saus aus Calvinift, ichlog er fich ben Remonftranten an, beren pelagianische und rationalistische Richtung ibn in Irrtumer verwidelte, aus benen ibn bie fpater erwachte Reigung jum Ratholizismus nicht berausreißen tonnte; Menagius fagte von ihm in einem witigen Cpigramm: es teilen fich in Grotius' Religion Socinus, Luther, Calvin, Arminius, Rom und Arius. Der Unglaube, ben er bei hollandischen Seeleuten vorfand, bestimmte ihn, ein apologetisches Gebicht in ber Landessprache abzufaffen: Bemps von den waeren Gobsbienft in Berfen gestellt door Sugo be Groot in sechs Boeden 1622, aus bessen Umarbeitung nachmals sein berühmtes Büchlein De veritate religionis Christianae. querft Amsterdam 1662, entstand. Es ift wertvoll besonders durch bie turgen treffenden Parallelen zwischen heidnischer und driftlicher Anschauung. Aber bier icon, wie noch mehr in anderen Schriften, übt Grotius eine alles in Frage stellende Willfür; er balt die Loaoslebre des Johannisevangeliums für platonisch, erklärt Dichterftellen und Bibelfpruche für ichlechthin gleichbebeutenb, ftreicht in ber Bibel, was ihm nicht baßt - so in Eccli. 51, 14, Invocavi Dominum, Patrem Domini mei die letten brei Borte 2) u. A. Doch brachte ihn das eindringendere Studium der Bater und

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 4. — 2) R. Werner, Geschichte ber apologetischen Litteratur IV, S. 721; über Luthers ahnliches Borgeben bas. S. 365; vergl. Gesch. des Joealismus Bb. I. §. 82 u. f.

§. 92. Theol.-philoj. Gefdictsforioung unter ber Ginm. ber Renaffance. 1

Scholastifer später von diesen Berirrungen zurück und führte ihn zu der Einsicht, daß die Lehre der kathalischen Kirche die der Schrift und der altesten Überlieserung ist.).

Minder gewaltsam, aber ebenfalls übereilt geht Cudworth in seinem Intellektualspstem var, indem er der Heidenwelt eine antizivierende Trinitätslehre zuspricht und bei den Kirchenvätern weitzehende, dogmatisch bedeutsame Entlehnungen aus Platon sinden will<sup>2</sup>). Sein Landsmann John Owen, der die Religion der Borzeit zum Gegenstande seiner Untersuchung macht<sup>2</sup>), beklagt Platons beirrenden Einsluß auf die Kirchenlehre.

Die bentwürdige Debatte über den Blatonismus ber Rirchenvater begann aber erft, als Boffuet durch fein flaffisches Wert in fünszehn Büchern: Histoire des variations des églises protestantes, Par. 1688, 2 tom., 40, das Gebiet, auf dem wirklich ein fleter Wechsel ber Meinungen vorliegt, beleuchtet und Vormurfe ausgesprochen batte, welche die Protestanten durch Ausfälle auf die Entstehung ber Rirchenlehre zu retorquieren suchten 4). Go ber bollandische Calvinift Jurieu in seinen Lettres pastorales, worin er nachzuweisen suchte, daß die dem Protestantismus vorgeworfenen Bandlungen auch im driftlichen Altertum vorliegen, insbesondere die Rirchenväter burch Platon zur Umbildung der Trinitätslehre bestimmt worden seien, welche Behaubtungen Bossuet in seinen Avertissements aux protestants schlagend widerlegtes). hatte sich darauf berufen, daß auch Petavius einen Unterschied ber vornicanischen und der nachfolgenden Theologie, sowie das Hingutreten neuer Elemente der Lehrerposition infolge der Befreundung der driftlichen Lehrer mit Blaton zugegeben habe, Buntte, bezüglich deren die katholischen Apologeten auf die von Thomassin gegebene Raffung des Thatbestandes verweisen konnten 6).

13

<sup>1)</sup> A. Werner, Geschichte der apologetischen Litteratur IV, S. 722. —
2) Syst. intell. IV, p. 604 ed Mosheim. —
3) De natura, ortu, progressu et studio verae theologiae Ox. 1661, cf. Morh. Polyh. II, p. 526.
—
4) über das Wert vergl. Werner, a. a. D., IV, S. 696—703. —
5) Das.
5. 705 s. —
5) Oben S. 191.

Billmann, Gefdichte bes 3bealismus. III.

Im Beifte bes Arianismus, beffen Reime icon bei ben Glaubensneuerern des XVI. Jahrhunderts anzutreffen find 1), schrieb ber Sugenotte Souverain gegen Boffuet. Er versucht in feiner Schrift: Le Platonisme dévoilé ou essai touchant le Verbe Col. 1700 ju zeigen, daß die Lehre von der Platonicien. Zeugung des Sohnes von Ewigkeit und ebenso die Unterscheidung bes Wortes vom bl. Geifte erft burch ben Platonismus in die Rirchenlehre gebrungen fei: "Der Platonismus, anfangs ber Rirche nur jur Bierde bienend, murbe unter ihrem Schute jum Grund und Quell ihrer Geheimniffe felbst." 3m Sinne ber Auftlarung lehrte der englische Deift Toland in der Schrift: Christianity not mysterious 1696, daß der Deismus der Nazarener die Grundform des Chriftentums gewesen und daß die Rirche durch Ginbringen beibnischer Anschauungen bavon abgebrangt worden fei. Begen Souverain forieb ber Jesuit Baltus feine Defense des SS. Pères accusés du Platonisme. Paris 1711, 4º, neu aufgelegt unter dem Titel: Pureté du christianisme ou le christianisme n'a rien emprunté à la philosophie païenne. Lyon 1838, worin er gang richtig nachwies, daß ber Platonismus im driftlichen Altertum gar nicht eine fo geschloffene Schulphilosophie mar, als bag berselbe auf die Theologie von so bestimmendem Einflusse, wie behauptet worden, gemesen sein konnte; aber er fehlte barin, daß er den spekulativen Einfluß Platons auf die Bäter zu gering anschlug ). Einer genauen Prüfung unterzog die Frage bes Platonismus ber Rirchenväter ber Mauriner Brubentius Maranus gelehrten Arbeit: Divinitas D. N. J. Chr. manifesta in scriptura et traditione. Par. 1746. Der protestantische Kirchenbistorifer Mosheim giebt in der Schrift De turbata per Platonicos recentiores ecclesia. Helmst. 1732 zu, daß man von einem Platonismus der Bater nicht reden konne, sondern nur von einer Bevorzugung besielben vor ben anderen philosophischen Spftemen 3).

<sup>1)</sup> Bb. II, S. 591. — 2) Werner, a. a. D., V, S. 33. — 3) Daj. S. 35 f.

Roch mehr auf philosophie = geschichtlichem Boben bewegten sich bie Schriften, welche bie moralifden Unichauungen ber Rirdenväter mit benen ber beibnischen Bhilosophen verglichen. Der genannte Baltus schrieb: Jugement des SS. Pères sur la morale de la philosophie païenne. Strassb. 1719, nochmals unter bem Titel: Parallèle de la philosophie chrétienne et de celle des païens 1733 erschienen, worin ber Unterschied autifer und driftlicher Moral auf brei Buntte gurudgeführt wird: ben Gegenfat bes zeitlichen und bes ewigen Lebens, ben bes äußeren und des inneren Berhaltens und den der religiösen und der welt= lichen Motivation der Tugend 1). Unter dem gleichen Titel: Parallèle etc. erorterte 1701 ber Jefuit Michael Mourques benfelben Gegenstand mit ber intereffanten Beigabe einer alteriftlichen Paraphrase von Epittets Handbuch. Derselbe Gelehrte behandelte in gleichem Sinne Theodorets polemische Schrift in dem Werke: Plan théologique du Pythagoréisme et des autres sectes sçavantes de la Grèce pour servir d'éclaircissement aux ouvrages polémiques des Pères contre les païens. Par. 1718, II vol. 80.

Arbeiten der Art, deren Reihe sich noch verlängern ließe, zeigen, welche Ausmerksamkeit man damals theologischerseits dem Wendepunkte der Philosophie zuwandte, von dem aus einzig und allein deren Geschichte das rechte Licht erhalten kann. Bei dem rasch fortschreitenden Berfalle der philosophischen Bildung im XVIII. Jahrhunderte kam diesen tresslichen Ansängen nicht das genügende Interesse seitens der Philosophen entgegen und es blieb bestenfalls nur für die litterarische oder polymathische Behandlung der Geschichte der Philosophie Raum. —

Auf das Berhältnis der heidnischen Religionen und Philosophieen zum Christentum sahen sich auch die Apologeten der Kirche hingewiesen, welche dem Deismus gegenübertraten. Bei diesem verschrumpft die Religion zu einem Vernunftglauben an eine

<sup>1)</sup> Berner, a. a. D., V, S. 37 f.

binter den Raturgeseten verstedte Gottbeit und die darin sich ausfprechende Berarmung bes religiofen Bewußtseins fann nicht greller beleuchtet werden, als wenn gezeigt wird, wie viel reicher die Beidenwelt war, die den Glauben an eine Offenbarung, eine Borsehung, einen Mittler, eine Erlofung, als Bruchftude eines alten Erbgutes befag, und bie Luden und Wiberfpruche, mit benen biefer Besit behaftet war, schmerzlich fühlte, wodurch fie für deren Ausfüllung und Löfung vorbereitet murbe, welche die Wahrheiten bes Chriftentums gewährten, dieselben, die der Unglaube der Zeit fo falt und hochmutig ablehnte. In diesem Beifte ift die berühmte Demonstratio evangelica von Bierre huet, dem Bischofe von Abranches, geschrieben, zuerft 1679 in Baris erschienen, welche reich ist an Parallelen von heibnischen und biblischen Anschauungen. Suet lernte toptisch, um die ägpptische Borzeit zu versteben, und unterhielt mit ben indischen Missionaren lebhaften Berkehr, um bie indische Religion kennen zu lernen. Doch giebt huet feinen Darlegungen etwas Gewaltsames burch bas Bestreben, Die heibnischen Religionen aus dem Judentume abzuleiten, anstatt die Uroffenbarung als beren autoritative Quelle und die Bernunft, den Lóyos onequatinos, als deren Romplement heranzuziehen. In der Hintansetzung ber Bernunft ericheint er als Borläufer bes späteren französischen Traditionalismus und lag der Anlag, ihn als Steptiter mpstischer Richtung zu caratterifieren.

Minder gelehrt, aber durch die gleichmäßige Würdigung des historischen und rationalen Elements der Religion ausgezeichnet, ist das apologetische Wert von Zean Claude Sommier, † 1737, als Erzbischof i. p.: Histoire dogmatique de la réligion ou la réligion prouvée par l'autorité divine et humaine et par les lumières de la raison, II. vol., 4°. Nancy et Paris 1708. Er wählt, wie es in der Vorrede heißt, die historische Darlegung, um die Religion in ihrer ganzen Schönheit aufzuzeigen; er will nicht eine Geschichtserzählung, sondern die Sache selbst nach ihrem Grunde, le fonds et la substance, vorsühren. Der Glaube an Gott und Unsterblichkeit wird in dem consensus gentium auf-

 <sup>1)</sup> Hist. dogm. L. I, chap. 2, §. 9. — 2) Ib. II, p. 205 sq. —
 3) I Préf., p. LXIV.

Oberfläche, Länge, Breite, Tiefe darbietet, wie dies bei der letteren der Fall ist" 1).

Sommiers Wert ist treffend als "eine Phänomenologie des Offenbarungsbewußtseins mit .steter Rücksicht auf das Heibentum" bezeichnet worden 2); es faßt aber diese Aufgabe zugleich mit Rückssicht auf die spekulative Seite der Religion und schließt sich damit .der Reihe von Arbeiten, die mit Steuchus beginnt, würdig an.

7. Die Philologie ber Renaffance, die fich im XVII. Jahrhunderte zur Polymathie ausweitete, bewahrte mit der Theologie und Philosophie noch Fühlung genug, um diefe Wiffenicaften nach Seiten bes biftorischen Clements mannigfach zu fördern. Ausgaben der Schriften und der Fragmente der alten Philosophen maren die erfte Gabe ber Bhilologie: nachstdem Ausgaben und Rommentare ju ben philosophie-geschichtlichen Werten bes Altertums. Diogenes Laertius erschien im Texte zuerst zu Bafel 1533, mit Erklärungen von Thomas Albobrandus 1594 zu Rom; eine Rölner Ausgabe brachte gablreiche Beigaben und bie Noten bes Cafaubonus; die kommentierende Ausgabe Meiboms 1692 bie Anmerkungen von Menagius. An Diogenes Laertius balt fich in der Einteilung des Stoffes die Geschichte der alten Philosophie, welche Thomas Stanlen, + 1687, in englischer Sprace berausgab, bie aber erft in ihrer erweiterten lateinischen Bearbeitung von Olearius zur allgemeineren Geltung tam 3). Stanlen, ein Schüler ber Platonifer von Cambridge, widmet Platon eine eingehende Darstellung und fügt ihr die Lehrschrift des Alcinous, sowie Rommentar von Vicus zu dem Hymnus auf die Liebe von Benivieni bei. Auch die Pythagoreer werben gewürdigt; im Anhange wird die Philosophie ber Chaldaer, ber Perfer und Sabaer behandelt, mobei die Oracula chaldaica mitgeteilt werden. Reuplatoniker und Rirchenschriftsteller, wie Clemens und Origenes, werden nur als eklektische Philosophen erwähnt.

Ib. II, p. 259. — <sup>2</sup>) Migog, Rirhengeichichte II, S. 374. —
 Historia philosophiae, vitas, opiniones resque gestas et dicta philosophorum sectae cujusvis complexa. Lips. 1711, 4°.

Indem man, den Alten folgend, die Philosophie mit der Theologie und Dichterweisheit in ben engen Zusammenhang brachte, der sich in der Einteilung der Theologie in politische, mpthische und phpfische ausspricht 1), suchte man die Anfänge der Spekulation in den Mythen. In der Bearbeitung der klassischen Mythologie in biefem Sinne ging ber italienische humanist Ratalis Comes voran, beffen geschickte Rusammenstellungen noch beute nutbar find. im Übrigen auch dadurch Wert haben, daß er Schriften erzervierte, die nachmals verloren gegangen find 2). Seine Auffassung tennzeichnen die Worte: "Alle Lehren der Philosophie waren von altersher in Mythen (fabulae) niedergelegt, wie ja bis turg vor Ariftoteles', Blatons und ber anderen Denter Zeit niemand feine Lehren mit durren Worten, sonbern unter gemiffen bullen verdedt vortrug." Comes leitet biesen Brauch von den Ägyptern ab und erklärt die Entwertung der Mythen, dieses antiquum philosophiae domicilium, baraus, bag man sie nach ber Gewinnung ber philosophischen Sprache beiseite ließ. Das zehnte Buch bes Wertes unternimmt den Nachweiß: Quod omnia philosophorum dogmata sub fabulis continebantur; es werden die Göttergestalten historice, physice und ethice erklärt, wobei sich jedoch der Autor nicht auf ber Bobe feines Besichtspunttes halt, fondern oft ins Blatte fallt. Die Bucher VIII und IX über ben Ursprung ber Religion im Monotheismus und über bie in ben Religionen und Rulten liegende Beisheit enthalten manches Treffliche. — Die ganze Theologie ber Alten behandelt ber gelehrte Johann Gerhard Bog, aus niederlandischem Geschlechte in ber Pfalz geboren, in ben Niederlanden wirfend, in feinem auch bon ben Reueren anerkannten Werte über die heidnische Gotteslehre 3). Er betrachtet die Mythologie als

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 10 u. 13. — 2) Mythologiae sive explicationes fabularum libri X, in quibus omnia prope naturalis et moralis philosophiae dogmata contenta fuisse demonstratur. - 3) De theologia gentili et physiologia christiana seu de origine et progressu idololatriae ad veterum gesta et rerum naturam redactae deque naturae mirandis, quibus homo adducitur ad Deum. II tom., 40; juerst Amstel. 1642.

Dogmatit ber antiten Religionen, Die auf Reften ber Urreligion fußen, und faßt bie Götter teils als Naturmächte, teils als vergötterte Menschen. Darin begegnet er fich mit bem berühmten Samuel Bochart, dem Landsmann und Lehrer Huets, den feine Untersuchungen zur biblischen Archäologie auf einen verwandten Standbunkt geführt batten. Er balt sich an den Aussbruch Tertussians: Id esse verum quodcunque primum, id esse adulterinum quodcunque posterius: scriptura antiquissima, ex qua petitum aut detortum quidquid antiquum in gentibus 1). Er erklart die Göttergestalten aus der hl. Schrift: Saturnus gilt für identisch mit Noah, Ammon mit Cham, Habes-Dionysos mit Sem, Japetos, aber auch Reptun mit Japhet, Apollon Ppthios mit But, u. a. Bocharts Ansehen - 3. M. Besner fagt von ibm: fama ejus nota est quacumque sunt eruditi?) - perschaffte dieser Ansicht weite Berbreitung, mabrend die Reueren fie belächeln. Liegen dabei viele Miggriffe vor, so bat man doch kein Recht, die ganze Auffassungsweise als Enbemerismus zu verwerfen; gerade die tiefstbewurzelten heidnischen Rulte haben vergötterte Menschen, die Protoplasten, jum Gegenstande 3) und viele Mothen foliegen ohne Frage urgeschichtliche Erinnerungen in sich, nur ift ihr Gewebe weit verwidelter, als sich jene Forscher bachten und bat das Etymologisteren, in dem sie sich mit unbolltommenen Sulfsmitteln versuchen, nur eine fetundare Bedeutung, ba die Unterfuchung vielmehr von dem theologischen Gehalte der überlieferungen ausgeben muß. Es gilt, die Sache beffer zu machen, als jene es bermochten, nicht ihr Bemühen zu bespötteln.

Nächst der hl. Schrift sah man die Beisheit der Ägppter als uralte Quelle der Spekulation an. Wie man sie mit der Rabbalah verknüpste, kann der Oedipus aegyptiacus des gelehrten und phantasiereichen Jesuiten Athanasius Kircher zeigen, herausgegeben zu Rom 1656, von dem Morhof sagt: Omnia physica,

<sup>1)</sup> Bochart Geographia sacra seu Phaleg et Canaan, sucrit 1646, Lib. I, in. — 2) Isagoge I, §. 161. — 3) Bergl. Bb. I, §. 3, 2; 4, 5; 5, 6; 6 fin.; u. bej. §. 7, 5.

quae ex mente Hebraeorum in libris eorum cabbalisticis inveniuntur, ex aliis auctoribus compendio quodam congerit ac cum Aegyptiorum hieroglyphicis utcunque componit 1); Himeisungen auf die Berwandtschaft der ägyptischen und griechischen Theologie gab Gale in seiner Ausgabe des Jamblich zugeschriebenen Buches über die Mysterien der Ägypter; was über den dunkten Gegenstand damals auszumachen war, saste Daniel Jablonsky in seinem Werke zusammen 2). Für die Eranier hat dieselbe Bedeutung die gelehrte Arbeit von Thomas Hyde 2), welche dis an die Schwelle sührt, die erst Anquétil-Duperron nachemals durch seine Entdedung der Zendbücher überschritt.

Die Religion und Spetulation ber Inder murbe querft burch Die Missionare in den Gesichtstreis des Abendlandes gerudt. Diese ertannten unter ber phantastischen Sulle ben uralten Rern bes indischen Glaubenstreises und wurden dadurch zu tieferem Gin= bringen angespornt. Der bl. Franciscus Xaverius berichtet, daß ihm ein Brahmane von Malabar im Vertrauen mitgeteilt habe, es fei ein Myfterium feiner Lehre, bag es nur einen Gott, ben Schöpfer von himmel und Erde, gebe, den man verehren muffe, mabrend die Ibole nur Damonen barftellten 4). In gleichem Sinne berichtete Pater Bouchet an Huet: Les Indiens reconaissent un Dieu infiniment parfait, qui existe de toute éternité et qui renferme en soi les plus excellents attributs...Ce Dieu s'appelle Parabaravastou, c'est-à-dire le Dieu suprème 5). Bu den berrlichen Attributen Gottes gebort aber das Aushauchen des Beda, der die Borbilder der Dinge enthält. Bon der richtigen Spur lenkte aber die Vorstellung ab, daß die indische Religion aus bem Berberbnis des Chriftentums entstanden fei, welches der Apostel

<sup>1)</sup> Polyhist. II, p. 166. — 2) Pantheon Aegyptiorum sive de diis corum commentarii et prolegomena de religione et theologia Aegyptiorum. Franc. ad V, 1750, 2 tom., 8°. — 3) De religione Persarum corumque Magorum. Ox. 1700, 4°. — 4) Epist. I, 5; vergí. Dan. Bartolus, Hist. gestorum per Jesuitas in Asia. Romae 1665, V tom., I, c. 30—32, p. 40—43: Arcana Brahmanorum a Christianis docta et contrariis dogmatis foedata. — 5) Du Halde Lettres édifiantes IX, p. 6.

Thomas nach Indien gebracht; in diesem Sinne stellt fie ber Jesuit Daniel Bartolus bar, nicht ohne schätzbare Angaben über bas Thatfachliche. Die beutsche Gelehrtenwelt murbe auf Dieses Gebiet aufmertsam durch ben Bericht bes hollandischen Bredigers Abraham Roger, den Chriftoph Arnold in deutscher Bearbeitung berausgab unter dem Titel: "Offene Thur zu dem verborgenen Beidentum oder mahrhaftige Vorweisung des Lebens und Sittens famt der Religion und Gottesdienst der Braminen", Nürnberg 1663, 80. Roger hatte von dem Brahmanen Badmanaba Unterricht in der indischen Wiffenschaft empfangen, Digverftandniffe liefen dabei unter, aber die Frische der Darstellung war geeignet, lebhaftes Interesse für die Sache zu weden. Als Probe brahmanischer Weisheit werden unter dem Titel "Weg zum himmel", Spruche Bartribaris (ober Barthrouberri, wie Roger schreibt), mitgeteilt. Als Specimen indischer Weisheit fab man auch die Fabelsammlung Bantichatantra an, die zuerst in der arabischen Bearbeitung, welche ben Titel "Ralila und Dimnah" führt, im Abendlande befannt wurde. Was man zu Anfang bes XVIII. Jahrhunderts über ben Gegenstand wußte, legt das Buch von La Croze (Crozaus) Histoire du Christianisme des Indes 1724 vor, der die indische Beisbeit aus Agypten ableitet und die natürliche Theologie der Brahmanen noch über die der Griechen stellt. Dehr wußte man in Rom.

Schon lange vor 1600 besaßen nach dem Zeugnisse des englischen Indologen Burnell die Jesuiten genaue Kenntnis vom Beda 1). In einer Konstitution des Papstes Gregors XV. von 1623 wird das Aitareja - und das Tandjabrahmana erwähnt und den Neophyten der Kitus desselben verboten. P. Robert de Robili, der 1606 nach Indien ging, kannte Manus Gesetzbuch, die Puranas und viele noch heute seltene Sanskritschriften; er nahm Tracht und Lebensweise eines Brahmanen an und predigte mit solcher Aktom-modation an deren Glauben, daß seine Mitarbeiter Bedenken hatten,

<sup>1)</sup> J. Dahlmann, S. T. Die Sprachkunde und die Missionen 1891, S. 8, woselbst Mitteilungen aus Burnell Indian Antiquary, Bombay 1879. p. 99 ff.

benen fie in Berichten nach Rom Ausbruck gaben. Er verteibigte sich in Schriftstuden, "in welchen er ein treues Gemalbe ber Reliaion, der Gebräuche und der Litteratur der Brahmanen entwarf". Dar Müller nennt ibn "ben erften europäischen Sanftrit-Die "Attommobationsfrage" beschäftigte Bapfte und Rardinale und das Berhaltnis des Chriftentums zur indischen Religion wurde babei vielfach erörtert, ohne bag jedoch ber religionsgeschichtliche Gesichtspuntt zur Geltung gekommen mare 2). Brammatit und ein Lexiton bes Sanftrit verfaßte als der erfte Europäer P. Sanrleben, + 1732, von dem Benfen fagt: "Baren seine Sanftritarbeiten sogleich nach ihrer Abfaffung veröffentlicht worden, so würden sie sicherlich in dem für sprachliche Forschungen jo sehr enthufiasmierten vorigen Jahrhundert ein bedeutendes Ferment gebildet haben 3)." Über das religionsgeschichtliche Studium bes Beba berichtet P. Calmette 1733: "Da sich ber Beba in unseren Sanden befindet, so haben wir Textstellen aus demselben ausgezogen, welche bazu bienen, die Hindus von den Grundwahrbeiten zu überzeugen, welche ben Gogendienft zerftoren muffen; benn die Ginheit Bottes, die Eigenschaften des mahren Gottes und ein Zuftand der Seligkeit und Berdammnis, dies alles ift im Beda enthalten, aber die Wahrheiten, welche in diesem Buche enthalten find, liegen bort zerftreut wie Goldförner in einem haufen Sandes 4)."

Missionäre, besonders Jesuiten, gaben auch von der Weisheit der Chinesen die erste Kunde, so Adam Schall in seiner Relatio de ortu et progressu sidei orthodoxae in regno Sinensi. Vienn. 1665 und Ratisd. 1672 und Athanasius Kircher in seinem Buche China illustrata.

Auf das Bedürfnis einer vergleichenden Darftellung der

<sup>1)</sup> May Müller, Borlesungen über die Wiffenschaft der Sprache, beutsch von C. Bötiger, 1866, I<sup>2</sup>, S. 181. — <sup>2</sup>) Wetzer u. Welte, Kirchenlezikon, 2. Aufl., Bd. I, s. v. Aktommodation. — <sup>3</sup>) Geschichte der Sprachwissenschaft in Deutschland, S. 335. — <sup>4</sup>) M. Müller, a. a. O., I<sup>2</sup>, S. 428.

Glaubens = und Beisheitslehren ber alten Bolter und ihrer Ableitung aus vorgeschichtlicher Zeit wies ber gelehrte Beter Lambecius, hamburger Schulrettor, spater nach feiner Rudtehr gur tatholischen Rirche Bibliothetar in Wien, in seinem Prodromus historiae litterariae, zuerst zu Hamburg 1659 erschienen, hin. In seinem Brogramm erhalt die Philosophie der Barbaren eine stattliche Ausbehnung; es werden genannt: Berser, Chaldäer, Inder, Celten, Agypter, Phonizier, Thrater (Orpheus), Geten (Zamolgis), Mauritanier (Atlas) und Juden; nach den Stämmen wird auch die griechische Philosophie in ionische und italische eingeteilt. Eine Differtation De philosophia morum inter barbaros orientales, Sabios scilicet, Chaldaeos, Persas, Indos, Sinenses, Japonenses, Peguanos et Siamenses schrieb 1666 ber Rieler Brofessor Tribbechobius, und Morhof gab ihr eine Elegie jum Beleite; fie follte nur ben Anfang eines großen Wertes: Opus moralihistorico - dogmaticum, de philosophia gentium omnium barbararum pariter atque cultiorum, nec paganarum minus quam Judaicae et Christianarum, bilben 1).

Diese polymathische Geschicktsschreibung der Philosophie hatte bas Gute, daß sie durch Heranziehung der außergriechischen Glaubensund Gedankenkreise ein weites Gesichtsseld bewahrte, aber ihr bloß historisches Interesse vermochte nicht den Nerv der Gedankenbildung aufzuweisen und noch weniger einen Maßstad zur Beurteilung der Systeme zu beschaffen. Sie bezeichnet insofern troß des Zuwachses von gesehrtem Material einen Rückschritt gegen Steuchus und Eud-worth, welche sich für das Wahre und Falsche, Echte und Unechte, Berständnis bewahrt hatten. Roch weiter entsernt sich der oft citierte Johann Jacob Brucker von dem Rechten.). Er sucht auf einer Berschmelzung von Luthertum und Leibniz' Lehre seinen

<sup>1)</sup> Morhof Polyh. II, p. 482. — 3) Aurze Fragen aus der phil. Historie, 7. Bde., Ulm 1731—1736. Historia critica philosophiae a mundi incunadulis ad nostram usque aetatem deducta, 2. Aust., Leipzig 1766, 6 Bde.; Institutiones historiae philosophicae usu academicae juventutis adornatae. Lps. 1747 u. 1756.

Standort und von diesem aus erscheinen ihm die meisten Systeme als irrig; die Geschichte zeigt ihm infinita falsae philosophiae exempla; ihm, dem turzsichtigsten Syntretisten, erscheint die Unternehmung, Borchristliches und Christliches, Platon und Aristoteles zu verknüpsen, als Syntretismus 1); Pythagoras' Zahlen und Platons Ideen, über die er ein besonderes Buch schrieb, galten ihm als müßige Fiktionen, Aristoteles' Denkmotive blieben ihm ganz unverstanden. Bruckers konfessionelle Besangenheit wurde von Agapisto Cromaziano (Buonasede) in seinem Buche Della istoria et della indole di ogni silososia. Lucca 1766 bis 1781 und der von E. Hepdenreich ins Deutsche übersesten Schrist: "Aritische Seschichte der Revolutionen der Philosophie" 1791 tressend kritisiert.

Die besseren Polyhistoren des XVIII. Jahrhunderts behalten mit den großen Anschauungen der Renässance noch einige Fühlung. In Johann Mathias Gesner wirken Steuchus, Cudworth und Leibniz nach, wenn er beim Studium der Philosophiegeschichte auf das Bleibende, Gemeinsame, Durchgehende hinweist: Fructus historiae philosophicae hic est, ut discamus, in summa varietate sententiarum esse tamen quaedam catholica, in quidus sere conveniat genus humanum.

Bergl. oben §. 86, 7. — 2) Isagoge in erud. univ. ed. Niclas II,
 811.

## XIV.

## Der unechte Idealismus.

Unus aedificans et unus destruens: quid prodest illis nisi labor?

§. 93.

## Die Subjektivierung bes Ibecenbegriffes.

1. Wenn Ibealismus jene Dentrichtung ift, bei welcher mittels ber ibealen Bringipien; ber 3bee, bes Dages, ber Form, bes Zwedes, bes Gefetes, bas Berhaltnis bes Göttlichen jum Endlichen, bes Seins jum Erkennen, ber natürlichen gur sittlichen Belt bestimmt wird, so sind als die Vertreter des Idealismus der Reuzeit jene Denker zu bezeichnen, welche an Pythagoras, Platon, Ariftoteles, Augustinus und die großen Scholaftiter anschließend, bas Erbe ber antik-driftlichen, auf jene idealen Prinzipien gebauten Philosophie fortführten. Sie vertreten die Rontinuität der Bedankenarbeit, die der idealen Weltbetrachtung vermöge ihrer Berwandtschaft mit der Beisheit, die sich in Geschlechterfolgen herausarbeitet, Reologische Gebankenbildungen, welche mit ber darakteristisch ist. Tradition willfürlich schalten oder ihrer entraten zu können glauben, find nicht von dem Geifte der echten Weisheitsliebe geleitet und darum auch nicht ber Aufgabe gewachsen, die idealen Bringipien gu hüten und auszubauen.

Dies gift von den svekulativen Unternehmungen, die in der Reuzeit neben und außerhalb bes Ibealismus ber Renaffance platariffen und sich weiter und weiter von der philosophischen Uberlieferung und dem zentralen Juge der Fortentwidelung entfernten: von den auf die Berschmelzung der antik-driftlichen und der mechanischen Weltanficht ausgehenden Spftemen eines Descartes und Leibnig, in hoberem Grade von den mit aller Tradition brechenden Lehren eines Hobbes und Spinoza und von den Erzeugniffen bes erschlafften spekulativen Beiftes, wie sie bie wortführenden englischen Bhilosophen hervorbrachten und die in der Aufflärung und im Naturalismus ausliefen 1). In ihnen liegen die Denkrichtungen vor, die ber ibealen abgekehrt find; die beiben Parekbasen ber Spekulation. Die icon im Altertume und Mittelalter als Gegner bes Ibealismus auftreten: ber Rominalismus und ber Monismus, finden bier, bei hobbes und Spinoza, eine fcroffere Ausgestaltung als je in früherer Reit; aber auch die beiben großen Denter Descartes und Leibnig fteben in ihrem Banntreise; ihre Grundanficht ift nominafiftisch und ihre Spekulation bat eine monistische Unterftrömung: die Engländer und Aufflärer find in einem platten Rominalismus nach Art ber Sophisten befangen, ber nicht einmal wie jener ber Stoiter die Rraft zu einer monistischen Wendung findet.

So find es nur die Nebenschößlinge der antiken Philosophie und die inkorrekten Mißbildungen der mittelalterlichen, welche hier ihre Fortführung finden. Die Versuche, die Wortführer der neueren Philosophie zu Geistesverwandten und Erben der großen Denker des Altertums zu stempeln, mußten auf leere Phrasenmacherei hinauslausen; Descartes hat keine Verwandtschaft mit Sokrates, troß der Vetonung der Selbsterkenntnis dei beiden; denn Sokrates sucht in seinen Descartes incht in seinen Descartes kominalismus nichts weiß; jener lehrt die Ethik nach dem an sich Verechten und Suten sorschen, während Descartes diesen Fragen ausweicht, weil er kein: An sich kennt. Ebensowenig ist

<sup>1)</sup> Bergl. §. 86, 7.

Leibniz ein Aristoteles, dem er zwar an Bielseitigkeit nahekommt, zu dessen Höhe er jedoch vergeblich anzuklimmen versucht, da er diese bei seinem Schielen nach Demokrit hin nicht erreichen kann; noch weniger ist Spinoza ein Parmenides oder ein Plotin, da ihm die religiöse Intuition beider völlig fremd bleibt und seine Mystik das leere Gaukelspiel eines forcierten Unglaubens ist.

Das Werk, an dem ein Parmenides, Sokrates, Platon, Aristoteles, Plotin geschaffen hatten, war das Erbe jener Denker geworden, die sich um Augustinus und Thomas geschart, deren berusene Nachfolger wieder die Alademie, das Lyceum und der augustinische Kreis der Renässancezeit geworden war. Bon da ergingen noch Impulse auf Descartes und Leibniz und beide danken diesen, nicht aber ihren selbsteigenen Scherimenten die höheren Slemente ihres Philosophierens; wohin solche Impulse nicht mehr reichen, da tritt Berödung und Verslachung ein.

2. Es ist eine seltsame Zweizüngigkeit des Sprachgebrauchs, daß gerade die den idealen Prinzipien abgekehrten, nominalistisch und monistisch gerichteten Spsteme als der Idealismus der Reuzeit bezeichnet werden, also in einem und demselden Ausdruck das Entgegengesetzte zusammengepreßt ist. Man nennt gemeinhin Descartes den Begründer des französischen Idealismus, Spinoza den Bollender desselben; ebenso spricht man von Leibniz als dem ersten der deutschen Idealismus und dugleich als den vorläusigen Bollender dieser ganzen spealismus und dugleich als den vorläusigen Bollender dieser ganzen spealismus und dugleich als den vorläusigen Bollender dieser ganzen spealismus und Augustinus vertretenen Denkweise erscheinen läßt, der sie doch schnurstracks duwiderläust.

Die Geschichte bes Ibealismus hat nun zwar schon einen Wechsel der Terminologie zu verzeichnen: Die legitime Fortsührung des platonisch=augustinischen Idealismus ist der scholastische Realismus und es wird dieselbe Denkweise einmal als sußend auf dem Gedanklichen, das andere mal als ausgehend auf das Dingliche bezeichnet. Allein zwischen diesen beiden Bezeichnungen besteht kein Widerspruch; der Ausdruck Idealismus besagt, daß der Kern der

Dinge gedanklich ist und kehrt seine Front gegen den Materialismus: ber Ausbrud Realismus bagegen bejagt, bag bas Gebankliche in die Dinge als Daseinselement eingeht und hat die Frontstellung gegen ben Rominalismus. Was beiben Anschauungen zu Grunde liegt, ift bas nämliche Prinzip, und auch wogegen fich beibe richten, find verwandte Verirrungen, da der Materialismus immer auf nominaliftischen Voraussetzungen fußt 1). Anders aber verhält es fich, wenn man Augustinus' und Spinozas Dentweise mit bemfelben Ausbrucke bezeichnet, ben echten Ibealismus, welcher Ibeeen lehrt und sie im göttlichen Geiste als ben Dingen vorausgebende Gedanken verfleht, und den Antipoden desselben, der fie verspottet und zu blogen Gebilden des menschlichen Geiftes herabsett. Dier ift ber Begenfat tein icheinbarer, sondern ein wirklicher: Die eine Anschauung bejaht die universalia in ro, die andere verneint fie; die eine lehrt eine gottliche Schopferweisheit, die andere verachtet solche als ein Ammenmärchen; sollen beibe benfelben Namen führen, so tann es nur die eine in rechtmäßiger, die andere in angemaßter Weise thun; einem echten Ibealismus muß ein unechter entgegengeftellt werben.

Die befremdliche Erscheinung des Bezeichnens von Entgegengesetem durch dasselbe Wort, erklärt sich, wenn man die Geschichte des Wortes: Idee versolgt. Von Platon zum Kunstausdruck erhoben, bezeichnet es bei ihm die Wesenheit der Dinge als deren Vorbild gedacht, aber es legt die Bedeutung: Bild, Abbildung, abbildender Gedanke darum nicht ab; wenn Platon sagt, man nüsse beim Schassen eines Geisteswerkes den weit verstreuten Stoff überblichen und unter eine Idee sammeln: els platon idear ovrogavra äperr rà nollaxy diasnaquéva?), so ist der zusammensassense Gedanke im Künstler damit gemeint, ein den Platonikern geläusiger Sprachgebrauch, der dem Worte neben der objektiven auch eine subjektive Bedeutung beläst. Die Kömer nahmen das Wort als

14

¹) Bergl. Bb. II, §. 67, 1 und 64, 1. — \*) Phaedr. p. 265 d., Bb. I, §. 25, 5, S. 383.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

Fremdwort, idea, auf: wenn man es übertrug, sagte man forma, um ben objektiven, species, um ben subjektiven Sinn wiederzugeben. "Erst in der Scholastit", bemerkt Euden, "bat es alles Frembartige abgestreift und hier zuerst Schöklinge wie idealis u. a. berborgetrieben; bem Inhalte nach erlebt nun ber Begriff im Mittelalter eine so reiche Geschichte, daß sich die wichtigeren Barteiungen und Abschnitte bes Gesamtlebens von bier aus erkennen liegen" 1). Die großen Scholastiker wenden bas Wort jur Bezeichnung ber göttlichen Bebanken an, aber auch in subjektiv-menschlichem Sinne: auch beim Rünftler ift von idea, ideare, ideatum, ideatio u. a. die Rebe 2); die Idee ift nicht bloß in Gott, sondern auch im menschlichen Runfiler \_forma intellecta ab agente" 3). Darin sprict sic so wenig wie bei Blaton ein Herausfallen aus der objektiven Auffaffung aus, benn es ift eine ber Funttionen ber Ibee, bas Objettive und das Subjektive zu verknüpfen, daber fie Platon "ein edles Noch", xalor Luyóv, nennt 4). Bei ben realistischen Scholaftitern verhindert die Dollmetschung von idea durch exemplar jedes Abgleiten in die bloß subjettive Auffassung des Begriffes; bei den nominaliftischen dagegen verblagt mit der Breisgebung des Objettiv-gebantlichen notwendigerweise auch der Ideeenbegriff und es bereitet sich bie Bleichsetzung von idea und notio, also bie Subjettivierung bes ersteren vor; biefe Salbbenter lenten zu ben Pfaben ber Stoiter zurud, welche längst gelehrt hatten: evvonuara huersoa ras ideas 5), wogegen der berechtigte Ginspruch der platonischen Mpftiter laut geworden war 6), wie fich nunmehr feitens der Realisten ein folder erhob?). Als der Rominalismus, von den Zeitbeftrebungen: ber neologischen Philologie, der Glaubensneuerung und der empiriftischen Naturbetrachtung getragen, über die Schule hinauswuchs, wurde die subjektive Bedeutung des Wortes die herrschende, und jumal bei ben Franzosen und Engländern erhalten schon im XVI.

<sup>1)</sup> Geschichte der philosophischen Terminologie 1879, S. 199. — 3) Bd. II, §. 77, 4 a. E. — 3) Schüß, Thomaslexison 2. Aust. 1895, S. 362. — 4) Bd. I, §. 29, 4 und 25, 5. — 5) Das. §. 38, 4. — 6) §. 40, 5 u. 43, 1. — 7) Bd. II, §. 82, 2 u. 4.

Jahrhundert idée und idea die Bedeutung von Borfiellung; in Deutschland zeigen sich bei Luther und J. Böhme Spuren ber gleichen Alteration des Begriffes 1).

Bon den neue Pfade suchenden Dentern eignet fich Descartes ben gleichen Sprachgebrauch an; er sagt ganz gewöhnlich: notiones sive ideae, conceptus sive ideae, idea sive cogitatio 2). Bei feiner Art, die bergebrachten Runftausbrücke gefliffentlich mit anderem Inhalte zu erfüllen, erweitert er zubem ben Bedeutungstreis bes Wortes: "Idee ift ihm alles, was unmittelbar vom Beifte ergriffen wird, es bezeichnet die elementare psychische Größe" 3). Er begründet Dies feltsamerweise damit, daß die früheren Philosophen die gottlichen Gedanken mit dem Worte bezeichnet hatten, mas ihn doch eber zu der Wahl eines anderen Ausdruckes hatte bestimmen follen: Ostendo me nomen ideae sumere pro omni eo, quod immediate a mente percipitur, adeo ut cum volo et timeo, quia simul percipio me velle et timere, ipsa volitio et timor inter ideas a me numerentur, ususque sum hoc nomine, quia jam tritum erat a philosophis ad formas perceptionum mentis divinae significandas 4). - Spinoza befiniert bie 3bee als mentis conceptus, quem mens format, propterea quod res est cogitans 5); diese mens ift selbstverständlich der menschliche Geift. Leibnig, wie überall weiterblidend als die anderen, vergißt die alte Bedeutung des Wortes nicht; er befiniert die Ibecen gelegentlich als rapports, qui résultent des attributs de Dieu 6) und nennt Platon ben größten Idealisten im Gegenfate zu Demofrit, als bem Saupte ber Materialiften 7); gemeinhin aber find ihm Ideeen ebenfalls nichts weiter als Borftellungen. Dierbei hatte ihm Malebranches Theognostizismus vorgearbeitet, ber bie Ibeeen im Grunde auch zu unfern Ertenntnisaften machte und ihnen doch ben sublimen Charafter von göttlichen Bedanten beließ 5). In blog subjettiv = menschlichem Sinne wendet Lode bas

<sup>1)</sup> Euden, a. a. O., S. 200 Anm. 1. — 2) Das. S. 88. — 3) Das. S. 200. — 4) Objectiones et resp. III, 5. — 5) Eth. II, def. 3. — 4) Op. phil. p. 4512, ed. Erdmann. — 7) Ib. p. 1862. — 8) Oben §. 91, 4.

Wort an, beffen Entwertung die Platoniker von Cambridge nicht Einhalt zu thun vermochten.

3. Den großen Gedankenkreis, in dem der Begriff einst seine Stelle gehabt, schob man beiseite. E. Chauvin, ein calvinistischer Theologe in Berlin, bestimmt in seinem Lexison Idee als prima mentis humanae cogitatio und erwähnt, daß man auch von Ideeen in Gott sprechen könne: de hac autem Dei idea silemus, de ea enim agere ad theologiam pertinet.). Die protestantischen Theologen behandeln aber das Thema ebensowenig. Die von ihrer Trennung herrührende Berarmung beider Wissenschaften zeigt sich in der Preisgebung dieses so bedeutsamen Lehrstückes besonders deutlich. Die Philosophie als "Magd der Theologie" hatte dieses Juwel mit Shren getragen, die freie Tochter der Bernunft verstand seinen Wert so wenig wie die Gottesgesehrtheit des "reinen Svangeliums".

Man suchte die Ibeeen loszuwerben, ohne boch bem noch immer geachteten Platon zu nahe zu treten und abreffierte barum die Abfage an die Erneuerer seiner Lehre. Bezeichnend ift bafur, mas ber Polyhistor Morhof darüber fagt: "Da die Philosophen faben, daß bie Sinne nicht ausreichen, und mit Grund vermuteten, daß ein höheres und erhabeneres Pringip mitmirke, welches in ber Sinnenerkenntnis nur a posteriori auftritt, so wurden sie darauf geführt, fich gewiffe spirituelle Subftanzen auszusinnen (ex ingenio suo fingere) ober durch bloge Begriffe und Bestimmungen (nudis quibusdam conceptibus et notionibus), sich so gut es ging, über ihr Richtwiffen hinwegzuhelfen. So erfand Platon die Intellektualwelt, die Ibecen und die Weltseele. Woher er auch diese Myfterien geschöpft haben möge, so faßte er mehr die wirkenden Ursachen als die Zusammensetzung der Körper ins Auge und spielt in der Physik mehr ben Theologen als ben Philosophen. Daher tann man aus ihm nichts Sicheres entnehmen, da bei ihm alles voll Ronjetturen und Bermutungen ift. Was bie Ibeeen betrifft, welche ber

<sup>1)</sup> Lexicon philosoph. Rot. 1692 s. v. Idea.

Reuerer Marcus Marci in seiner Philosophia votus rostituta wieder ausnimmt und zur Erklärung der Dinge verwendet, so sind sie Wolkengebilde, auf die Wand gemalt, leere Phantasmen, ersunden, um uns über unsere Unwissenheit zu trösten".). — So tröstete man sich wegen der Berarmung des Denkens und half sich über das Richtverstehen der erhabenen Gedanken der Borzeit hinweg.

Doch hängt die Neuphilosophie durch ein Lehrstud mit der Ideeenlehre noch ausammen, durch die Dottrin von den angeborenen 3beeen, die in ben Schulen Descartes' und Lodes ben Gegenftand lebhafter Debatten bilbete. Descartes nimmt ideae innatae. angeborene Borftellungen, an und weift ihnen vermöge ihres Inhaltes eine höbere Stelle an als ben ideae adventitiae und ben factitiae: als angeboren galten ihm: Idea Dei, mentis, corporis, trianguli et generaliter omnes, quae aliquas essentias veras immutabiles et aeternas repraesentant 2). Damit werden Ibecen in objektivem Sinne, also intellegible Wesenheiten anerkannt; allein Descartes tennt teine Daseinsform, die er ihnen ausbrechen konnte; wenn er sie von Gott ausgeben läßt, so verwischt er bieses Merkmal wieder, indem er das gleiche Ausgehen auch unseren klaren und deutlichen Borftellungen zuspricht: Sequitur ideas nostras sive notiones cum in omni eo, in quo sunt clarae et distinctae, entia quaedam sint atque a Deo procedant, non posse in eo non esse veras 3). Als gestaltende Prinzipien kann er ie Ideeen nicht faffen, ba fich bei ihm die geistige und die räumliche Belt nicht durchbringen, sonbern mit einander parallel geben. termt seine Ontologie teine 3beeen und diese erhalten nur in der Ertenntnislehre fozusagen einen Unterftand; allein ihr Angeborensein kann Descartes auch nicht befriedigend darlegen, da er als Nominalist ben Potenzbegriff nicht tennt; fo fieht er bie angeborene Gottesibee und die 3bee des Selbst bald als fertige Produkte im Bewußtsein an und macht feinen Begnern, jumal Lode, leichtes Spiel, die unschwer

<sup>1)</sup> Polyh. II, p. 265, vgl. oben S. 90. — 2) Epist. II, 54, Franc. 1647. — 5) De meth. 4; Ed. Amst. 1692, p. 24.

ein Angeborensein des Fertigen in Abrede stellen können. Anderwärts erklärt er, die angeborenen Ideeen seien von der Denkkraft nicht verschieden, non aliquid divorsum a facultate cogitandi, Anlagen, wie die Anlagen zur Freigebigkeit oder zu gewissen Arankheiten, wie Podagra, Stein u. s. w.1). So brachte diese schiefe und schielende Theorie von den angeborenen Ideeen die ganze Ideeenslehre erst recht in Mißtre

Leibnig tritt für die angeborenen Ideeen ein und hat an bem Begriffe bes Unbewußten auch eine Sandhabe, um fie als angelegte pspchische Bestimmtheiten zu fassen; allein bei ihm erzeugt die Seele alle Borftellungen aus ihrem Inneren, trägt fie also alle in sich angelegt, so daß auch bier die 3beeen nicht einmal nach ihrer subjektiven Seite als besondere Pringipien gur Geltung kommen. Bon Blaton entfernt sich zwar dabei Leibniz nicht so gar weit, da auch beffen Erkenntnislehre, konfequent verfolgt, intellektualistisch ift, b. h. nur ein Schöbfen aus dem Inneren anertennen mußte 2); allein in der Entwickelung des Platonismus hat eben dieser Mangel feine Berichtigung gefunden, wobon Leibnig batte Bebrauch machen Nach ihrer objektiven Seite können die Ideeen bei ihm erst recht nicht zur Geltung kommen, da er als Rominalift für bas Real-intellegible teine Sandhabe hatte. Er sucht für die vorbilbenben 3beeen einen Erfat in ben "ewigen Wahrheiten" und nennt bie Bernunft beren Berkettung: La raison est l'enchaînement des vérités 3). Soon die nominalistischen Scholastifer hatten statt ber Begriffe die Sate als Gegenstand bes Wiffens erklart, ba ihnen bei ihrer Leugnung bes thätigen Berftandes und seines intuitiven Elementes nur die disturfive Ertenntnis übrig blieb 4); dies wiederholt sich bei Leibnig, bei ihm können jene "ewigen Wahrheiten" die Ideeen fo wenig ersetzen, wie die Urteile ben Wahrheitsinhalt ericopfen tonnen.

Ebensowenig kann die Lude, welche durch Subjektivierung der Ibeeen entsteht, durch den Begriff der Gesetz geschlossen werden.

<sup>1)</sup> Resp. ad art. 12 program. Belgici. Op. Amst. 1698, p. 184. —
2) 8b. I, §. 29, 5. — 3) Op. phil. p. 479. — 4) 8b. II, §. 82, 3.

Mit diesen glaubte Newton die Formen und damit das Realintellegible ersezen zu können, wenn er meinte, es gelte, missis
formis substantialibus et qualitatibus occultis phaenomena
naturae ad leges mathematicas revocare 1), was doch nur
Mangel an ontologischer überlegung verrät. Geseze drücken die Thätigkeitsweise, dagegen die formae in re oder ante rem die Seinsweise aus; die Dinge wirken aber so und nicht anders, weil sie so und nicht anders sind; wird ihnen die Substantialität und damit jede nicht-sinnliche Qualität abgesprochen, so haben die Geseze kein Substrat mehr 2); sie werden zu einer Art von Weltmächten, die nirgends und überall sind und es greist so unversehens etwas dem hypostasierenden Platonismus Ähnliches plat; die beseitigten Ibeeen kehren als Geister zurück.

4. Die Subjektivierung ber Ibeeen ift gleichbebeutend mit beren Preisgebung und mit biefer begiebt sich bie neue Philosophie all der Förderung, welche die Ideeenlehre der Spetulation gewährt. Die Ideen bilden aber guborberft ein Mittelglied gwifden bem Einen und bem Bielen, auf bem bie Betrachtung fußen tann, um dem Monismus einerseits und dem Individualismus anderseits zu entgeben. Dies hatte Blaton gewürdigt und wenn nicht für die Aufftellung, fo boch für die Fixierung seiner Ideeenlehre hatte es bas hauptmotiv gebildet, daß fie einen Standort außerhalb bes Birtels: Eines - Bieles, Bieles - Gines gewährt. Er schilbert bie jugenblichen Enthufiasten, welche bald Alles in Gines zusammenballen und fneten, balb wieber bas Eine aufrollen und zerfasern; aber er Magt, daß auch "die Weisen der Gegenwart" voreilig und schwerfallig augleich von ber unbegrenzten Bielbeit fogleich gur Ginbeit fortschreiten und fich die Mittelglieder, ra ukoa, entgehen laffen; Diese Mittelglieder find aber die intellegiblen formgebenden Prinzipien, die er unter dem Namen des nsoas zusammenfaßt und vorzugsweise als tranfzendente Borbilber, als Ibeeen auffaßt 3). Für

<sup>1)</sup> Bergl. oben §. 89, 7. — 2) Bgl. Bb. II, §. 74, 3. — 3) Bb. I, §. 26, 1. Plat. Phileb. p. 14, sq.

biese Funktion des Ideeenbegriffes hatten die Scholastiker das volle Berständnis; der hl. Thomas bemerkt, Platon habe die Ideeen eingeführt, um dem göttlichen Seiste die Einheit zu wahren und doch der Mannigsaltigkeit der Dinge genugzuthun; entgegenstehende Lehren, welche wie der Monismus das All mit Naturnotwendigkeit aus dem Einen hervorgehen läßt und ebenso eine Lehre, die es aus dem regellosen Umtreiben einer Bielheit von Elementen erklärt, kennen keine Ideeen, Platon aber setzte solche, um beiden Irrümern zu entgehen 1).

Für Erwägungen dieser Art hatte die Neuphilosophie keinen Raum; die befferen Bertreter berfelben hingen zwar nicht ben lettgenannten Berirrungen an, aber vernachlässigten bie Schutwehren bagegen und ihre Spfteme haben barum einen Bug jum Monismus einerseits und jum Atomismus anderseits. Descartes unterscheidet die geschaffenen Substanzen: Ausbehnung und Denken von Gott als der unerschaffenen, allein icon, daß er jene nicht mit eigentlichen Substantiven, sondern mit einem Berbalsubstantiv und einem Berbum bezeichnet und erklärt, daß die extensio das Wesen ber törverlichen, die cogitatio das der benkenden Substanz konstituiert 2), ift ein Schritt gur Berabsetzung ber geschaffenen Substanzen zu Attributen, welcher das Abgleiten in den Monismus vorbereitet. Anderseits wird dem Atomismus dadurch Thor und Thur geöffnet, daß die ausgedehnte Substanz als ein Bestimmungsloses, ein äneipov ohne nepag gefaßt wird, das erst in den Korpusteln eine greifbare Geftalt gewinnt. — Leibnig' Betrachtung ruht auf dem Bielen, ben Monaden, und er versucht, aus ihrer Gruppierung und Unterordnung unter Zentralmonaden die Einheit der Dinge zu erklären; allein er muß babei fogleich auf bas erfte Bringip returrieren, von welchem "die praftabilierte Harmonie" ausgeht, die allein die Monaden zusammenjochen kann und die er einmal ratio ultima rorum, id ost Deus nennt 3), so daß er jenen leichtfertig = schwer=

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 77, 3, S. 494; S. Thom. S. phil. I, 51; Q. disp. de ver. 3, 2. — 3) Princ. phil. I, 53. — 3) In bem Briefe an den Herzog Johann Heinrich von Braunschweig aus bem Jahre 1673.

fälligen Sprung macht, von dem Platon spricht. So gelangt Leibniz wohl zu dem Einen, aber es ist sehr fraglich, ob er den Rückweg zu dem Bielen sinden kann. Er muß dazu zu dem kabbalistischen Ausdrucke der "Fulguration" des Bielen aus dem Einen greisen 1). "Wenn Leibniz", bemerkt ein scharssimmiger Darsteller von dessen Lehre, "sich dahin ausspricht, Gott produziere kontinuierlich die Substanzen, so heißt dies nicht, Gott bewirke die Entstehung derselben, sondern er repräsentiere das Produzieren selbst ihrer Naturen . . Der Gegensatz zu Spinoza verschwindet, sobald man bedenkt, daß die Monaden nach Leibniz selbst nur die permanenten Emanationen Gottes sind; denn nun bildet das System überhaupt keinen Gegensatz mehr zu dem Pantheismus, indem es ja ebensalls das gesamte Universum als die alleinige Produktion einer Substanz betrachtet 2)."

Mit den Jdeeen als dem Mittelgliede zwischen der unbedingten Einheit und der bedingten Bielheit ist der Begriff der Teilnahme, µέθεξες, participatio, untrennbar verwachsen; durch die Jdeeen haben die Dinge Teil an Gott, ohne doch Gott zu werden; ihr Dasein ist ein wirkliches, aber ein mitgeteiltes. Diese Unterscheidung des göttlichen Esse per essentiam und des geschöpslichen Esse per participationem ist sür die Scholastiker der Damm gegen den Monismus 3), sie bewahrt sie aber ebensowohl vor dem Absolutiesen der endlichen Dinge. Schwindet dagegen das Berständnisssür den Begriff der Teilnahme, und damit sür jene beiden Arten des Seins, so rückt das Sein entweder in Gott allein und die Dinge erscheinen als wesenlose Modisitationen desselben, oder es sällt den Einzelwesen zu und Gott sinkt zum bloßen Bande dersselben, zu einer Relation herab, ein Ungedanke, der entweder zum Atheismus führt oder wieder zum Monismus leitet.

Der weiter zurudliegende Grund diefer Unficherheit bes

<sup>1)</sup> Monad. §. 47, Op. ed Erd. p. 708b. — 2) E. Dillmann, Eine neue Darstellung der Leibnig'ichen Monadenlehre 1891, S. 470 u. 474; vergl. E. Zeller, Geschichte der deutschen Philosophie 1873, S. 177 f. — 3) Bb. II, §. 70, 2.

Dentens ist das Berblassen des Schöpfungsbegriffes, das wieder mit der Loslösung der Spetulation von der Religion und Theologie zusammenhängt; die Ideeenlehre kann aber gleichsam als Zisserblatt dienen, an welchem diese Alteration der Weltanschauung zu Tage tritt.

5. Die Idee funktioniert aber auch in einem andern Sinne als Mittelglied und die Teilnahme an ihr bildet den Schlüffel eines zweiten großen Problemes aller Spekulation: ber Frage nach dem Berhältniffe von Sein und Erkennen. Rach Blatons Lebre giebt die Ibee ben Dingen bas Sein und ben Gebanken die Wahrbeit, es wird also burch fie die Welt wirklich und der Geift weltmächtig 1). Die Scholastiker modifizieren mit weisem Bedacht diese Lehre dahin, daß unsere Erkenntnisse nicht durch die unmittelbare Teilnahme an den Ideeen, d. i. den göttlichen Gedanken, ihre Wahrbeit erlangen, sondern durch die Aufnahme der Formen in den Dingen, welche ber thatige Berftand vollzieht, wozu uns die Sinneswahrnehmung den Zutritt gewährt; doch sie sehen diese formas in re lettlich durch die formae ante rem bedingt 2). "Die Naturbinge", fagt ber bl. Thomas, "aus welchen unfer Beift feine Erfenntnis schöpft, mensurieren ihn und sind selbst durch ben göttlichen Beift mensuriert, in welchem alles Geschöpfliche ift, wie alle Runftwerte im Beifte bes Rünftlers 3)."

Für diese ebenso einfache als tiefsinnige Lösung des Erkenntnisproblemes verlieren bereits die nominalistischen Scholastiker das Berständnis; schon sie geben die formae ante rom und in ro preis und können daher den Gedanken: die Dinge mensurieren unsern Geist durch ihre Form, nicht mehr vollziehen; entweder sehen sie in den unsern Sinnen gegebenen Einzeldingen die Mensur unseres Erkennens, oder sie lassen den Geist sich selbst informieren und geraten so das einemal in die Bahn des Sensualismus, das anderemal in die des Intellektualismus, der auch Rationalis-

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 29, 4. — 2) Bb. II, §. 71, 3 u. 77, 3, S. 494. — 3) Daj. §. 69, 4. S. Thom. Q. disp. de ver. 1, 2 u. 8.

mus beißen tann, weil er die diskurfive Erkenntnis der Bernunft als die einzige höhere Funktion festhält und dieses Bermögen nicht als Organ, sondern als Quelle der Wahrheit ansieht 1). Die erstere Anschauung giebt bas intellettuelle Ertennen preis, und macht unsere Bedanken jum leeren Scho beffen, mas die Dinge in uns hineinsprechen; die lettere verliert das weltmächtige Erkennen und behält einen monologisierenden Berftand, bem die Dinge nichts zu fagen haben. Indem der höheren Erkenntnisfunktion ihr Objekt, die Idee und das Intellegible in den Dingen entzogen wird, macht fich entweder die finnliche Erkenntnis allein breit, ober das Ibeale wird in das Innere des Subjettes verwiesen. Diese Jrrtumer, bei den fehlgehenden Scholaftitern immer noch durch übertommene beffere Einfichten in Schach gehalten, treten bei ben neuernben Dentern unverhüllt hervor; die Neuphilosophie tritt von vornherein als 3willingsgeburt: als baconifder Empirismus und cartefianifder Rationalismus ins Dafein. Es ift bezeichnend, bag Die Gegensätze in der Erkenntnissehre zu Tage treten, da fie im Grunde in der Ontologie auszufechten waren; allein Diefen Rampfplat hatte man mit Preisgebung ber objektiv-gedanklichen Prinzipien verlassen. Es ift nicht minder bezeichnend, daß biese Spaltung ber Denfer in jene zwei Lager eine burchgebenbe und bleibenbe ift; "wir erhalten", fagt Guden, "zwei Spfteme ber Ertenntnis, beren Begriffe zunächst nicht mehr als ben Namen gemein zu haben scheinen, ja es geht ähnlich durch das gesamte moderne Wirken die 3meiheit aller Größen und Guter 2)". Diefe Art von 3meiheit ift eine bose Dyas, ift Entzweiung, Zerrissenheit. Damit erhält die moderne Philosophie ein ganz anderes Aussehen als die antike und bie Scholaftit bes Mittelalters, bei benen zwischen abnlichen Gegenfaten boch eine zentrale Gestaltung, die auf ben idealen Prinzipien feftsteht, ihre Stelle behauptet. Die gangbaren Darftellungen ber Geschichte ber Philosophie machen nun aus der Not eine Tugend

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 82, 3. — 2) Die Lebensanichauungen ber großen Denter, S. 323.

und möchten es als Reichtum erscheinen lassen, daß zugleich die Erfahrung und die Bernunft als ausschließliche Prinzipien erprobt werden; wenn nur abzusehen wäre, wie die Erprobung ausgeht, und auf das Getrenntmarschieren das Bereintschlagen folgt. Roch geringer ist der Trost, daß die beiden Gegensäte schließlich in Kant ihre Bereinigung gesunden hätten, da dieser doch nur beide versstücktigte, indem er die Sinnendinge zu Phänomenen, die Begriffe zu Denksormen herabsetzte, ein Subjektivismus, der in der Anlage und in verschämter Form schon bei beiden Varteien vorhanden war.

Wer im Ibealismus ber Renäffance die Fortsetzung des zentralen Buges ber icholaftischen Entwicklung erkennt, fieht ohne Schwierigkeit, daß jene beiden tampfenden Richtungen die Fortsetzung der nominalistischen Abwege sind. Der unechte Idealismus Descartes' und Berkeleps ift eben echter Nominalismus und seine Analogie mit ber entarteten Scholaftit spricht fich in gablreichen Bugen aus. Soweit die icholaftischen Nominalisten die Gedantenwelt gelten laffen, betrachten fie die Logit als das Runftwert des menschlichen Dentens und feben fie an Stelle ber Metaphyfit; ihre modernen Rachfolger verfahren ahnlich mit ber Mathematit, bei ber die Selbstthätigkeit des Beiftes eine erhöhte ift, und machen fie jum Borbilde der Philosophie, uneingebent des ariftotelischen von Thomas wiederholten Wortes, daß "wer recht unterrichtet und gebilbet ift, bei jedem Gegenstande nur fo viel Gewißheit suchen wird, als beffen Natur julagt 1)". Bei ber Überschätzung ber Mathematik liegt übrigens das platonifche: Geog del peopergei, weit dabinten, benn die Einsicht ift verloren, daß bas menschliche Meffen nur ein Nachmessen vorausgegangener Maßsetzung ift 2); im Gegenteil wird ber Hauptton auf die scheinbare Autonomie des Geistes bei der Bewinnung mathematischer Erkenntniffe gelegt.

Die falsche Bewertung der Mathematit führte zu der weiteren allerdings auch von den Pythagoreern der Renässance vorbereiteten Meinung 3), daß das sinnliche Erkennen nur ein verworrenes

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 72, 5. - 2) Daj. §. 77, 2. - 3) Oben §. 88, 7, S. 67.

intellektuelles fei, die icon Descartes vertritt, Leibnig aber gur Durchführung bringt. Ihr tritt als Antipode Die fensualiftische, icon von Durand geltend gemachte, nunmehr bei ben Engländern berrichend werdende Meinung gegenüber, daß gerade bie finnliche Ertenntnis bestimmt und flar und bie begriffliche, bas Allgemeine suchenbe, verworren fei 1). Der irregebenbe Scholaftiter tonnte auf Aristoteles' Wort, daß auf das Allgemeine die Wissenschaft ausgeht, verwiesen werden; ben auf seinen falschen Wegen gebenden Reuerern galt diese Autorität nichts mehr und für den ftumpferen Sinn hatte der Gedanke nichts Beunruhigendes, daß die Wissenschaft mit nichts weiter als verfilzten Wahrnehmungsbilbern arbeitet. Den Intellektualisten wurde bas Seben und hören zum verworrenen Denken, ben Sensualiften bas Denken jum Spiele mit verworrenen Bahrnehmungen, die gemeinsame Quelle all dieser Berworrenheit ift die Preisgebung des Intellegiblen vor und in den Dingen, welches burchaus nicht verworren ift, sondern bas geformte und uns informierende Objett des bentenden Ertennens bilbet, zu bem wir porschreiten auf Grund ber sensiblen Species, die nicht minder geformt und informierend ift und barum durch den thatigen Berftand jum Begriffe erhoben werben tann.

6. Die britte Funktion der Ideeen ist die Berknüpfung der natürlichen und sittlichen Welt und beim Feststehen auf ihnen treten beide Gebiete gleichmäßig in den Gesichtskreis?); mit der Preisgebung der Ideeen und Formen verlor die Spekulation die sittliche Welt aus den Augen. Auch dieser Rückschritt hat in der Entstremdung von den religiösen Anschauungen und der Trennung der Philosophie von der Theologie seinen letzten Grund. "Wo die Theologie", sagt h. Ritter, "mit dem weltlichen Leben sich zu thun macht, liegen ihr zunächst die Fragen des sittlichen Lebens vor; von einer Philosophie aber, welche sich vorherrschend auf Mathematik und Physik stütze, konnten diese Fragen nur vernachlässigt werden. Daß die Ethik verkümmerte, kann wohl kaum bezweiselt werden;

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 82, 3. — 2) Bb. I, §. 29, 6; II, §. 65, 5 u. 77, 5.

für die großen Gestaltungen des fittlichen Lebens in Staat und Rirche wußte man tein Gesetz zu finden; man betrachtete fie als Erzeugniffe willfürlicher Bertrage, wenn nicht gar als Fruchte bes Borurteils, des Betrugs, der Leidenschaft 1)." Schon Morhof flagte in bemselben Sinne: Doctrina de moribus neglegentius est exculta, quam par est; disputationum quidem multum est, sed vivae validaeque doctrinae parum 2); er fügt hinzu, er konne bei der Aufzählung der einschlägigen Litteratur um so fürzer sein, als er die Scholaftiter ichon früher aufgeführt habe; er giebt also ju, daß biefen die Ethit keineswegs abhanden gekommen. Der lette Grund des Berfalls ber Cthit lag in ihrer Abwendung vom Chriftentum und dem Berabsinten der sittlichen Anschauungen in ben Naturalismus ber Stoa, über ben teine moberne Ethit wieber binausgetommen ift. Euden ftellt biefen Sachverhalt offen bar, wenn er fagt: "Entwidelte bas Chriftentum in ber Moral eine neue Welt perfonlichen Lebens, fo tann in bem modernen Rusammenbange die Moral nichts anderes bedeuten, als die völlige Singebung bes Individuums an den Weltprozeß mit feiner fachlichen Notwendigkeit. Bei foldem Abstand, ja Gegensat, ift einfaches Aneinanderlegen, eine unmittelbare Berfcmelzung bes Chriftentums und ber modernen Kultur in biesem engeren Sinne eine bare Unmöglichřeit 3)."

Descartes that den Ausspruch: Quod ad mores attinet, unusquisque adeo suo sensu abundat, ut tot possent inveniri reformatores quot capita, si liceret aliquid in eo immutandum suscipere 4). Er ließ die Ethit darum beiseite, da bei ihm etwas in Angriff nehmen und es neumachen unzertrennlich war. Leibniz berührte öfters die Rechtsphilosophie; für die Moral im engeren Sinne hatte er in dem Begriffe der Bolltommenheit eine Handhabe, welche nach ihm Wolff verwendete; allein ohne objettive Stüspunkte konnte darauf keine Ethik gebaut werden. Wenn

<sup>1)</sup> Geschichte der Philosophie IX, S. 101. — 2) Polyhist. II, p. 482. — 3) Die Lebensanschauungen der großen Denter 1890, S. 320. — 4) Diss. de meth. VI in. Ed. Amst. p. 38.

Spinoza seine Hauptschrift Ethica nennt, so ist dies ein Hohn auf die Moral und die Philosophie zugleich, eine jüdische Grimasse, die zeigt, wie viel man schon damals wagen durfte. Die Engländer kommen über eine platte psychologisierende Behandlung der Moral nicht hinaus und arbeiten damit der völligen Subjektivierung der ethischen Begriffe vor.

Bo ber 3beeenbegriff verloren ift, tann weber ber Begriff bes Borbildes, noch ber bes Gefetes bestehen bleiben; beide maren icon durch den Protestantismus entwurzelt worden 1). Auch ents fällt ber Begriff bes sittlichen Butes, ba teine ibealen Inbalte als Ziele bes Strebens mehr anerkannt werben; bem Rominalismus bleiben als aut und erftrebenswert nur Ruftande und Eigenschaften bes Subjette übrig 2); es tauchen nun wieder ber felbstherrliche Beise ber Stoa und ber fluge Genukmenich Ebifurs auf. Recht beklagt Schleiermacher, daß "die neuere Sittenlehre ben Begriff der Guter und Übel ganglich vernachläsfigt und taum bie und ba, gleichsam nur, weil er boch einmal vorhanden ift, seiner Erwähnung thut 3)". Um Erfat zu ichaffen, fieht er fich auf Platon, ben Ideeenlehrer, hingewiesen, bei bem er ben Güterbegriff nam reinsten und vollständigsten, wenngleich unentwickelt" vorfindet. "Denn so bachte er sich die Gottahnlichkeit des Menschen als bas bochfte But, daß so wie alles Seiende ein Abbild ift und eine Darstellung des göttlichen Wesens, so auch der Mensch zuerst zwat innerlich sich selbst, bann aber auch äußerlich, was von der Welt seiner Bewalt übergeben ift, ben Ibeeen gemäß gestalten folle und fo überall das Sittliche barftellen 4)." Bei feiner Unbekanntichaft mit der driftlichen Ethit entging Schleiermacher freilich ber Brund ber Berarmung ber Cthit und beren mahres Rorrettiv.

Bon sittlichen Gemeinschaften, auf welche ber Mensch hingeordnet ift und die er ihrer Natur entsprechend verwirklichen soll, weiß eine den Ideeen und Formen abgewandte Ethik ebenso-

<sup>1)</sup> Bb. II, §.. 81, 6. — 9) Bb. I, §. 38, 5. — 3) Grundlinien einer Kritif der bisherigen Sittenlehre 1803, S. 231. — 4) Daj. S. 247.

wenig wie von fittlichen Bütern. Auch die Stoiter hatten bei ihrem Nominalismus die Mittelglieder zwischen dem autonomen Individuum und ber vom Weltgesetze gestifteten Gemeinschaft verloren 1); die Moral der Neuphilosophie schloß sich ihnen teils an, teils suchte fie in dem Staate eine konkretere Gemeinschaft, teils aber gab fie fich bem individualiftischen Juge rudhaltslos bin. Die außerdriftliche Ethit ber Neuzeit bat Diefe Signatur behalten: auf ber einen Seite ber Rultus bes Staatsibols, bor bem Familie, Rirche, Ständewesen und Bolkstum ins Nichts verfinken, auf ber anderen ber rabifale Autonomismus, ber alle Rormen bes handelns aus sich felbst icopft. Man muß zugefteben, baß Sozialismus und Anarchismus von weither burch die Philofophen vorbereitet find. Diefe Begenfage haben mit benen in ber Metaphpfit auftretenden: Monismus und Atomismus, innere Berwandtichaft; und auch zwischen ihnen besteht ein verborgener Busammenhang: ber Staat gilt lettlich boch als **Brodutt** autonomen Individuen und der anarchische Individualismus rechnet mit dem politischen Übermenschen, der die allgemeine Freiheit durch Gewalt herstellen soll. Wenn irgendwo, so verrät fich die Unechtbeit des Idealismus der Neuzeit an den monftrosen Ronsequenzen. ju benen er auf bem praftischen Gebiete geführt hat. Wenn bie Metaphysit das übersinnliche verliert, so ift sie der Auflösung verfallen; verliert es aber die Moral, so geben mit ber fittlichen Subftanz auch die Haltepuntte der Gesinnung verloren und der Jertum greift gerftorend ins Leben über.

Die Loslösung der Ethik von der theoretischen Philosophie hätte sich damals nicht vollziehen können, wenn die Weisheitsidee ihre Bollkraft im Bewußtsein der Zeit bewahrt hätte, da durch
sie alle Forschung und Wissenschaft an sittliche Ziele geknüpft wird. Die Scholastiker psiegten bei ihren philosophischen Darstellungen vom Weisen auszugehen, dem sapions architocton der Schrift, der ebensowohl daut und waltet, als forscht und ergründet 2). Es giebt

<sup>1) 28</sup>b. I, §. 38, 5. — 2) S. Thom. Sum. phil. I, 1. Quod sit officium sapientis. 1. Cor. 3, 10.

teinen schneibenberen Gegensatzu diesem Berfahren, als das Borgeben Descartes' in feiner Schrift über die Methode, welche als Brobe und Brogramm seines Philosophierens gelten tann. Sein Thun ift nicht das Sinnen des Weisen, sondern ein Abwechseln von grübelnder Weltflucht und von Untertauchen im Welttreiben: er will bald in fich felbst, bald in dem Riefenbuche der Welt, in vasto mundi volumine, lesen 1); aus sich selber hofft er bas népas zu schödfen, um das aneipov der Welt zu regeln. Er will durch sein Philosophieren schließlich die rechte Lebenshaltung gewinnen, aber er mablt dazu einen feltsamen Weg: "Es erschien mir als das Beste, alle Anschauungen, die ich bis dahin angenommen, mit eins und ein für alle mal (simul et somel) aus meinem Geifte zu tilgen, um fpater Befferes ober vielleicht auch biefelben, wenn fie bie Brufung der Bernunft bestanden und darin gereift maren, aufzunehmen, und ich war überzeugt, daß ich mich badurch beffer zur Lebensgestaltung vorbereite (melius me ad vitam regendam informari), als wenn ich die Grundlagen des alten Baues beibehielte und mich auf die Prinzipien flütte, die ich in der Jugend, ohne Brüfung ob sie der Bahrheit entsprächen, gläubig aufgenommen hatte 2)." Dag er fich damit jum Spielballe feiner Ginfalle macht, entgeht ihm felbst nicht; er vergleicht sich mit einem im Balbe verirrten, auf unbetretenen Wegen wandelnden Wanderer, ber gut thut, die erste beste, zufällig eingeschlagene Richtung zu verfolgen, wodurch er zwar nicht ans Ziel, aber boch aus bem Walbe gelangen werde 3); so unverblümt wird das Suchen, Taften, Forschen als Selbstawed hingestellt und fein Dag in einer barüberliegenden Wahrheit geleugnet. Ebenso unbefangen gesteht Descartes, daß das Ergebnis feines Brübelns nun wieder für Andere jum Spielball wird: "Ich habe oft manche meiner Ansichten febr icharffinnigen Mannern bargelegt und sie schienen bieselben, so lange ich rebete, beutlich zu erfaffen, aber wenn fie fie wiedergaben, so hatten fie

<sup>1)</sup> Diss. de meth. I, Ed. Amst. 1698, p. 6. — 2) Ib. II, p. 8 u. 9. — 3) Ib. III, p. 15 u. 16.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

diefelben fast immer so verandert, daß ich fie nicht mehr als die meinigen anzuerkennen vermochte 1)." Aber biefe Bebenklichkeiten werben burch bas ftolze Bewuftsein behoben, bag eben nur er vollenden könne, was er begonnen: Si quod in mundo est opus, quod ita bene ab alio non possit absolvi atque ab eo qui incohavit, illud est in quo versor et laboro?). Andere, hoffte er, werden sich anschließen, Bieler Kräfte und bas Leben werben zusammenarbeiten; bem Leben führt er ja seine Ergebniffe au; an Stelle ber spekulativen Philosophie ber Schule gebenkt er die prattische zu setzen, "welche die Kraft und Wirtungen des Feuers, bes Waffers, ber Luft, ber Gestirne, bes himmels und aller uns umgebenden Rörper so genau kennen lehrt, wie wir die verschiedenen Sandwerksgriffe tennen, so dag wir jene ebenso wie biese zu allen paffenden Zweden verwenden und uns fo zu herren und Meiftern ber Natur machen können 3)". Wobei Descartes anlangt, ift somit bie Weisheit Bacons; aus dem Walde ift der Wanderer so allerdings gekommen: er ift bei einer Holgfabrit angelangt.

Leibniz reslektiert gelegentlich über die Weisheit, ohne sich jedoch über das Niveau des Eudämonismus zu erheben. In einer seiner deutschen Schriften heißt es: "Weisheit ist nichts anderes als die Wissenschaft der Glückseligkeit, so uns nämlich zur Glückseligkeit gelangen lehrt. Die Glückseligkeit ist der Stand einer beständigen Freude; wer glückselig ist, empsindet zwar seine Freude nicht alle Augenblick; denn er ruht bisweilen dem Nachdenken, wendet auch gemeiniglich seine Gedanken auf anständige Geschäfte; es ist aber genug, daß er imstande ist, die Freude zu empsinden, so oft er daran denken will und daß inzwischen daraus eine Freudigkeit in seinem Thun und Wesen entsteht ")." Anderwärts sagt er kurz: Sapientia est scientia felicitatis; aus der beatitudo der christlichen Denker ist die felicitas geworden; für eine Weisheit, die in dem bonum intellectûs, d. i. der Wahrheit, ihre Norm hat ").

<sup>1)</sup> Diss. de meth. I, Ed. Amst. 1698, VI, p. 43. — 2) Ib. VI, p. 44. — 3) Ib. VI, p. 38. — 4) Op. phil. ed Erdm. p. 671 a. — 5) 39b. II, §. 72, 3.

ist tein Berständnis mehr vorhanden; für ein solches Sut, das scibile praeexistens scientiae 1), hat der Nominalismus teine Handhabe; das Wort scientia ist nur in subjektiver Bedeutung legitimiert; wenn man von den Wissenschaften redet, so vergißt man, daß man sich durch Preisgebung der Ideeen auch des Rechtes begeben hat, von Idealien zu sprechen.

Wenn die Neuerer im Forschen, Erkennen, Wissen die Wissensichaft beschlossen denken und vergessen, daß diese an der Wahrheit ihr objektives Maß und im Weisen die Stätte hat, in der sie mit der sittlichen Welt kommuniziert, so begehen sie den Fehler, in den die moderne Ansicht überhaupt verfällt: sie begnügen sich mit dem Thun und Geschen, ohne zum Sein vorzudringen und sie sinden in der dabei ausgewandten Kraft zugleich den Erweis des Wertes der Bethätigung.

Das XVII. Jahrhundert zeigt ein vielseitiges geiftiges Streben; ihm entstammen Ausbrücke wie pansophia, pammathia, polymathia, encyclopaedia, methodica, pammethodica u. a. 2); es tommen bamals eigene Ramen für verschiedene Wiffensgebiete auf, wie pneumatologia, anthropologia, psychologia, jus naturae, u. a. 3), aber unter der Fülle leidet die Einheit; die pansophia ist teine soola, die Polymathie kein geistiger Organismus und die neuabgesonderten Wiffensameige verlieren die Verbindung mit dem Stamme; man war über die Pringipien ber Seelenlehre mehr im Rlaren, als man die Bucher barüber anspruchslos de anima nannte, als nach dem Auftreten der neuen Namen. Mit der Berdunkelung des fittlichen Beziehungspunktes der Wiffenschaft geriet eben auch deren Ginheit in Gefahr, mit ber Erschütterung ber organischen Weltanschauung bas Berftandnis für ben Organismus ber Wiffenicaft. Treffend bemerkt Schelling über "bas Dentspftem, welches feinen Ursprung von Cartefius berichreibt", daß es an bas Begebene herantrete, wie an etwas, "bas man immer

Bb. II, §. 72, S. 402. — <sup>2</sup>) Bergl. bes Berfaffers Dibattit I<sup>2</sup>,
 317 f. — <sup>3</sup>) R. Euden, Geschichte ber Terminologie S. 75 u. s. w.

im Einzelnen und auch dieses nur durch Jufall oder Glück, niemals aber im Ganzen erforschen könne". "Wenn es", sagt er weiter, "wesentlich zum Begriffe der Wissenschaft ist, daß sie selbst nicht atomistisch, sondern aus einem Geiste gebildet sei, und die Idee des Ganzen den Teilen, nicht umgekehrt diese jener vorangehen, so ist school hieraus klar, daß eine wahre Wissenschaft der Natur auf dem Wege unmöglich und unerreichbar sei 1)."

7. Mit dem Ideeenbegriffe murbe auch der Formbegriff entwertet. Gegen ihn zumeift kehrt sich die neologische Physik, welche bie Dinge als mechanisch entftanbene Romplege von Massenteilchen auffaßte. Ihr folgend feste Descartes Form geradezu mit Figur gleich; ber Name für das innere Pringip des Dinges wurde nun gerade für die außere Bestalt besselben verwendet; erfuhr ber Ibeeenbegriff eine Subjektivierung, fo erfuhr ber Formbegriff eine Der allgemeine Sprachgebrauch schloß sich bem Veräußerlichung. ber tonangebenden Philosophen an; mas Leibnig und Wolff für die Rehabilitation ber Form thaten 2), mar nur etwas halbes, ba bie Monadenlehre nur eine Seite ber Formenlehre in fich aufnimmt 3), und fo blieb es ohne burchgreifende Wirtung. Im beutigen Sprachgebrauche ist die alte Bedeutung des Wortes erloschen; während bei ben Scholaftikern formaliter bebeutet: bem Wesen nach, beißt: formal oder formell bei uns fo viel wie: im Außern; die Ausbrude: förmlich und Förmlichkeit haben eine tadelnbe Rebenbebeutung; ben Begensat von Form bildet nicht mehr: Materie, sondern: Inhalt; in biesen wird das Wesen der Sache gesett, die entgegengesette Ansicht wird als formalistisch verworfen. Selbst in der Runft, und Runftlehre, für welche die Form boch eine hobere Bedeutung bewahren müßte, hat das Wort seinen Bollklang verloren, bier allerbings ju Gunften bes Wortes: 3bee; die 3bee bes Runftlers gilt als bas Bestimmenbe, nach welchem er bem Stoffe Form giebt und als das, wodurch das Werk inhaltsvoll wird.

<sup>1)</sup> Borlejungen über die Methode des akad. Studiums 1802, S. 242. — 2) Bb. II, §. 79, 5 u. 84, 8. — 3) Unten §. 95, 4.

So wenig wie von Formen, wollte man seit dem XVII. Jahrbundert etwas von Substangen oder gar von Effengen miffen. Der Substanzbegriff murbe ber Spielball ber Reuphilosophen: bald follte es nur eine Substang für die Rörper ober gar für alles Seiende geben, bald follte bie Substang mit ber Rraft gusammenfallen, bald follte fie ein bloges Dentmittel unserer Weltauffaffung fein. Wie ber Begriff ber 3bee, fo ift auch ber ber Substang ein Bifferblatt, an dem man das Fortruden der Zeitmeinungen verfolgen tann. Mehr in der Stille verliert fich bei der Auflösung ber Ontologie ber Begriff ber Effeng ober Wesenheit; mit bem Berftandniffe für das Sein verdunkelte fic auch das Interesse für das Was. Der Physiter brauchte sich barum nicht zu befümmern, auf die Frage: Bas? genügte die Antwort: Das hier. Dag ber Begriff bes Seienden und ber Wesenheit Rorperliches und Geistiges. Substanzen und Eigenschaften umfaßt, fam in Bergessenheit: ons, res, aliquid wird nun immer lediglich als Naturforper gefaßt. Es galt als Axiom, daß wir das Wefen der Naturkörper nicht ertennen, mithin mußte ber Begriff ber Wesenheit ober Effenz eine abgeschmadte Fiftion ber unwissenden Scholaftiter sein. Ein eng= lischer humorist nimmt ironisch die ontologischen Begriffe in Schut; man ftelle jest eine formliche Jagd auf die Formen an; man follte fie aber lieber in Rube laffen und menschenfreundlich mit ihnen verfahren wie mit ben Effenzen und Substanzen, die man in ben Apotheterbuchfen unangefochten fortegiftieren läßt. - Go fpottet etwa ber Sandlanger über bie Reichnungen bes Baumeisters, Die ja mit dem Mörtelschmieren nichts zu thun haben; daß jene mit weiterblidendem Auge entworfen wurden und die Leitlinien seines eigenen Alltagsthuns enthalten, entzieht fich seinem Berftandniffe.

Diese Entwertung der Begriffe schloß nicht aus, daß man die Ausdrücke für dieselben weiter verwendete und daß neben den neuen, immer wechselnden Bedeutungen Reste der alten bestehen blieben. Die philosophische Terminologie geriet dadurch in einen Zustand der Berwirrung, was unbefangenere Forscher, wie R. Eucken, bei aller Berehrung für das Reue, nicht in Abrede stellen können; was

Descartes und selbst Leibniz dazu beigetragen, wird alsbald darzulegen sein. Bei dem Geständnisse, daß bei der raschen Folge der Systeme die Terminologie zu Schaden gekommen ist, wird es nicht bewenden bleiben können; es treten hier nur die tieseren Schäden zutage; gerät das Wörterbuch einer Wissenschaft in Unordnung, so ist das nur ein Zeichen dafür, daß ihr Besitztand ins Schwanken gekommen ist; in jener Verwirrung spiegelt sich der Verfall der philosophischen Bildung und der Philosophie selbst.

Wie in den Kunstwörtern verschränkt sich das Alte und Neue auch in dem Gedankenkreise der Neuerer in einer Weise, die für ihr Unternehmen kein gutes Prognosition skellt; aus dem sich versdunkelnden, mehr und mehr unverstandenen Alten und dem schwanskenden, immer wechselnden Neuen kann sich füglich nichts Klares und Festes herausbilden. Man macht immer neue Begriffe, aber nimmt Vorgesundenes in sie auf, wobei keines der beiden Elemente zur Geltung kommt; man strebt nach links und wird nach rechts gezogen und gerät in eine mittlere Richtung; man brüskiert die Begriffe und wird verstedterweise von ihnen gegängelt.

Daß man mit der Absage an die Scholastit noch keineswegs aus deren Gedankenbildung herausgetreten, vielmehr eine ungewollte Kontinuität des Denkens bestehen geblieben war, hatte schon Schleiermacher bemerkt 1), neuere Untersuchungen haben diese Thatsache in noch weiterem Umfange ausgedeckt. Windelband sagt darüber ganz richtig: "Die Abhängigkeit, in welcher sich die begrifslichen Formen von Descartes", Spinozas und Leibniz' Lehren zu denjenigen der Scholastiker besinden, tritt bei jeder genaueren Analyse ihrer Systeme deutlich hervor; sie erstreckt sich auch weiter auf die erkenntnistheoretischen Punkte des XVIII. Jahrhunderts, welche litterarisch den Eindruck gänzlich freier Neuschöpfungen machen 2)." Bei den tonangebenden Geistern gestaltet sich dieses Berhältnis verschieden; Descartes hat eine streng scholastische Borbildung, sucht sich aber



<sup>1)</sup> Oben §. 82, 2, S. 6. — 2) "Alte und mittelalterliche Traditionen in den Anfangen der neueren Philosophie" in der Beilage der Münchener Allg.-3ig. 1891, vom 9. Juli.

dessen, was sie ihm bot, gewaltsam zu entschlagen; Leibniz ist in die Scholustik weniger eingelebt, betrachtet sie aber unbefangener und sucht sich von ihr anzueignen, was seinen Meinungen etwa konsorm ist, ohne freilich zu einer wirklichen Auseinandersetzung mit ihr vorzuschreiten; Spinozas tendenziöse Art und seine Unwissenheit lassen ihn über ein völlig willkürliches Umspringen mit dem älteren Begrifsbestande nicht hinauskommen; Locke besitzt nur von der nominalistischen Scholastik eine oberstächliche Kenntnis und hat gar nicht das Bedürfnis, sein Philosophieren für Gentlemen mit irgend welchen älteren Doktrinen auseinanderzusetzen.

Diefe ungewollte und jumeift unbewußte Abhangigkeit ber neueren Philosophen illustriert bas Bringip bes voraussegungs= lofen Dentens, in welches fie ihre Starte feten, in bochft eigentümlicher Beise. Der Bruch mit ber Bergangenheit wird proklamiert, aber diese wirft in aller Stille nach; an Stelle des bewußten Anschlusses tritt eine Abhängigkeit, die man nicht worthaben will, ein Berhaltnis, bas bem Streben nach felbsteigenem Schaffen febr wenig entspricht und nur zu unklarer und labiler Gedankenbildung führen tann. Man wird babei an die befannte Geschichte von jenem Atheisten erinnert, ber erklärte über allen Glauben, Gott fei Dant, hinaus zu sein. Es kommt häufig vor, und das Folgende wird vielfache Belege bafür bringen, daß diefe Philosophen auf Anicauungen returrieren, welche fie verworfen, Sate aufnehmen, beren Boraussehungen fie beseitigt haben. Sie glauben zeitweise noch im alten Befitftande ju fein, mabrend fie boch bas preisgegeben, worauf er beruht; wie ein verarmtes Geschlecht pflüden fie Früchte in Garten, die ihren reicheren Borfahren gehört hatten, mahrend fie ibrer langft verluftig gegangen find.

Die neuere Philosophie ist nicht eine Spekulation ohne Boraussiezungen, sondern eine solche ohne klare Boraussezungen, nicht die Schöpfung eines freien, der Sache mächtigen Denkens, sondern die eines befangenen, dem unverstandenen Drucke der Sache unterliegenden, das Widerspiel des weisheitsmäßigen, in den Ideeen bewurzelten Forschens und Schaffens.

## Descartes.

1. Man pflegt Descartes als ben eigentlichen Begründer ber voraussetzungslofen Philosophie zu preisen und allerdings läßt er es nicht an Berficherungen fehlen, daß er mit allen übertommenen Anschauungen brechen wolle und einen schlechthin neuen Anfangspunkt zu suchen gebenke. Er geht als Skeptiker bor, ber alle und jede Erkenntnis in Frage stellt und auf ihren Rechtstitel Allein näher betrachtet ift fein "methodischer bin untersucht. Ameifel" nicht so rabital, wie er sich giebt. Er verwendet, so ju fagen, die Stepfis nur homoobathisch, um fich por ihren Befahren immun ju machen. Bum echten Steptiter fehlt Descartes jum Blud die Blasiertheit, die Interesselosigkeit und die Glaubensleere, aus benen die eigentliche Zweifelsucht entspringt. Er war ein Mann ber Wiffenschaft, insbesondere ein Berehrer ber Mathematik und keinesweges ernftlich gewillt, sich das Bertrauen auf die Wahrbeit von deren Lehren nehmen zu lassen; er hat die Mathematik burch die Erfindung ber analytischen Geometrie schöpferisch erweitert und ihre Anwendung auf die Physik namhaft gefördert; er widmet ber Physit fo febr fein Interesse, daß er fie in seinen Briefen öfter feine Philosophie nennt. Wie die Wahrheiten der Mathematik, so zieht er auch die ber Religion nicht ernftlich in Frage; er machte es fich jur Maxime, nin bem Glauben fest zu bleiben, in welchen ihn Gottes Gnade von feiner Jugend an hatte eindringen laffen 1)";

<sup>1)</sup> Diss. do math. III, p. 14. Die Seitenzahlen beziehen fich in Folge immer auf die Amfterdamer Ausgabe von Descartes' Werten von 1698-

er raumt ein, daß die übernatürliche Gewißheit fester ift als jede natürlice: omni naturae lumine certius et saepe propter lumen gratiae evidentius 1). Im Anschlusse an den hl. Thomas unterscheibet er Wahrheiten, welche nur Glaubensinhalt, von folchen, bie Blaubens- und Wiffensinhalt zugleich, und von folden, die nur Wiffensinhalt find, ertennt somit die Grundlage ber geoffenbarten, wie die der natürlichen oder rationalen Theologie an 2). geoffenbarten Wahrheiten gelten ihm als die bobere Norm der Bernunftertenntnisse: Lumini naturali tamdiu tantum est credendum, quamdiu nil contrarium a Deo ipso revelatur 3). Die Brundwahrheit ber rationalen Theologie: die Existenz Gottes, au erweisen, ift ihm eine Sauptangelegenheit bes Philosophierens. Die Aufrichtigkeit seiner religiosen Gefinnung ift niemals ernstlich in Frage gezogen worden; auch von Gegnern wie huet nicht, obwohl er in seiner Censura philosophiae Cartesianae 1689 die neue Lehre für die Religion schädlich erklärte. Die schon 1663 erfolgte firchliche Cenfur seiner Schriften zeigt icon burch ben Beisat donec corrigatur, daß man in Rom wußte, keine Ausgeburt des Unglaubens bor fich zu haben.

Aus dem Meere des Zweifels, in welches uns Descartes verjest, taucht nun das Delos des Selbstbewußtseins als die Geburtsstätte der neuen Philosophie auf, aber näher betrachtet,
erscheinen zugleich zwei Kontinente, auf denen wir Fuß fassen tönnen: die Mathematit und die Theologie. Descartes' Dialettit ergreift mit der Thatsache des Dentens zugleich die des
Daseins der dentenden, von der Raumwelt verschiedenen Seele; die Erhebung des Sases: Cogito, orgo sum zum Borbilde aller
klaren und deutlichen Erkenntnisse giebt ihm das Merkmal der
Klarheit und Deutlichkeit als den Prüfstein für andere Wahrheiten
an die Hand, unter denen die mathematischen die erste Stelle
erhalten; die Thatsache des zweiselnden Dentens weist ihn auf ein

Resp. ad abj. sec. p. 78. — <sup>2</sup>) Nota in progr. belgic. p. 184.
 Trine. phil. I, 28, p. 8.

vollkommeneres Denken und ein Denken des Bollkommenen, d. i. Gottes hin 1) und so treten, man kann sagen gleichzeitig, die Gedankenwelt, die mathematisch bestimmbare Raumwelt und das Fundament der rationalen Theologie in seinen Gesichtskreis.

So angesehen erscheint der Zweifel und das Suchen nach einem voraussetzungslosen Anfange nur als Präludium: das eigent-liche Streben des Denkers ist ein konziliatorisches, dahin gehend, das Gebiet der Selbsterkenntnis, das des Ralküls und das der beweisbaren Glaubenswahrheiten sicher zu stellen und in Einklang mit einander zu bringen.

Descartes stellt sich damit eine Aufgabe, die eines echten Denters würdig ift; er will die in ber naturlehre zugewachsenen Erkenntnisse mit der Erkenntnis der göttlichen Dinge verbinden burch eine Philosophie mit intellettueller Basis; er will eine Brude über bie Rluft schlagen, die sich zwischen Physit und Theologie zu bilben und die Spekulation zu verschlingen brobte. Er tam bamit Bestrebungen entgegen, die viele feiner Zeitgenoffen erfüllten und bie gunftige Aufnahme, welche feine Philosophie fand, erklärt sich baraus. Das platonischen und augustinischen Studien zugewandte Frankreich des XVII. Jahrhunderts war gar nicht steptisch und neologisch gestimmt, sondern weit mehr auf die Berfohnung von Altem und Neuem, von Glaube und Naturforschung bedacht und in Deutschland herrschte eine ähnliche Stimmung. So fand eine Weltbetrachtung freudige Aufnahme, welche ber Theologie ihren Chrenplat belieft, die Philosophie por der Aufsaugung durch die Physik bewahrte und doch dieser von ihrer selbstständigen Entwicklung nichts abbrach.

Man kann Descartes' Philosophieren einen echt-idealen Zug nicht absprechen; er will von den Gütern der Erkenntnis, an deren Förderung die Theologen, die Philosophen und die Naturforscher arbeiten, keines preisgeben, wie das ein Hobbes leichten Herzens that, der eine materialistische Physik zur Alleinherrscherin

<sup>1)</sup> Diss. de meth. IV, p. 21. Princ. phil. I, 7 sq.

ber ganzen Wissenschaft erhob; er begnügt sich aber auch nicht, wie Bacon, bloß die Façaden der älteren Wissenschaften stehen zu lassen und den Neubau selbst im naturalistischen Sinne auszuführen; Descartes stellt vielmehr seinen Gesichtstreis weit genug ein, um für Gott und Geisteswelt Raum darin zu finden.

Die Platoniker fanden bei Descartes etwas ihnen Wahlver-Cudworth lobt ihn, daß er Ausgezeichnetes geleistet habe, um Physit und Theologie in Harmonie zu setzen 1). Duhamel, auf ähnliche Ziele ausgebend, bespricht Descartes' Lehre mit Anerkennung, wenngleich nicht mit vollem Beifall; die augustinisch gerichteten Theologen, besonders die Oratorianer, fanden bei ihm vielfach Anflange an ihre Grundanschauungen 2). Fenelon beißt sogar ben methodischen Zweifel gut und Boffuet nennt die Schrift von ber Methode das vornehmfte Wert des Jahrhunderts 3). Stellung ber driftlichen, aber ber Scholaftit entfrembeten Denter gu Descartes, fagt R. Werner: "Das Berbienft und die Bedeutung der cartefischen Philosophie für die driftliche Wiffenschaft wurde von den Bekennern und Anhängern berselben darin gesucht, daß es Descartes gelungen fei, eine ber pprrhonischen Stepsis unzugängliche Grundlage für die Erweisung der erften natürlichen Grundmahrbeiten bes driftlichen Glaubens gegenüber ben Leugnern besselben aufgefunden zu haben. Diese Philosophie galt ihren Unhängern als fundamentale Entwurzelung des Materialismus und im Bufammenhange bamit als eine gründliche Widerlegung des Atheismus, ber ja bereits aus ber cartefischen Lehre von ben angeborenen Ibeeen fich widerlegt. Im Gegensate ju bem geiftleugnenden Materialismus hatte die cartesische Lehre einen wesentlich spiritualiftischen Charatter; sofern fie sich auf die Selbstgewißheit des bentenden Beiftes und auf die angeborenen Ibeeen ftutte, trug fie ein idealistisch-apriorisches Element in sich, welches aber badurch, bag Descartes Gott jum absoluten Garanten und Mittler aller

<sup>1)</sup> Systema intell. I, p. 251 ed. Mosh. — 2) Oben §. 91, 4. — 3) R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 614.



geistigen Wahrheit und Gewißheit machte, zum Glauben und zur Religion ins unmittelbarste Berhältnis gesetzt wurde 1)."

2. Der ibeale Zug des Cartesianismus, der aus der platonischaugustinischen Dentweise Rahrung zieht und ihn zur Rüctwirtung auf dieselbe befähigt, ist nun aber teineswegs start genug, um die ganze Gedankenbildung zu durchdringen und zum echten Idealismus zu erhöhen. Descartes dringt nicht zu den idealen Prinzipien vor, welche allein eine befriedigende Bereinigung der drei Gebiete, die er in Einklang bringen möchte, ermöglichen. Er faßt teines derselben in der Tiese: er würdigt nicht die spekulativen Elemente des Christentums, er läßt sich durch die mechanische Naturansicht von den idealen Prinzipien der Naturerklärung abdrängen und er begnügt sich in seiner Geistes, philosophie mit einem in den Rationalismus abgleitenden Anlause.

Den ersten Buntt anlangend, so führt Descartes bas Pringip, daß Wahrheiten ber Offenbarung dem Denker die Richtlinien abzugeben bermögen, nicht durch. Er beruft fich gelegentlich auf Definitionen ber Rirche, wendet fie aber willfürlich nach feinem Bedarf. Um 3. B. der Seele die vegetative Funktion absprechen ju konnen, bemertter: Romano catholico non licet dicere, animam esse triplicem 2), als ob die Lehre von der anima forma corporis ausschlöffe, der Seele die potentia vogetativa auguschreiben und nicht vielmehr eine Wesensgemeinschaft von Seele und Leib lehrte, zu ber bas Ginwohnen ber Seele in der Majdine des Korpers, wie es Descartes behauptet, im vollsten Widerspruche steht. Seine rechtgläubigen Anhänger wollten Die Seele als Form, D. i. formierendes Bringip, bes Leibes beibehalten, wußten sich aber nicht mit ber traffen Behauptung ihres Meisters auseinanderzuseten, welcher lehrte: Si considerem hominis corpus, quasi machinamentum quoddam est, ex ossibus, nervis, musculis, venis, sanguine et pellibus ita aptatum, ut

<sup>1)</sup> Gefcichte ber apol. u. pol. Litt. ber chriftl. Theol. V, S. 49. — 2) Epist. I, 85.

etiamsi nulla in eo mens existeret, eosdem tamen haberet omnes motus, qui nunc in eo non ab imperio voluntatis, nec proinde a mente procedunt. Damit wird die organische Auffassung preisgegeben und eine solche ist eines der wesentlichsten spetulativen Elemente der christlichen Weltanschauung. Auf den spetulativen Inhalt der christlichen Dogmen geht Descartes nirgends auß; sie sind ihm nicht freundliche Wegweiser, sondern strenge Richter, in deren Bereich er ungern gerät; Bossut konnte, wiewohl etwas übertreibend, sagen: M. Descartes a toujours craint d'être noté par l'église et on lui voit prendre sur cela des précautions qui allaient jusqu'à l'excès.

Es ist nicht im Geiste des Christentums gedacht, wenn Descartes die natürliche Sewißheit, in der das sinnliche, rationale und übernatürliche Element vereinigt ist, zerstört, wenngleich nur vorübergehend, um eine künstliche Gewißheit an die Stelle zusehen. Wer sich die Weissheit des Svangeliums vergegenwärtigt, giebt auch nicht auf Augenblick die Sinnenwelt preis, da sie die Handhabe ist für die invisibilia Dei, die erkannt werden per ea quas kacta sunt 1); er weiß sich mit den Gütern der Erkenntnis, die ihm als Unterpfand des künftigen Schauens gelten, zu eng verwachsen, um das Experiment ihrer Beiseitsehung mitzumachen. Die Erkenntnis erschöpft zudem den christlichen Inhalt niemals, da er ein Lebensinhalt ist, wie ihn selbst der Glaube nicht erschöpft; der Sat: Credo, ergo salvus ero ist salsch und mit ihm hat das Cogito, ergo sum die Verwandtschaft, daß sie beide die Hinordnung des Menschen auf ein gottgesetzes umfassendes Ganze erkennen.

Descartes will die Lehre, daß der Menschengeist Gottes Ebenbild ist, sesthalten und er sagt schon, der Schöpfer habe uns in der Gottesidee seinen Stempel ausgedrückt, wie der Künstler sein Werk stempelt; er will in der Wahrhaftigkeit Gottes, veracitas Dei, die

<sup>1)</sup> Med. de prim. phil. VI, p. 43. — 3) Bb. II, §. 53, 3. — 3) Überweg, Grundriß III<sup>8</sup>, €. 80. — 4) Rom 1, 20, brgſ. Bb. II, §. 54, 3 u. 67, 1.

Sarantie erblicken, daß unser Wahrheitsstreben kein nichtiges ist 1); aber er verkennt, daß er damit doch nicht die Höhe der christlichen Anschauung erreicht. Rach dieser ist dem Menschen ein gewisser Anteil an der Wahrheit, veritas, von Gott verliehen, in ihr erscheinen uns die spectamina scientiarum, wie das Sichtbare im Sonnenlichte 2); des göttlichen Siegels werden wir uns in aller wahren Erkenntnis bewußt, da wir eine solche vermöge der göttlichen Hinordnung auf die Wahrheit vollziehen, und dies können wir, weil die Dinge den gleichen Stempel tragen wie wir 3). Desecartes kennt aber keine Wahrheit in den Dingen und muß darum zur Wahrhaftigkeit Gottes seine Zuslucht nehmen; Gott wird berusen, unser subjektives Erkennen zu ratisszieren, weil verkannt wird, daß er es durch die Dinge mensuriert und ihm damit einen objektiven Gehalt gegeben hat.

Auf ben Boben ber Stepfis mar auch ber beilige Augustinus binabgestiegen, um die Atademiter unschädlich zu machen, und auch er mählt die Thatsache des Zweifelns und Denkens zum Jukpunkte ber überlegung. Aber er findet das Denken mit dem ganzen Innenleben untrennbar vermachfen: "Wer wollte zweifeln, bag er lebt, fich erinnert, versteht, will, bentt, weiß und urteilt? Wenn er ameifelt, so lebt er ja, erinnert er sich ja, weshalb er ameifelt, versteht er ja, daß er zweifelt, will er sich ja vergewissern, benkt er ja, weiß er ja, daß er nichts weiß, urteilt er ja, daß er nichts voreilig annehmen bürfe" 4). Der ganze Ternar esse, nosse, volle gilt ihm als burch bas Selbstbewußtsein bezeugt 5). Descartes beftrebt sich nun zwar auch, ben Bewußtseinsinhalt weit genug zu fassen und ertlärt: Cogitationis nomine complector illud omne quod sic in nobis est, ut ejus immediate conscii simus; ita omnes voluntatis, intellectûs, imaginationis et sensuum operationes sunt cogitationes 6), in der Anwendung aber ver-

<sup>1)</sup> Med. de pr. phil. III. — 2) S. Thom. Sum. phil. III, 47, Bb. II, §. 72, 2. — 3) Das. §. 62, 4. — 4) De trin. X, 14, Bb. II, §. 62, 3. — 5) De civ. Dei XI, 26. — 6) Rationes more geom. dispositae. Def. 1, im Anhange zu den Meditationes p. 85.

schrumpft ihm der so erweiterte Begriff doch wieder zu dem der intellektuellen Thätigkeit. Bei dieser kommt aber nicht einmal ihr Objekt in Betracht; auf das cogitatum, also das Intellegible, restlektiert Descartes nicht und darin liegt der zweite große Unterschied seines Borgehens von dem des Kirchenvaters. Diesen führt der Zweisel zur Setzung einer objektiven Wahrheit als Inhalt und Maß des Denkens, an welcher unsere Gedanken Anteil haben müssen, um wahr zu sein; Descartes' Rominalismus ließ ihn sich damit bescheiden, die Wahrheit in der Klarheit und Deutlichkeit der Borskellungen zu sinden. Er sagt sich nicht, daß cogitare ein verdum transitivum ist und daß sich an sein Cogito, ergo sum der weitere Sat anschließen müßte: Cogito aliquid, ergo est aliquid cogitatum oder cogitabile, womit er das intellegible Korrelat des Denkens erreicht hätte.

So bleibt er hinter seinem großen Borbilde weit zurück und dies darum, weil er für den Weisheitsinhalt der hl. Schrift, der vor Augustinus' Geist jenes "Riesenbild der Philosophie" entstehen ließ.), das ihm zeitlebens vorschwebte, kein Berständnis hatte. Descartes gelangte nicht zu der inneren Befriedigung, welche Augustinus als Schluß und Lohn all seiner Kämpse wurde; er blied "ein gespaltener Mann, der nach allen Seiten unruhig sich wendet, schließlich aber in sich selbst sich verschließt, um eigenmächtig zu grübeln".).

3. Für das Unternehmen, Theologie, Philosophie und Naturforschung in Einklang zu bringen, war Descartes insofern nicht genügend ausgestattet, als sein Interesse und seine Studien ein Übergewicht nach Seiten der Mathematik und Physik hatten. Er
widmete, wie er in dem Briefe an die Prinzessin Elisabeth vom
18. Juni 1643 sagt, den mathematischen Untersuchungen einige
Stunden täglich, den metaphysischen dagegen einige Stunden im
Jahre, da er sich begnüge, ihre Prinzipien einmal festgestellt zu

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 62, 5. — 2) P. Daffner, Grundlinien der Geschichte Der Philosophie, S. 82, vergl. deffen Grundlinien der Aufgabe der Philosophie 1881, S. 185 u. 221.

haben 1). Daher rührte es, daß er sich in die mechanische Welt= ansicht, welche ihm jene Studien geläusig gemacht hatten, ein= lebte, ohne die spekulativen Bedenken zu erwägen, welche von je dagegen aufgestellt worden waren. Der methodische Zweisler zeigt sich hier ganzlich kritiklos.

Die Frage nach ben 3medurfachen, welche man bon je neben bie mechanischen geftellt hatte, thut er fehr schnell ab mit bem Grunde, daß wir Gottes Zwecke nicht kennen. Nullas unguam rationes circa res naturales a fine quem Deus aut natura in iis faciendis sibi proposuit, desumemus, quia non tantum debemus nobis arrogare, ut ejus consiliorum participes nos esse putemus?). Er meint, ber 3med gehore in die Ethit, nicht in die Physit, ubi omnia firmissimis rationibus niti debent 3). als ob er ihn dort behandelte und nicht vielmehr damit bloß den unbequemen Begriff abicobe. Er ertlart bie Naturwefen für Maschinen, übersieht aber, daß bas Prinzip ber letteren gerade ber 3med ift. "Es ift ber aus Rabern bestimmter Art jusammengesetzen Uhr nicht weniger natürlich, die Stunden anzuzeigen, als dem Baume, ber aus bestimmtem Samen entsproffen ift, biefe und feine anderen Wie Renner von Automaten, wenn fie Früchte bervorzubringen. bie Berwendung einer Maschine kennen (usum sciunt) und einige ihrer Teile seben, die Ronftruktion ber übrigen erschließen, fo habe ich es unternommen, aus den sinnenfälligen Wirkungen und Teilen ber Naturförper ihre nichtfinnlichen Urfachen und Teilchen (causae et particulae insensiles) zu bestimmen"4). Das Wissen um den usus einer Maschine ift aber die Renntnis ihres Zwedes, ber eine ber nichtfinnlichen Urfachen bilbet. Es ift gang wohl julaffig, bie Naturmefen auch unter bem Gesichtspuntte von Maschinen anguseben, bann muß aber auch bem Pringip ihres Funttionierens, ber Bestimmtheit ihrer Teile durch den borausgehenden Gedanten, woburch die Maschine carafterisiert wird, Raum gegeben werden.

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundriß der Gesch. der Phil. II<sup>2</sup>, S. 22. — <sup>3</sup>) Princ. philos. I, 28. — <sup>3</sup>) Resp. in Obj. V, p. 70. — <sup>4</sup>) Princ. phil. IV, 203, p. 220.

Allein für Descartes fallen Gedanke und Raumding in zwei völlig geschiedene Sphären. — Seine mechanische Naturansicht vollendet, was Bacon signalisiert hatte: "Man kann sagen, daß der baconische Gedanke einer technischen Unterwerfung der Natur erst durch die hier erfolgte Austösung ihres Gewebes in ein seelenloses Nebeneinander räumlicher Beziehungen durchführbar wird").

Auch den Formbegriff untersucht er nirgends. Er verschrumpft ihm zu dem Begriff ber Figur und diese gilt ihm als modus der Ausdehnung und Produkt ber Bewegung. Dadurch giebt er auch bie Borftellung von den durch Form und Materie individuierten Dingen ober Subftangen preis. Seine vielbesprochene Definition ber Substantium nihil aliud intellegere possumus, quam rem quae ita existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum 2). Das mesentliche Moment, welches die Scholaftiter zufügten: nulla aliare tanquam subjecto, cui inhaereat, wodurch das substanzielle Ding von seinen Attributen unterschieden wird, läßt er einfach weg. Das Bebenten, bag bie Definition bann nur auf Gott Anwendung findet, unterdrudt er nicht, aber begnügt fich damit, zu erklären, daß Gott nulla plane re indiget, aliae vero omnes non nisi ope concursus Dei existere possunt 3); es genügt ihm also ber Unterschied von: nicht und gar nicht, um zwischen Befcopf und Bott zu biftinguieren. Dag bie Definition aber auch bie Substanzialität ber Ginzelbinge aufhebt, erregt ihm gar teine Bedenken; für die Rorperwelt reicht ibm eine Substang aus, eine zweite wird ben res intellectuales sive cogitativae augesprochen. nicht bestimmt, ob diese res auch substantiae find oder nicht. "Es bleibt", bemertt Euden, "ohne genügende Rlärung, ob das Denten ... ein allen Einzelwesen überlegener Befaintprozeß ift ober bb es lediglich eine Lebensäußerung bes Subjettes, eine Leiftung bes 3d bedeutet, b. b. ob bas Denten ben Menichen ober ber Menich bas Denten bat. Je nachdem fo ober fo ent-

<sup>1)</sup> Euden, Die Lebensanichauungen ber großen Denter, S. 890. — 5) Princ. phil. I, 51. — 5) Ib. 48.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

schieden wird, entstehen weitgetrennte Bewegungen und Wirklickleiten. Descartes' eigener Zug geht unzweiselhaft nach der ersten Richtung, aber auch der andere kommt zur Wirkung und lenkt manches zu sich hin; ein Keim gewaltiger Zerwürfnisse ist schon hier im ersten Beginn unverkennbar 1)."

Bon Raturen ober Befenheiten ber Dinge tann Descartes folgerecht nicht reben; nur eine Substanz hat Attribute und unter diesen eine praecipua proprietas, quae ipsius naturam essentiamque constituit et ad quam omnes aliae refe-Diese Grundeigenschaft gilt nun Descartes nicht als runtur 2). etwas, was man erft aus ben bekannteren Gigenschaften erschließen müßte, sondern er glaubt die Effeng der Rörber in der Ausdehnung, extensio, die der Dentwelt in der cogitatio plan und klar angeben zu tonnen. Die bleibenden Eigenschaften ber Substang find Attribute, die wechselnden modi; modi der Ausdehnung find Bewegung und Figur, modi bes Denkens Einbildung, Empfindung, Wille. In all diesen Bestimmungen spricht der Mathematiker ober Physiter, dem der erfüllte Raum vorschwebt, welcher in den Raumgebilben modifiziert erscheint; bas intellektuelle Begenftud bagu follte eigentlich das mathematische Borftellen mit seinem Figurenschate fein, allein Descartes nimmt teinen Anftand, das Denten überhaupt als solches hinzustellen, ja das Ganze des Bewußtseins, da er die cogitatio ja auf dieses ausbehnt. Hier wird die Ontologie an die furze Rette ber mathematischen Physit gelegt.

Daß auf dem Boden dieser mechanischen Weltansicht nicht der Begriff der Potenz vollzogen werden kann, liegt auf der Hand. Bon einigen unwillkürlichen Reminiscenzen aus der Scholastik abgesehen, weiß Descartes nichts von einer Angelegtheit des Geschehens, mit welcher ja ein immanentes Richtsinnliches in den Dingen gegeben wäre. Die Materie hat bei ihm keine inneren Zustände, sie ist der Raum, nicht zwar der Stereometrie, sondern der von Druck

<sup>1)</sup> R. Euden, Die Lebensanschauungen ber großen Denter, 1890, S. 381. — 3) Princ. I, 53.

und Stoß erfüllte: das Quantum der Materie und der Bewegung ift umperändert, so gewiß Gott unveränderlich ift; der Weltmaschine können weber von Innen noch von Außen Arafte zumachsen. Daß damit die freie Thatigkeit des Menschen aufgehoben wird, will Descartes nicht worthaben, allein er kann den Determinismus nicht durch einen Machtsbruch abweisen; im Grunde wird aber jede Wirkung der Dinge aufeinander beseitigt, da diese zu blogen Durchaangsbunkten des ein für allemal ausgeworfenen umtreibenden Rraftquantums herabgesett werben. Als modi ber Ausdehnung haben die Dinge so wenig ein Selbst, als ihnen ein Wirten gutommt; wie die res cogitantes beides haben sollen, hat Descartes niemals erwogen. Der ichwierigsten Frage, wie Dent- und Raumwelt, Beift und Leib aufeinander wirfen follen, ging er noch aus bem Bege, aber feine Nachfolger entwickelten aus feinen Un= icauungen folgerecht jenen Offasionalismus, Die Lebre, daß fich jeder Bertehr von Seele und Leib durch göttliche Bermittlung pollziehe.

Mit Descartes beginnt auch die gewaltsame Reduktion der psychischen Thätigkeit auf ein Grundvermögen, hier das Denken; die Einsicht verschleiert sich, daß in der Seele vermöge ihrer Hinordnung auf verschiedene Objekte eine Mehrheit der Vermögen unbeschadet der Einheit ihres Wesens anzunehmen ist; von der aristotelischen Trias: aconsoc, voos, ögesis fallen das erste und letzte Glied weg, weil der Wahrnehmung der Erkenntnisgehalt entzogen und der Güterbegriff preisgegeben wird; zudem wird Wesen und Thätigkeit nicht mehr auseinander gehalten und aus der Einheit des ersteren ohne jede Berechtigung die Einheit der letzteren erschlossen; die Einheit der Seele wird für gefährdet erachtet, wenn ihr mehr als eine einzige Kunst: das Denken, zugesprochen wird.

Descartes läßt sich so alle idealen Prinzipien rauben, weil er trot der scholastischen Borbildung, die er von den Jesuiten in La Flèche erhalten, niemals zum realistischen Denken vorgedrungen war. Er ist Rominalist; die universalia sind ihm modi

cogitandi duntaxat 1). So fluchtig er in seinen "Prinzipien ber Philosophie" die wichtigsten Fragen behandelt, so findet er doch Beit, die nominaliftische Afterweisheit breit auszulegen: Wir bilben ben Allgemeinbegriff, indem wir eine Borftellung auf viele ähnliche Individuen anwenden und geben ihnen darum denselben Ramen: quod nomen est universale; sehen wir zwei Steine, zwei Bogel, amei Baume, fo bilben wir ben Begriff 3mei; feben wir eine breiseitige Figur, so bilben wir ben Begriff Dreied und wenden ihn auf alle ähnlichen an 2). Man ftaunt, solche Plattheiten beim Erfinder der analytischen Geometrie zu lesen; ber Mann, welcher bas Wefen bes Rreifes durch eine Bleichung ausbrückte, bei bem also ber thatige Berftand in außergewöhnlicher Beise thatig mar, berftand so wenig sein eigenes Thun. Mit welchem Rechte konnte er von den veritates aeternae der Mathematik reden, wenn die Begriffe, die in den mathematischen Lehrsätzen verknüpft werden, weiter nichts find, als zusammengezogene Bahrnehmungsbilber, also burch neue Wahrnehmungen jederzeit geandert werden konnen ? Run, er lägt auch die nominalistische Ansicht wirklich fallen, wenn ibm berartiges sich aufdrängt; er erklärt Gassendi: Quantum ad essentias, quae clare et distincte cognoscuntur, qualis est trianguli alteriusve figurae geometricae, facile cogam te, ut fatearis illarum ideas quae in nobis sunt a singularibus non esse desumptas 3).

Wie andere Nominalisten sucht Descartes den Grund der Gültigkeit der Erkenntnisse nicht in dem intellegiblen Bestande, welcher deren Inhalt bildet, sondern in der Apordnung, welche Gott darüber getrossen: Non puto essentias rerum mathematicasque illas veritates, quae de ipsis cognosci possunt, esse independentes a Deo, sed puto nihilominus, quia Deus sic voluit, quia sic disposuit, esse immutabiles et aeternas. Damit wird der Wissensighaft die Erkenntnis des Notwendigen entzogen und ihr

<sup>1)</sup> Princ. phil. I, 58. — 2) Ib. 59. — 3) Resp. ad object. V, p. 72. — 4) Ib. p. 72; pgl. Resp. VI, p. 160 u. Epist. I, 112 u. 115.

ein kontingentes Objekt zugeschoben. Der Skeptiker Bayle bemerkte dazu mit Recht, daß damit der Weg zum Untergange der Metaphysik gebahnt werde. — Folgerecht sprach Descartes auch dem menschlichen Erkennen das Bestimmtwerden durch die Wahrheit der Sache ab und sehrte, daß wir das Bejahen und Verneinen beliebig zurückhalten können. Aksirmare, negare, dubitare sunt diversi modi volendi.). Die richtige Anschauung, daß zum Glauben ein Willensakt gehöre, übertrug er unberechtigterweise auf die Vernunsterkenntnis.

Geht Descartes mit dem Realgehalte der Begriffe so tumultuarisch um, so wird er um so weniger den der Wahrnehmungen respektieren, da hier die Physiker damit vorangegangen waren, die Sinnesempfindungen für Zustände des Subjekts zu erklären, die nichts Wirkliches abbilden, sondern von Bewegungen hervorgerusen werden. Nächst Galilei und Boyle ist Descartes der Hauptvertreter der Ansicht von der Subjektivität der Sinnesempfindungen 3), welche zum Phänomalismus und Subjektivismus führen muß 3).

4. Indem Descartes der sinnlichen Welt ideale Prinzipien abspricht, entzieht er auch dem erkennenden Geiste seine Objekte. Haben die Dinge keine Zwecke, keine Form, kein Wesen, so entspricht auch den Begriffen kein Korrelat, so haben die Gedanken keinen Realgehalt, so giebt es keinen Prüfstein ihrer Wahrheit. Die Verarmung der Innenwelt, durch den "methodischen Zweisel" eröffnet, wird durch die mechanische Naturerklärung besiegelt. Man hat sich durch die Betonung des Bewußtseins dei Descartes darüber täuschen lassen, daß er sich der Prinzipien, daßselbe zu erklären, völlig bezeichen hat; neben einer Weltmaschine hat keine Geisteswelt platz und es war den Naterialisten von dem Schlage La Nettries leicht, ihre Lehre als die konsequente Gestaltung des Cartesianismus hinzustellen 1).

<sup>1)</sup> Princ. phil. I, 32, p. 9. — 2) Princ. phil. IV, 198, p. 217. — 3) Bgl. oben §. 90, 7. — 4) Unten §. 98, 1.



Wie der Materialismus Demotrits in dessen subjektivistischer Ertenntnistehre: νόμφ γλυκύ, νόμφ πικρόν κ.τ. λ, seine Erganzung sucht 1), so entspricht ber cartesianischen Physik die Theorie von ber Subjektivität ber Sinnesempfindungen und diese zieht wieder mit Notwendigkeit die Subjektivierung aller Erkenntnis nach fich. Diefe verrat fich in ber Unmöglichkeit, ein objektives Rriterium für Descartes subjektiviert ben mahr und falich anzugeben. Bahrheitsbegriff in aller Form; ihm find die Ertenntniffe nicht burch bas mahr, mas sie enthalten, sondern burch die Art, wie wir sie bilden; ihre Gültigkeit soll bezeugt werden burch ihre Rlarheit und Deutlichteit. Jam videor pro regula generali posse statuere, illud omne esse verum, quod valde clare et distincte percipio2). Das valde ließ Descartes später weg, weil er fich sagen mochte, daß die Wahrheit benn boch teine Meffung nach Graben verträgt. Der Besit flarer und beutlicher Borftellungen ift allerdings eine Bedingung des Ertennens bes Babren, aber nicht dieses felbst; ben Mathematiker hatte die Reflegion auf fein eigenes Thun eines befferen belehren konnen: ber Rechnende muß allerdings alle Boften ber Rechnung flar und deutlich im Bewuktsein haben, aber richtig ift seine Rechnung erft, wenn sie ftimmt, wie wir, unbewußt einen pothagoreischen Ausbruck anwendend, fagen, b. h. ben gegebenen Größenverhältniffen entspricht. Wirkliche Selbstbeobachtung, die folches lehren tonnte, wird man bei Descartes vergeblich suchen.

Die Alten sagten schlecht und recht: Wahr sind unsere Gebanken, wenn sie mit der Wirklickeit übereinstimmen ); die Scholaftiker, das subjektive Moment der Wahrheit mit veranschlagend, lehrten: die Wahrheit ist formaliter im Geiste, fundamentaliter in den Dingen, welchen sich der Geist beim Erkennen angleicht 4). Descartes kann von der Wahrheit in den Dingen nichts wissen:

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 22, 4. — 2) Medit. III, p. 15; vergl. Princ. phil. I, 33 sq. p. 9 u. 45, p. 12. — 3) Plat. Crat. p. 385 b. Ar. Met. IX, 10, 1; Bb. I, §. 26, 3 u. 36, 3. — 4) Bb. II, §. 69, 4.

Ding, ens, ist ihm in erster Linie Naturding und ein solches ein Haufe von Korpusteln, bei welchem von keiner Angleichung unseres Geistes die Rede sein kann. Reminiscenzen der richtigen Borstellung sehlen bei Descartes trozdem nicht; wenn er von adäquaten und inäquaten Borstellungen spricht, so wirkt die Lehre von der Angleichung von Subjekt und Objekt noch unverstanden nach; aber Ernst kann er mit ihr nicht machen, da er sich der Boraussehungen derselben begeben hat; das sind solche Früchte aus dem Garten der Borsahren, auf den die Enkel kein Besitzecht mehr haben.

Die Mangelhaftigkeit seines subjektiven Kriteriums sucht nun Descartes durch den Appell an die Wahrhaftigkeit Gottes zu verbeden; dieser steht dafür gut, daß das klar und deutlich Erkannte wahr ist; aber daß Gott existiert, wissen wir nach Descartes, weil wir eine klare und deutliche Borstellung davon haben, ein Zirkelschluß, den kein mittelalterlicher Scholar sich gestattet hätte.

Descartes entleert das Bewußtsein alles Inhaltes und versperrt ihm jede Zusuhr, muß es daher zur Quelle der Erkenntnis machen. Das Sich-wissen soll die einzige gegebene Wirklichkeit sein, von der zu dem übrigen Wirklichen fortzuschreiten ist; alle Gewißbeit soll nur als Restex der Selbstgewißheit gelten; das Selbstewußtsein soll das Weltbewußtsein erzeugen. Descartes verkennt die Verschränkung beider: das Vermögen des Geistes, das Gedantliche in den Dingen, also die Wahrheit im Gegebenen zu erfassen, ist dassselbe, welches ihn seine eigenen Gedanken, seinen Wahrheitsbesitz erfassen läßt. Mit Preisgebung der idealen Prinzipien wird gleichsehr die Welt wie das Selbst zum Rätsel.).

So vermag Descartes keine Geistesphilosophie als Komplement seiner mechanischen Physik herzustellen. Ein neuerer Denker bemerkt über die Bergeblickkeit seines Unternehmens treffend: "Der Satzogito orgo sum war ebenso unfruchtbar, als er gewiß war; denn darauf kommt es ja nicht an, daß wir denken, sondern darauf,

¹) Bgl. Bb. II, §. 71, 5, €. 397.

welche von den vielen Gedanken richtig sind, die alle zusammen im Bewußtsein vorkommen... Die Frage, woran wir die
rechtmäßige Evidenz des Wahren von der täuschenden unterscheiden sollen, erfährt keine neue Beantwortung. Ohne einen
methodischen Leitsaden sind wir daher nach wie vor darauf verwiesen, uns umzusehen, welche Gedanken es giebt, die stets und unwandelbar und darum rechtmäßig jenem Ariterium, jenem Aennzeichen der Wahrheit entsprechen... Der Versuch Descartes', einen
neuen methodischen Weg zur sicheren Ausbildung der Philosophie zu
sinden, kann daher für völlig mißlungen gelten"1).

5. Wenn Descartes die Erkenntnisgebiete, die er verknüpfen wollte, anftatt in ber Tiefe, nur an ber Oberfläche anfaßte, fo hat bies feinen Grund in bem ihm eigenen Mangel an gefchicht= lichem Berftandniffe ber Brobleme. Er ift ein völlig unhistorischer Beist und bat seiner Schule ben mepris du passé vermacht, der ihr oft gerechten Tadel zugezogen hat 2). Er berührt sich bier mit Bacon, nur daß er noch gewaltsamer als dieser die Tradition wegwarf, zu beren Hochhaltung ihn seine Jugendbildung bei ben Jesuiten boch batte bestimmen tonnen. Er ift fein Sobn ber echten Renaffance und unberührt von beren biftorifdem Grundzuge. Wie Bacon schätzte er das Altertum gering; die Alten nannte er die Jungen, da wir in Bahrheit die Alten seien; ihre Philosophie fei nur eine übungsichule des jugendlichen Beiftes gemefen. Er spricht sich barüber in der Buschrift an den Überseter seiner Principia philosophiae aus: Blaton läßt er einigermaßen gelten, weil er Sotrates' Schüler gewesen und wie diefer gestanden habe, se nihil adhuc certi invenire potuisse; er findet somit als Steptiter Gnade; bagegen wird Aristoteles scharf getabelt, daß er nicht bie gleiche Zurudhaltung zeige; Die Unrichtigfeit seiner Bringipien erhelle baraus, daß man in ben Jahrhunderten, in benen man barauf gebaut, nicht weiter gekommen fei. Sehr folimm ergeht es ben Aristotelitern bes Mittelalters, welche "Philosophen fein wollten

<sup>1)</sup> D. Loge, Geschichte ber beutschen Philosophie seit Rant, 1882. S. 1 f. — 2) über Bicon Protest oben §. 92, 5, S. 183.

und boch nur mit blindem Gifer ihrem Meifter folgten, den Sinn seiner Schriften oft entstellten, ihm Anfichten unterlegten, Die er verleugnen würde". Wie wenig sich Descartes Zeit nahm, die so Angegriffenen tennen zu lernen, zeigt sein Brief an Mersenne vom Jahre 1640, worin er fagt, er habe feit 20 Jahren teinen Scholastifer mehr gelesen und es sei ihm nur der Name der Conimbriconses in dunkler Erinnerung 1). Die Aufschrift auf Descartes' Dentmal in Stoctholm: Nullius antiquorum obtrectator ift also nicht so ganz gerechtfertigt. Wenn man Leibniz glauben barf, so trat er anderen auch burch Berschweigen ihrer Berbienfte zu nabe: "Er benutte mehr Bucher als er feben laffen wollte, wie fein Stil und die Sachen felbft beweisen; er wußte anderer Bedanken glangend auszunugen und ich wünschte nur, er hatte es nicht verftedterweise gethan"; "sein Chrgeis enthielt sich nicht kleinlicher Mittel, Die nicht eben ebel erscheinen" 2). Seine Großsprecherei ift unerquidlich Er verkundet, daß aus seinen Bringipien Wahrheiten erfließen werben, an beren Ableitung noch Jahrhunderte zu ihun haben sollen; in diesem Buntte schlägt er den Ton der späteren Auflärer an; wie biefe macht er sich bamit zum unfreiwilligen Belege bes Wortes, daß Ausbildung und Einbildung im umgekehrten Berbaltniffe fteben.

Die Geringschäung des Altertums hält ihn aber nicht ab, von der Beisheit zu reden, zu der seine Lehre führen werde, und von der Einheit der Philosophie, die einem Baume gleiche, dessen Wurzeln die Metaphysit, dessen Stamm die Physit, dessen Afte die anderen Wissenschaften, zuhöchst die Ethit, darstellen, was alles einen pein-lichen Eindruck macht, wenn man erwägt, wie unorganisch seine eigenen Anschauungen, wie wenig weisheitsmäßig und wie ethisch-indisserent er bei deren Durchführung vorgeht; es sind wieder Früchte aus fremdem Garten, die er noch für ihm ge-hörig hält.

<sup>1)</sup> R. Lagwig, Gefdichte ber Atomiftif II, S. 110. — 2) Leibnig, Bbil. 28. v. Gerbarbt IV. p. 310 u. 312.

Bei seinen tumultuarischen Neuerungen giebt sich Descartes nicht Rechenschaft barüber, bag er auch bie Terminologie neu schaffen müßte, sondern begnugt fich, die bestehende achtlos oder verdroffen zu modeln. "Es ift darafteriftisch", sagt ein neuerer Berehrer Descartes', "für seinen Stil, daß er in einem fort Ausbrude, an deren Sonderung fich ber Scharffinn von Jahrhunderten bezeugt und erfreut hatte, als vollständig gleichbedeutend nebeneinander verwendet. Wir finden z. B. als gleichwertig: notiones sive ideae u. s. w.... Rann die Scholaftische Spigfindigkeit schärfer bekampft werden, als es burch biefes sive geschieht"1)? Wir gesteben, in einer folden Bernachlässigung bes Erarbeiteten eber Stumpfheit als Scharfe bes Beiftes zu erbliden. Wenn ein Mathematiker fagen wollte: sinus sive tangens, radix sive logarithmus, so würde man barin teinen scharffinnigen Protest gegen bie übertommene Wiffenschaft erbliden, sondern ihm ein Lehrbuch empfehlen, das ihm über diese Dinge Aufschluß giebt.

Es fehlte Descartes auger ber philosophischen auch die philologische Bildung, um die Barbarismen der mittelalterlichen Terminologie mit bem Geschmack und ber Umsicht auszumerzen, wie es ein Fonseca, Suarez u. a. thaten. Dag fich bei feinem Borgeben "bas Alte mit dem Neuen verquidt, woraus natürlich ebenso Salbbeiten und Untlarbeiten innerhalb bes Spftems, wie Diftverftandniffe für ben Draugenftebenden ermachsen" - muß ber Berehrer zugesteben; insbesondere, daß fich in Descartes' Gottesbegriff " die alte, theistisch-ethische und die neue pantheistisch-ontologische Faffung vermengen, die Beweise für die lettere geführt find, die erftere aber auch festgehalten wird. In ber Ontologie aber entsprechen bie Ausbrude Substanz und Attribut teineswegs ber eigentlichen Tenbeng bes Cartefius; benn nach ihnen icheint es, als ob von ber Substang als dem erften jum Attribut fortgegangen werbe, mahrend der Philosoph vielmehr von bem Wirken auf das Sein schließt und so im Brunde die Substang nur als Sulfsmittel verwenden barf; zu

<sup>1)</sup> R. Euden, Befdicte ber philos. Terminologie, 1879, S. 88.

unzähligen Digverftandniffen führte endlich der Ausdruck des Gingeborenen"1).

6. Welche Irrwege und Mißgriffe wären Descartes durch die Renntnis der Alten erspart geblieben! Als ein Mathematiker von spetulativ-religiöser Richtung hätte er, wie Ricolaus von Cusa und Bovillus, bei den Pythagoreern viel Wahlverwandtes gefunden, und noch mehr, was ihm zum Korrektiv dienen konnte. Die Worte, in welche die Cartesianer ihre Prinzipien zusammensfaßten:

Mens, mensura, quies, motus, positura, figura Sunt cum materia cunctarum exordia rerum,

hätten ihn bei den Ppthagoreern als Gesinnungsgenossen legitimiert, nur batte er fich gefallen laffen muffen, bag mens als ber Deòs åel yewhetowy perstanden wird und mensura als das von diesem in die Dinge gesentte magjegende Pringip, welches auch Bewegung, Rube und Lage bestimmt und dem forschenden Geiste in der Figur megbar entgegentritt. Dann batte er auch ben objettiven Grund der Ertenntnis kennen gelernt, welche die Deutlichkeit und Rlarheit baber erhalt, daß sie jenes magsetende Daseinselement erfaßt, fo daß sie sich bei ber monsura beruhigen kann und sich nicht bei ber mens als der causa prima Bergewisserung zu holen braucht. Seinem feltsamen Schwanten in Bezug auf die Bahl, die er bald mit Occam als modus cogitandi duntaxat ansehen zu muffen meinte, bald mit Platon in bas Reich ber angeborenen Ibeeen gu verseten, biesem Schwanken mare ein Ende gemacht worden, ba ihn Philolaos und ber Cufaner belehrt hatten, daß die Bahl als ein Die Dinge und die Gedanken ordnendes Pringip ebensowohl im Grunde unserer Seele angelegt ift, als fie unserem Alltagsthun gur Berfügung fteht 2). Sier batte Descartes auch einen Rudhalt gefunden, der ihn davor bewahrt, fich durch die Mechanit den Ertenntnisgehalt ber Wahnehmung rauben zu laffen; die Zahl hat

<sup>1)</sup> R. Euden, Gefcichte ber philos. Terminologie, 1879, S. 93. — 2) Bgl. Bb. I, §. 17, 7 und oben §. 87, 2.

uns auch in Farbe und Ton etwas zu sagen, mehr und unmittelbareres als uns die Rechnungen über die Schwingungen der Teilchen lehren 1).

Auch jur platonischen Beisheit hatten aus Descartes' Gedankenkreise Zugange geführt. Auch Blaton bat den Ternar: Bott, Beift und Stoff, bem ber moderne Denter Die Faffung giebt: Gott. Denken und Ausbehnung. Descartes ift zu seinem Schaben Platoniter, indem er die Materie bem Raum gleichset; er mare es au feinem Borteile gewesen, wenn er ben Bufammenhang ber brei Bringipien im Sinne Platons gefaßt, bem Beifte Anteil an Bott, bem Stoffe Anteil am Beifte eingeraumt batte; bann maren auch die Ideeen, die diese Teilnahme vermitteln, vor der Subjektivierung bewahrt geblieben. Es hatte Descartes' Denken an Rlarbeit und Deutlichkeit sehr gewonnen, wenn er die Unterscheidung, welche die Platoniker zwischen vosoov und vontov, also dem Intellektuellen und bem Intellegiblen machen, gekannt und begriffen batte. Nur das voegov schwebt ihm vor, wenn er von der res cogitans redet; insofern er aber seinen angeborenen 3beeen ein Rorrelat nicht absprechen kann, braucht er auch ein vonrow, ein Objekt des denkenden Erkennens; er spricht auch von res cogitativae ad mentem pertinentes als Gegenstück zu ben res materiales sive quae pertinent ad substantiam extensam<sup>2</sup>). Damit wird die intellegible Ordnung, der Gegenstand der intellektuellen Thatigkeit, geftreift, aber Descartes verliert biefe Spur fehr ichnell wieder und fteift fich auf bas Begriffspaar: Denten und Ausdehnung, in welchem er eine Thatigkeit und einen Zuftand zusammenkoppelt, wovor ihn die Erinnerung an die Elemente der Rategorienlehre hätte bewahren können.

Aristoteles' Rategorientasel hätte er bei einiger Renntnis der Sache nicht so tumultuarisch durch die Reihe: Substanz, Attribut, Modus zu ersezen gewagt. Bei seinem Grübeln über das Bewußtsein hätte er von dem alten Meister manches Licht erhalten

<sup>1)</sup> Bgl. oben §. 90, 8 u. Bb. II, §. 64, 2. — 2) Princ. phil. I, 48.

tonnen. Dieser kannte die auf die psychischen Akte restektierende Thätigkeit sehr wohl: "Wer da sieht, wird auch inne, daß er sieht, wer da hört, daß er hört, und wer da geht, daß er geht — und so sort; daß Empfinden ist selbst Gegenstand des Empfindens, daß Denken des Denkens<sup>ω</sup>1). Er sprach auch von einem Denken des Denkens schlechthin, νόησις νοήσεως, aber schrieb diese Bewußtseinsform nur Gott zu, mährend er daß menschliche Denken an einen Denkinhalt, νοητόν, geknüpft ansah²). Er wußte, daß nur "dem Ersten nichts entgegengesett ist", also in ihm auch keine Disserenziierung von Subjekt und Objekt vorliegt, während Descartes in gewissen Sinne den endlichen Geist zum "Ersten" zu steigern unternimmt, wenn er ihm ein Denken ohne aktuierendes Objekt zuspricht, und ihn damit im Grunde zum actus purus macht.

Wenn er damit das Menschliche über sich hinaustreibt, so setzt er anderseits die dingliche Welt zu tief herab, indem er sie nur als das Revier von Druck und Stoß gelten läßt. Der aristotelische Begriff der Materie als der potentia pura, in welcher die Formen angelegt sind, um durch die bewegende Ursache educiert zu werden, muß Descartes niemals zum Berständnisse gekommen sein, sonst würde er bemerkt haben, wie weit dieses Ergebnis des Tief- und Scharssinns zugleich seine eigene plumpe Ausstellung hinter sich läßt. Er nimmt eine Bergröberung des Stossbegriffes vor, von der man kaum begreift, wie sie einen in der Ühn vonrh der Mathematik geschulten Kohs befriedigen konnte; nur der Terrorismus, den damals die Mechanik auf nicht wenige Geister aussübte, macht ein solches Preisgeben von höheren Einsichten verständlich.

Bei den Scholastikern hatte Descartes geradezu sein Cogito ergo sum sinden könnens). Die Selbsterkenntnis war für die christlichen Denker ein stehendes Problem, auf das sie nicht die Sucht zu grübeln, sondern die Gewissenserforschung hinwies, welche der

Ar. Eth. Nic. IX, 9, p. 1170 Bekk. — 2) 3b. I, §. 34, 4. —
 S. Thom. Q. d. de ver. 10, 12 ad 7, vgl. 3b. II, §. 71, 5.

Spekulation den rechten Tiefgang gab 1). Den Unterschied ihres Berfahrens und Resultates von dem cartefischen caratterifiert' 3. Rleutgen mit ben Worten: "Cartefius hatte die im Denkendenselbst entspringende Gewißbeit erkannt, aber geglaubt, sie in ihrem Anfange auf bas Dasein bes Denkenden beschränken zu muffen, fo bak alles, was fonft noch gewiß werden könnte, burch Beweißführungen, die vom eigenen Dasein anhöben, gewiß werben müßte. Wir finden bei den Scholastitern eine viel tiefere und schärfere Theorie des Selbstbewußtseins, als er fie ju geben vermochte und die sehr bestimmte Lehre, daß alle und jede Gewißheit das Selbftbewußtsein voraussete, jedoch als Bedingung, nicht als Quell ... Sind die Grundsate des Dentens nicht, wie die Scholaftit behauptet, durch sich selbst ebenso gemiß als einleuchtend, d. h. erkennt Die Bernunft nicht, daß fie in benselben objektiv Bahres erkennt, jo tann sie auch von teiner gegebenen Wirtlichkeit bentend poranichreiten." Im Unichluffe baran tennzeichnet Rleutgen treffend ben unechten 3beglismus, ben Descartes bamit aufgebracht und ben Neueren als Erbe hinterlaffen bat: "Richt darin irrte Cartefius und nicht barin wich er von ber Scholaftit ab, bag er behauptete, bor bem Allgemeinen und Ibealen muffe bem Denkenden sein individuelles und tontretes Dasein gewiß sein, sondern darin, daß er von diesem ausgehend jenes erft beweisen wollte. Ebenso irrt aber auch die nibealiflische" Philosophie ber neueren Zeit nicht barin, daß sie in dem Idealen solches ju erkennen glaubt, das dem Denkenden durch fich felbft gewiß ift, sondern barin, daß fie die Wirklichkeit erft bann meint mit Gewißheit zu ertennen, wenn fie biefelbe, von aller Erfahrung absehend, aus bem Ibealen gewinne. Sie tann von der idealen Welt ebensowenig gur wirtlichen, als Cartefius vom Bewußtfein eigener Wirtlichkeit jum Ibealen gelangen" 2).

Sätte Descartes die Debatten der Scholastiker über die

<sup>1)</sup> S. Thom. Q. d. de ver. 10, 12 ad 7 vgl. Bb. II, §. 56, 2. — 2) Die Philosophie der Borgeit. I<sup>2</sup>, S. 857.

Universalien erwogen und verstanden, so würde ihm zum Bewußtsein gekommen sein, daß er zu gleicher Zeit den Fehlern des Rominalismus und denen des extremen Realismus verfällt; jenes, indem er das Intellegible in den Dingen leugnet, dieses, indem er das Intellektuelle zum Intellegiblen umprägt und so das erschleicht, was er vorher weggeworfen hat, Zwillingsirrtümer, welche wir in der neueren Philosophie allenthalben wiederkehren sehen werden.

## Leibnig.

1. Das Problem Descartes', Theologie, Geiftes = und Raturphilosophie in Einklang zu bringen, nimmt Leibnig mit weiterem Blide und ungleich befferen Bulfsmitteln von neuem auf. Er verzettelt nicht seinen Scharffinn in erzwungener Stepfis, er läßt fic burch kein neologisches Borurteil die philosophische Überlieferung vergallen, ein ausgesprochen historischer Sinn weift ihn vielmehr barauf hin, in dieser allenthalben Anknüpfungspunkte zu suchen. Es entfpricht Leibnig' Bielfeitigkeit, wenn er biefem feinem Probleme ver-In seinem Entwidelungsgange nahm schiedene Faffungen giebt. dasselbe zuerst die Form einer Berföhnung der alteren metaphyfifden und ber neueren mathematifdemedanifden Betrachtungsweise an. Er schreibt barüber in vorgerückten Jahren an den frangösischen Gelehrten Remond de Montmort: "Schon als Rind lernte ich Aristoteles tennen und selbst die Scholastiker schreckten mich nicht ab und ich bedaure dies keinesweges. Aber auch Blaton nebst Plotin gewährten mir eine gewiffe Befriedigung, nicht zu reden von den anderen Alten, bei denen ich Rats erholte. Als ich aber ber Trivialschule entwachsen war, warf ich mich auf die Modernen und ich erinnere mich noch eines Spazierganges im Rosenthal, einem Saine bei Leipzig, wobei ich, im Alter von fünfzehn Jahren, erwog (délibérer), ob ich die subftantialen Formen beibehalten sollte. Aber ber Mechanismus gewann die Oberhand und bestimmte mich, Mathematik zu studieren, in deren Tiefe ich allerdings erft beim Berkehr mit Hungens in Paris eindrang. Aber als ich nach ben

letten Gründen des Mechanismus und der Bewegungsgesetze sorsche, erstaunte ich zu sehen, daß es nicht möglich war, sie in der Mathematit zu sinden, sondern daß ich zur Metaphhsit zurücklehren mußte; dieses führte mich zu den Entelechieen zurück, von der Materie zur Form (au formel) 1)."

An anderer Stelle fieht er ben Hauptpunkt in der Berbindung ber wirtenben und ber Zwedurfache: "Die Quelle bes Rechanismus ift eine primitive Rraft, aber die Bewegungsgesetz, nach benen baraus die Antriebe ober abgeleiteten Kräfte entspringen, erfließen aus bem Begriffe bes Guten und bes Übels ober aus bem des Angemessensten (convenientissimum). So geschieht es, daß bie wirkenden Ursachen von den Zwedursachen abhängen und das Beiftige ber Ratur nach früher ift als bas Materielle, weil wir beffer in das Innere ber Seele, unfer Innerftes, als in das des Rörpers bliden 2)." Er nennt es durchführbar, Platon, Aristoteles und Demokrit zu vereinbaren, nur müßten manche der Aufftellungen eines jeden fallen gelaffen werden (expungi) 3). Bon feiner eigenen Philosophie ruhmt er: "Dieses System scheint Platon mit Demokrit au verfohnen (allier), Aristoteles mit Descartes, die Scholaftiter mit den Modernen, die Theologie mit der Moral und der Bernunft; es nimmt bas Befte von jeder Seite und geht weiter, als man bisher vorgeschritten ift 4)." Die schönfte Frucht biefer Berföhnung fieht er in ber Forberung ber Religion und ber Hintanhaltung einer materiellen Weltanschauung: Je crois d'avoir rendu quelque service à la religion, tant en cela, qu'en ce que j'espère que cela contribuera beaucoup à arrêter le cours d'une philosophie trop materielle, qui commence à s'emparer des esprit, au lieu que je montre, que les raisons des règles de la force viennent de quelque chose de supérieur 5).

<sup>1)</sup> Op. phil. ed. Erdmann, p. 702a; thnlich in Système nouveau de la nature Nr. 2—3. Op. p. 124. — 2) Brief an Bierling 1711. Op. p. 678a. — 3) Brief an Hanfth über die platonische Philosophie. Op. p. 446. — 4) Nouv. essais I, 1. Op. p. 204a. — 5) Brief an P. Boudet. Op. p. 146.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

Leibnig ertennt, daß eine Friedensstiftung zwischen ben ftreitenden Spftemen nur auf Grund bes Friedens amifchen Wiffen und Glauben möglich. Rach bem ber "Theobicee" beigegebenen Aufsate: Discours de la conformité de la foi avec la raison, "hatte er darüber eine vollkommen richtige, klare und sichere Anschauung; er spricht wiederholt aus, daß amischen Bernunfterkenntnis und Offenbarung tein Widerspruch bestehen tonne, daß die Glaubenslehren teilweise übervernünftig, aber nicht widervernünftig seien, daß fie als glaubwürdig erwiesen werden konnen 1)". Es ift somit ber thomistifde Standpuntt, ben er in biefer Grundfrage einnimmt 2). Er migbilligt bie Entzweiung von Bernunft und Glauben bei Luther und lobt die neueren protestantischen Theologen, welche beren Bereinigung versuchten 3). Seine Mitwirkung an den Unionsbestrebungen ift zumeift von der Überzeugung geleitet, daß die Berfohnung der Ronfessionen die hinterlage der tongiliatorischen Bestrebungen in der Philosophie und Wissenschaft sei. In einer Jugendschrift: Societas philadelphica entwirft er ben Plan eines universalen wiffenschaftlichen Bereins, wobei ibm, wie er ausbrudlich bekennt, das Borbild der Jesuiten vorschwebt; seine nachmaligen Bemühungen um bie Gründung von Atademieen führen wenigstens jum Teil biefe Jugendplane burch 4). Mit Jesuiten ftand er jederzeit in lebhaftem wiffenschaftlichen Berkehr; er nennt in einem Briefe an P. Honorat Fabri 5): Barbies, De Chales, Berthet, De la Chaife als seine Korrespondenten und bemerkt: Vides, Honorate, egregios vestrae societatis viros a me coli, virtutemque quocunque demum loco repertam in pretio esse debere homini profectum quaerenti 6). Sein Briefwechsel mit P. Des Boffes, einem Riederlander, Professor ber Philosophie in Roln, enthalten bedeutsame Darlegungen, welche zeigen, daß Leibnig mit den ariftotelisch-

<sup>1)</sup> Haffner, Grundlinien ber Geschichte ber Philosophie S. 894. — 2) Bb. II, §. 75, 2. — 8) Discours §. 12 sq. Op. phil. ed. Erdmann, p. 483. — 4) Biedermann, Deutschland im XVIII. Jahrhundert, II, S. 235. — 6) Oben §. 90, 7. — 6) Die philos. Schriften v. G. 28. Leibniz, herausgeg. von C. J. Gerhardt 1880, IV, p. 244 f.

thomistischen Bestrebungen seiner Zeit in nahem Kontakt stand; wie sehr dies von der anderen Seite anerkannt wurde, zeigt der Umskand, daß Des Bosses die "Theodicee" ins Lateinische übersetzte, wozu Leibniz ergänzende Bemerkungen machte. Wenn er den Wunsch ausspricht, daß Petavius' und Thomassins Dogmata theologica fortgeführt und auf die Scholastiker ausgedehnt würden 1), so spricht sich darin sein Verständnis für die historische Theologie, und in der Würdigung Thomassins die der augustinischen Denkerichtung aus, mit welcher er auch vielsache andere Berührungen hat.

So angesehen erscheinen Leibniz' Bestrebungen sast als ein Glied jener Reihe von spekulativen Arbeiten, die wir als dem Idealismus der Renässance angehörend zu verzeichnen hatten, aus welcher Reihe er jedoch heraustritt vermöge seines Anschlusses an Descartes, mit dem er das Problem der Anbildung der mechanischen Naturbetrachtung an eine höhere Weltansicht teilt.

2. Leibnig nimmt in ber Geschichte ber Mathematit und Phofit eine bervorragende Stellung ein. Er faste die 3bee, Die Meffung, welcher man bisher nur Größen unterzogen hatte, auf die quantitative Beränderung von folden auszudehnen, und zwar maß er die Beranderung von jufammengefetten Großen durch die ber Teilgrößen, indem er bas Berhältnis unendlich kleiner Intremente beiber burch Quotienten ausbrückte; bamit ergab sich ihm augleich die zweite Operation, mittels der Intremente der Teilgrößen und jener Quotienten bie Zunahmen ber gusammengesetten Großen zu bestimmen und aus ber Summierung ber Intremente Diefe felbst berzustellen; diefe Operationen find das Differengieren und bas Integrieren und burch fie hat Leibnig ber Infinitesimalrechnung neue Gebiete erichloffen, ober wie er es felbft ausbruckt, "die Sache dahin gebracht, daß man in physico-mathematicis viel übermeistern kann, was man vor diesem anzutasten nicht einmal fich ertuhnen burfen 2)". Er brachte bamit jur Durchführung, mas

<sup>1)</sup> Brief an Des Boffes von 1708. Op. ph. p. 454 a. — 2) Op. phil. p. 425 b.

bie Phthagoreer der Frührenäffance, besonders Ricolaus von Cusa geahnt und gesordert hatten; er gewann ein Mittel zur Charakteristik der Größenveränderungen und damit ein neues zu der der Größen selbst.

Für seine ganze Betrachtungsweise ift bas Berfolgen ber minimalen Zunahme und Umbilbung, bas Belauschen ber ftetig wirkenden Rrafte bezeichnend und es kommt damit in feine Naturanfict ein bynamifches Element, welches ber cartefianischen gefehlt Die Borftellung bes Mechanismus ift bei Leibnig außerordentlich verfeinert und damit ihre Ausdehnung auf das geiftige Gebiet minder verlegend. Der Begriff des Unendlichkleinen bient ibm gur Überbrudung von Gegenfagen aller Art: "Die Rube ift ihm eine unendlich kleine Bewegung, die Ahnlichkeit eine verichwindende Unähnlichkeit, die Werke der Natur unterscheiden sich von denen der Runft durch die unendliche Feinheit der Bilbung. weswegen auch das Organische nur ein unendlich kompliziertes Mechanische ift; thatsächliche Wahrheiten find folde, die fich nur im unendlichen Fortgange auf unmittelbar einleuchtende Gleichungen zurudführen laffen; die Einzelwefen find badurch von Gott unterschieden, daß ihre Bolltommenheiten sich bei ihm ohne Schrante finden u. s. w. 1)." Dem Sate der Scholastiker: Natura non facit saltum gewann er neue Seiten ab, indem er lehrte, daß fich jede Beränderung allmählich und durch unendlich viele Mittelglieder vollziehe. Diefes Gefet ber Rontinuitat, beffen Entbedung er fich auschreiben darf 2), ift der Borlaufer bes Gefeges von der Erhaltung der Rraft, das die Physit unserer Zeit gefunden hat 3). Er modifiziert die cartesianische Aufstellung von dem unveranderlichen Rraftquantum dabin, daß fich nicht blog biefelbe Große ber lebendigen Rraft, sondern auch dieselbe Quantität des Progresses in jeder einzelnen Richtung unverändert erhält: lex de conser-

<sup>1)</sup> R. Euden, Geschichte ber philos. Terminologie S. 106. — 3) Op. phil. p. 189, 198, 104, 392 sq. u. s. w. — 3) Über das Berhältnis beider; vergl. Zeller, Geschichte der beutschen Philosophie S. 126 f.

vanda quantitate directionis 1). Damit wird das Weltgeschehen im ganzen Umfange als vorbestimmt hingestellt, wobei neben den mechanischen auch die freien und Zwedursachen ihre Stelle erhalten.

Die Übertragung ber Anschauung von ben minimalen Größen auf die Pfpcologie giebt ibm ein Mittel an die Sand, ben bebenklichen cartefianischen Sat, bag bie Seele immer bente, plaufibler zu machen. Er eignet sich benfelben an, ba auch er die spezifische Thatigkeit der Seele in das Denken verlegt, aber er erweitert den Begriff des Denkens in das Unbewußte hinein. Bermöge der "unbewußten Borstellungen", perceptions insensibles, bon benen er fagt, fie seien d'un aussi grand usage dans la pneumatique, que les corpuscules dans la physique, erflart er ben Übergang von Unbewußtheit jum Bewußtsein, von ber pspchischen Rube zur Thätigkeit; die bewußte Borftellung erscheint dann gleichsam als ein Integral, also als die Ansammlung von unbewußten, minimalen Regungen, die den Differentialen analog Leibnig hat damit auch der Psychologie neue Gebiete ericoloffen und die Hoffnung erwedt, wenigstens gewiffe Regionen der inneren Thatigkeit der Meffung und felbst Rechnung zu unterziehen.

Bon anderer Seite her hat Leibniz die mathematische Betrachtungsweise auf die Philosophie ausgedehnt in seinem Bersuche einer Charakteristik oder Universalschrift, signatura rorum?). Er wollte jeden primitiven Begriff durch einen Charakter oder Schriftzug, jede Begriffsverbindung durch eine Formel ausdrücken; die Zeichen sollten so gewählt sein, daß jede sehlerhaste Sedankenkombination zu einer unmöglichen, sich selbst aushebenden Formel führen sollte. In den Planeten- und Metallzeichen, den Wortbildern der Chinesen und den ägyptischen Hieroglyphen sieht er Anfänge dazu, die nur mit der mathematischen Formelschrift in Berbindung zu sesen wären. Die Boraussehung ist, daß der Schriftzug das Wesen des Bezeichneten



<sup>1)</sup> Brief an Arnaulb. Op. phil. p. 108, und Brief von Remond, p. 702 b; vergl. p. 133. — 2) Op. phil. p. 162 sq. u. 98 sq.

auszudrücken vermag, welche wieder mit der analogen Anschauung zusammenhängt, daß es einst eine Ursprache gegeben, die das Wesen der Dinge benannt habe.

3. Bei seinem Werte der Verföhnung von Theologie und Physit beruft Leibnig die Denter aller Reit gu Berathern; bes feltsamen Widerspruches, der uns bei Descartes entgegentritt, welcher bem Begensate jener Wiffenschaften fteuern will, aber einen Begenfat zwischen Gegenwart und Bergangenheit, neuer und abgethaner Philosophie aufrichtet, macht sich Leibnig nicht schuldig. Maxime ist, von Jedem zu lernen, und man kann ihm vielseitige Empfänglichteit nicht absprechen. Mit ben Bythagoreern ber Renässance, dem Cusaner und Repler hat er vielfache Berührungen 1). aber er geht auch auf die älteste Form ihrer Anschauungsweise jurud. Er macht Lode gegenüber geltend, daß die Philosophie auch bie Sprache bes Ratfels, enigme, reben burfe, wie bies Pythagoras gethan 2). Über die Rahl als Brinzip bemertt er: "Es ift ein altes Wort, daß Gott Alles nach Gewicht, Maß und Zahl geschaffen hat. Nicht alles aber ift mägbar, ba nicht alles Wucht hat, anderes entbehrt ber Teile, läßt also das Messen nicht zu; aber nichts giebt es, was der Zahl nicht zugänglich wäre (numerum non patiatur). So ift die Zahl gleichsam eine metaphysische Geftalt (figura) und Die Arithmetit in gewissem Sinne eine Statit bes Alls, welches die Rrafte ber Dinge erforichen läßt. Schon feit Pythagoras maren Die Menichen überzeugt, daß in den Bablen große Gebeimniffe berborgen liegen; Pythagoras aber hat wahrscheinlich, wie vieles andere, jo auch diese Anschauung aus bem Morgenlande nach Griechenland gebracht 3)." - 3m Geifte des Bythagoras bestimmt Leibnig auch feinen ontologifchen Grundbegriff: Die porbeftimmte Sarmonie, harmonia praestabilita, nach welchem er geradezu sein System nennt. Das Wort bilbet sich ihm erft allmählich jum Runftausbrude heraus; er fagt auch communication, accord, consente-

<sup>1)</sup> Oben §. 87, 2 u. 3 u. 89, 6. — 2) Nouv. ess. III, 10, 12. Op. ph. p. 329. — 3) Op. phil. p. 162 a.

ment, concomitance, Ausdrücke, die mehr oder weniger die musitalische Rebenbedeutung haben, auf welche die Pythagoreer Gewicht legten. Das Prinzip dieses Welteinklanges dient Leibniz dazu, den Sindruck zu erklären, welchen uns das Wirken der Dinge auf einander macht; er stellt ein saktisches Wirken in Abrede und lehrt ein ursprüngliches Bezogensein aller Borgänge auf einander, wosür sich das Gleichnis der Aktorde und Tonfolgen eines Musikstückes, die ebensalls nicht einander hervordrüngen, sondern dem Bordenken des Tondickters entstammen, als das bezeichnendste ausdräugt.

Seine Stellung zu Platon bezeichnet er in bem Briefe an feinen alteften Schuler Hansch, ber ihm eine Schrift über ben platonischen Enthusiasmus überreicht hatte 1). "Reine Philosophie ber Alten", bemertt er, nahert fich ber driftlichen mehr, obgleich man jene tabeln muß, welche behaupten, daß Blaton mit Christus gang vereinbar (conciliabilis) sei; aber man muß bei den Alten Rachficht üben, wenn fie ben Anfang ber Dinge, die Schöpfung und die Auferstehung des Leibes nicht lehren, da dies nur durch die Offenbarung gewußt werden tann. Dennoch find viele Lehren Platons febr icon: bag es nur eine Urfache von Allem gebe, bag im gottlichen Geifte eine intellegible Welt sei, die ich bas Gebiet ber Ibeeen (rogionom idearum) ju nennen pflege, daß ber Begenftand ber Beisbeit, ra ovrws ovra, also bie einfachen Substanzen feien, die ich Monaden nenne, und daß sie, einmal hervorgebracht, immer beharren, als πρώτα δεκτικά της ζωής, worunter Gott und die Seelen, und unter diesen ju hochft die Beifter (montes) zu verfteben find, von Gott hervorgebracht als Rachbilder der Göttlichteit (simulacra divinitatis). Bur Ertenntnis biefer Substanzen aber bereiten uns die mathematifden Wiffenschaften vor, welche von ben ewigen, im gottlichen Geifte bewurzelten (radicalis) Wahrheiten handeln; die Sinnendinge und allgemein alle zusammengesetten Befen, bie ich substantiata nennen möchte, find vergänglich und

<sup>1)</sup> Epistola ad Hanschium de philosophia platonica 1707. Op. phil. LXIV, p. 445—447.



es tommt ihnen mehr das Werben als das Sein zu (magis fiunt quam existunt)." Die Gleichsetzung ber Monaden mit den Ibeeen zeigt, daß Leibnig mehr Platoniker sein will, als er sein kann, benn die Monaden, punktuelle Wefen als Kraftquellen gedacht, haben mit ben Ibeeen nur bas gemein, bag fie nicht mit ben Sinnen ju erfassen sind; auch von einer intellegiblen Welt in Gott kann Leibnig nur in gang anderem Sinne sprechen als Platon, ba er allen Seelenmonaden zuspricht, das All als lebendige Spiegel zu reflektieren 1), also eine intellegible Welt in sich zu tragen, so baß die rogio idearum so oft gesetzt werden mußte, als es Seelen giebt. — Leibnig fpricht weiterhin Platon gu, bag er Gott als Quelle des Wahren und Guten gefannt habe, semper respicions ad ipsum vorum, αὐτοαληθές. Er lobt ihn, daß er, ungleich Americh von Bena, Spinoza und anderen, der Menschenseele ein wirkliches Dasein, nicht bloß ein Esse ideale in Deo zugeschrieben habe; er faßt seine eigene Übereinstimmung mit dem altischen Weisen in die Sate zusammen: Mens non pars est, sed simulacrum divinitatis, repraesentativum universi, civis divinae monarchiae, Deo autem nec substantia in universo, simplex scilicet, neque persona in suo regno perit.

Seiner Beistimmung zu Platons Welterklärung aus den Zweckseungen Gottes giebt Leibniz einen schwungvollen Ausdruck, als wollte er den Skeptiker Bayle, an den seine Worte gerichtet sind, zu der platonischen Höhe mit sich reißen: "Die wahre Naturlehre muß aus der Quelle der göttlichen Bolltommenheiten geschöpft werden. Gott ist der letzte Grund (raison) der Dinge und Gottes Wissen ist das Prinzip der Wissenschaften, gerade wie seine Wesenheit (ossence) und sein Wille die Prinzipien der Wesen sind. Darauf stehen die bedeutendsten Philosophen sest, aber nur wenige wissen die daraus solgenden Wahrheiten zu sinden. Vielleicht wecken diese Funken einen und den anderen und treiben ihn weiter. Es heißt der Philosophie die Weihe geben (sanctisser), wenn man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Op. phil. p. 720.

ihre Bāche von der Quelle der göttlichen Attribute herleitet. Weit entsernt, die Zweckursachen und die Anschauung eines mit Weisheit handelnden Wesens zu verbannen, muß man vielmehr in der Physit alles davon ableiten. Das hat Sokrates im Phädon Platons wunderdar ausgesprochen, indem er sich gegen Anagagoras und andere allzu materielle Philosophen wendet . . . Die Stelle verdient ganz nachgelesen zu werden, denn sie enthält sehr schöne und wohlbegründete Betrachtungen (des résexions très belles et très solides 1)." Diese erhabene Naturansicht will Leibniz von den Reueren nicht angetastet sehen: "Ich din gewiß am meisten geneigt, den Modernen gerecht zu werden, allein ich sinde, daß sie die Umgestaltung zu weit treiben (qu'ils ont porté la résorme trop loin), so auch darin, daß sie Natur- und Kunstprodukte gleichsehen, weil sie keine genügend hohe Vorstellung von der Majestät der Ratur haben 2)."

Bon späteren Platonitern schäft Leibniz besonders die englischen, er nennt Cudworths Buch un excellent ouvrage und läßt die "plastischen Naturen" als etwas seinen Monaden Analoges gelten 3). Das Wort: Monade selbst hat er von Henri More angenommen. Chr. Wolff bemerkt darüber: Exemplum ejus secutus est Leibnitius et rerum materialium principia similiter monades vocat, jure potiori, cum ipse non alia agnoscat nisi substantias simplices; unde monades definit, quemadmodum nos ens simplex desinimus 4).

Durch die Monaden will Leibniz Aristoteles' Entelechieen in neuer Gestalt zu Ehren bringen und bessen Lehre bildet für sein Denken überhaupt einen Orientierungspunkt, woran ihn die absprechenden Urteile der Reuerer nicht beirren. Er schreibt 1669 als junger Mann an Jakob Thomasius: "Ich scheue mich nicht zu erklären, daß ich in Aristoteles' Büchern περί φυσικης ἀκροάσεως mehr gutheiße als in Descartes' Meditationen, so wenig bin ich

<sup>1)</sup> Op. phil. p. 106. Derselbe Gebanke in den Discours de métaphysique §. 20, bei Gerhardt IV, p. 446. — 2) Op. phil. p. 126a. — 3) Ib. p. 431a. — 4) Cosmologia §. 182.

Cartefianer; ja ich möchte wagen hinzuzufügen, bag jene acht Bucher au halten find ohne der Reformphilosophie zu nabe zu treten (sa va philosophia reformata ferri posse). Damit wird dem begegnet, was du über Aristoteles' Unannehmbarkeit behauptest (de Ar stotele irreconciliabili nunc disputas). Was nămlic Aristoteles über Materi , Form, Privation, Natur, Raum, Unendliches, Reit, Bewegung durch Schluffe feststellt (ratiocinatur), ift zumeist sicher und erwiesen 1)." Er nennt ihn vir magnus et in plerisque verus und profundior, quam multi putant 2); er nimmt seine Definition der Bewegung gegen die platten Ausfälle Lodes in Bon seinem Organon sagt er: "Es ift gewiß tein Geringes, daß Ariftoteles diese Formen [des Denkens] in unfehlbare Gesetze brachte, mithin der erfte in der That gewesen ift, der mathematisch außer der Mathematik geschrieben 4)." Die traditionelle Logit schlägt Leibnig nicht gering an: "Die neue Logicos, so die Alten tadeln und nicht verbeffern, lobe ich nicht 5)." In der aristotelischen Metaphpfit vermißt er nur die Monaden; er schreibt an Des Boffes: Mea doctrina de substantia composità videtur esse ipsa doctrina scholae peripateticae, nisi quod illa monades non agnovit. Sed has addo, nullo ipsius doctrinae detrimento; aliud discrimen vix invenies 6). - Die Einheit ber Wiffenschaft, welche Aristoteles forberte, indem er die Metabhpsit als Lehre von dem ov h ov zu deren Saupte machte, weiß Leibnig wohl zu würdigen, ohne zu vertennen, dag ber alte Denter beren Berhaltnis jur Theologie noch nicht richtig bestimmt habe: "Alle Realität", heißt es in der Theodicee, "muß auf ein Existentes gegründet sein. Zwar kann ein Atheist ein Geometer sein, aber gabe es teinen Gott, so gabe es tein Objett ber Geometrie. Ohne Gott gabe es kein Wirkliches, ja auch kein Mögliches. Das foliekt nicht aus, daß auch folde, welche die Berbindung ber Dinge unter sich und mit Gott verkennen, gewisse Wissenschaften verfteben konnten,

<sup>1)</sup> Op. phil. p. 48 b. — 2) Ib. p. 159 b. — 3) Nouv. ess. III, 4, 8. Op. phil. p. 307 b. — 4) Op. phil. p. 421 b. — 6) Ib. p. 425 b. — 6) Op. phil. p. 740 a.

fie erfassen nur nicht beren Urquelle, die in Sott liegt. Aristoteles hatte sie zwar ebenfalls nach nicht erfaßt, aber etwas ihr Nahe-tommendes und Bortrefsliches ausgestellt, wenn er erkannte, daß die Prinzipien der Einzelwissenschaften von einer höheren Wissenschaft abhängen, die davon Rechenschaft giebt (qui en donne la raison), und diese höhere Wissenschaft muß daß Sein und folgerecht, die Quelle deß Seins, Gott zum Gegenstande haben. Es hat Dreier in Königsberg gut bemerkt, daß die wahre Metaphysit, welche Aristoteles suchte und rhv kyrovykeryv, sein desideratum, nannte, die Theologie war 1)."

Bei folden Anschauungen mußte Leibnig' Berhaltnis gur Sholaftit mehr als ein außerliches fein und es tonnen feine beiftimmenden Außerungen über dieselbe, welche früher mitgeteilt wurden, nicht befremben 2). Richt weniger aber war er ben Bestrebungen ber Renaffance geoffnet; feine philologische und biftorifche Bilbung mar um nichts weniger hervorragend, als feine philosophische und naturwissenschaftliche. Er schätzt die historische Bearbeitung der Philosophie, zu der freilich nicht die berufen seien, welche antiquitatis magis quam artis periti, vitas potius quam sententias dederunt 3). Daß er Steuchus' große, ibeeengeschichtliche Auffaffung würdigte, zeigt sich barin, daß er sich bessen Ausbrud: philosophia perennis aneignete 4). Er möchte alle Setten ber Philosophen in eine einzige Gemeinschaft ber Denker aufheben, wobei ihm die Mathematiter als Mufter galten: "bei benen man nicht Gutlibeer, Archimedeer und Apollonianer unterscheidet: omnium eadeni secta est, sequi aperientem se undecunque veritatem" 5). gern dem Auftreten von neu geltenden Ginfichten bei den Alteren nach: Demokrit vermutete, ohne das Fernrohr ju haben, daß die Mildftraße aus Sternen befteht; seine und Leutipps Atome sind

<sup>1)</sup> Théod. §. 184. Op. phil. p. 561. — Christian Dreier von 1610 bis 1688, ein Zeit, und Gefinnungsgenoffe Hermann Conrings, wie sein Schiler Melchior Zeidler, ein protestantischer Aristoteliser. — 2) Bb. II, §. 79, 5 u. 84, 8. — 3) Op. phil. p. 48a. — 4) Ib. p. 704a. — 5) Die phil. Schriften von Leibniz, herausg. von Gerhardt, IV, p. 312.

jest an der Tagesordnung: magna nunc contentione resodiuntur; ben von Harvey entdeckten Blutumlauf kannte schon ein alter Mönch, aus dessen Handschriften in Benedig Thomas Bertolinus in seinen Institutiones anatomicae berichtet 1) u. a.

4. In dem Streben nach Anschluß an die Denkarbeit der Jahrhunderte, täuscht sich jedoch Leibniz oft über die Borbedingungen eines solchen. Er bringt den großen Lehrern nicht volles Berständnis entgegen und faßt ihre Gedanken nicht in der Tiefe, noch auch gelingt es ihm, sie sich gegenseitig berichtigen zu lassen.

Er nimmt den phthagoreischen Gedanken von der Beltharmonie auf und spricht damit unseren Tonempfindungen einen nicht geringen Erkenntnisgehalt zu, während er sie doch anderwärts, wie alle Sinnesempfindungen, zu verworrenem Denken herabsett. Es ist bei Leibniz die größte Seltsamkeit, daß die Belterklärung ihr höchstes Prinzip der verworrenen Erkenntnis entlehnt, ein Prinzip, das schon im Namen den Gegensatzur Berworrenheit ausdrückt.

Er will sich Platons Joecenlehre aneignen, verkennt aber, daß er kein Intellegibles als Borbild der Wirklickeit annehmen kann; er billigt Platons Hochschäung der Mathematik, übersieht aber, daß er sich auf der Bahn des Intellektualismus, in die Platon zu geraten drohte, wirklich bewegt. Der Berstand saugt bei ihm die Sinnlickeit auf, "die Ersahrung ist nur ein Durchgangspunkt unserer eigenen inneren Entwickelung, die Wahrnehmung nur die Hülle, unter welcher der Gedanke sich selbst erscheint, ehe er zur Deutlichkeit herangereist ist, die Berpuppung, in die er sich sür einige Zeit einspinnt, um sich alsbald, wenn ihm die Flügel gewachsen sind, wieder aus ihr zu besteien?)". Die Seele zieht ihre Borstellungen insgesamt aus ihrem eigenen Grunde — de son propre sond 3) — und würde ihr Weltbild produzieren, auch wenn

<sup>1)</sup> Op. phil. p. 67 a. — 2) E. Zeller, Geschichte ber beutschen Philos sobhie S. 138 u. daselbst die Nachweisungen. — 3) Op. phil. p. 206 b.

es keine Welt gabe. Jedes Individuum tragt in feinem Für-ficfein das gange All und entwidelt es bafelbft. "Das feelifche Beschehen hort auf, ein Berkehren mit ber Außenwelt zu sein, und bewegt fich gang bei fich felbst. Es tann nichts in ben Menschen von Außen hineinkommen, sondern er erlebt in allem sich selbst 1)." Damit kommt Leibnig dem Bseudoidealismus Berkeleps gang nabe. ber nur Seelen und Borftellungen tennt; feine Lehre ift, fo angesehen, mit dem heute üblichen Ausbrucke bezeichnet: Solipfismus, mit bem au feiner Zeit auftommenden: Egoismus. Auch Ariftoteles und die Scholastiker hatten gelehrt, daß die Seele in gewissem Sinne Alles ift, aber fie unterschieden das potentielle und das aktuelle Sein und bachten das Weltbild an die Aktuierung der Botenz durch die Welt geknüpft. Leibniz ift zwar gelegentlich geneigt, ben Potengbegriff aufgunehmen, aber in feinem nominaliftischen Denken tann er nicht Burgel ichlagen; er ftimmt vielmehr in den Chorus der turzsichtigen Physiter der Zeit ein, wenn er sagt: Les facultés sans quelque acte, en un mot les pures puissances de l'école, ne sont que des fictions que la nature ne connait point et qu'on n'obtient qu'en faisant des abstractions 2). Die scholastische Lehre vom Wirken als Aktuierung der Potenz, also nicht als einem Überspringen, ift ihm unbekannt und er verwirft die causa transiens, als ware der Ausdruck wörtlich au nehmen: L'action d'une substance sur l'autre n'est pas une émission ni une transplantation d'une enteté, comme le vulgaire le conçoit 3).

Wit dem Potenzbegriffe kommt auch der der Materie zu Falle. Wenn bei Platon die Öln den Ideeen als Korrelat gegenübersteht, weicht Leibniz mit Unrecht in die Geleise der Reuplatoniker ab, welche die letzten materiellen Elemente ebenfalls als geistig fasten und damit die Sinnesinhalte zu Gedanken machten, ein Mißgriff,

<sup>1)</sup> Euden, Die Lebensanschauungen der großen Denker S. 414. — 2) Op. phil. p. 222 b. — 3) Ib. p. 128 b; vergl. Bb. II, §. 70, 5, S. 376.

bei dem Leibniz freilich keinen geringeren Borganger als Gregor von Ryssa hatte 1).

Leibnig wollte von Ariftoteles und ben Scholaftitern lernen, aber legte fich nach feinem Befcmad gurecht, mas fie ibm fagten, und überhörte fehr Wichtiges gang. Seine Monaden follen Die Formen erfegen, aber haben teine Materie als Widerhalt. Die Seele als Zentralmonade für die ben Leib bilbenben Monaden ist etwas ganz anderes als die forma corporis, ist ein substantia completa, tein Daseinselement wie die Form, vielmehr ähnlich wie bei Descartes bloge Einwohnerin bes Leibes, zudem ohne realen Berkehr mit ihm. Böllig entgeht Leibnig die Funktion der Form als Binbeglied von Sein und Ertennen und barum verbunkelt sich ihm bas Erkenntnisproblem vollständig. Bei ihm kann fich die Seele nicht die Formen der Dinge assimilieren, denn fie find nicht ein Intellegibles, sondern ein Intellektuelles, vorstellende unräumliche Atome, die nicht in das Vorstellen eines anderen Wesens eingehen können. Eine ganz unzulängliche Ansicht hat Leibnig bom thatigen Berftanbe; er fcreibt Ariftoteles die Anficht zu, die Averroes darüber aufgestellt hatte 2), und läßt fie in gewiffem Sinne gelten, obwohl er die verwandte Meinung Malebranches ablehnt 8); er beherzigt somit nicht die von den Scholaftitern vertretene Lehre von der dem Individuum immanenten Lichtfraft des thätigen Berftandes. Ihren Wert versteht er nicht, da ihm Sinnlichteit und Berftand, beren Rooperation jene Rraft ertlaren foll, gar nicht real verschiedene Bermögen find, weil ihm das finnliche Ertennen lediglich als verworrenes Denten gilt, das, um fich ju flaren, teines attiven Eingreifens des Berflandes bedarf. Dit bem thatigen Berftande giebt er aber auch das intuitive geiftige Ertennen breis, ju bem er boch in seinem Bringib ber Harmonie selber greifen muß.

Gin Lehrstild, beffen Aufftellung man Leibnig gemeinhin als Berdienft anzurechnen pflegt, ber Sat vom gureichenben

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 58, 6. — 2) Op. phil. p. 82 a. — 3) Philos. Schr. v. Gerhardt, IV, p. 455.

Grunde, ift naber betrachtet nur ein Reft ber vollftanbigeren aristotelischen Anschauung. Leibnig stellt jenen Sat ben Saten ber Ibentität und des Widerspruchs erganzend zur Seite, womit jedoch nur eine Berichiebung, teine Bereicherung gegeben ift. Der jureichende Grund ift nichts Anderes als die causa officions; ihr wirkliches Gegenstück ist die causa formalis, welche die Wesenheit giebt, wie jene die Wirklichkeit. Die Formalursache hat nun für Leibnig, obwohl er mit ihr liebaugelt, keine burchgreifende Geltung; er schiebt daher mit einer μετάβασις είς αλλο γένος jene logischen Grundfäte neben das metaphyfische Prinzip der wirkenden Ursache. Er hat zwar recht, wenn er sagt: Es ift zweierlei, daß die Dinge bentbar find und daß fie wirklich find, aber er druckt die Denkbarfeit jur Widerspruchslofigfeit berab, mabrend fie in Wahrheit von der Formalursache stammt: die Dinge find denkbar, weil sie vermöge ihrer Form aus dem Gedanken sind und sie find wirklich, weil fie burch wirkende Ursachen aktuiert werben.

Ein wirkliches Studium der großen Scholastiter kann man Leibniz nicht zusprechen, ein solches würde ihn den Realismus derzelben haben würdigen lassen, dem er zwar nicht abgeneigt ist, dessen Bugang ihm aber seine nominalistische Denkweise abschweidet. Wenn Leibniz mit dem forzierten Nominalismus eines Rizolius und Hobbes oder dem platten eines Lode zu thun hat, regt sich das Verständnis des Bessern in ihm, er schämt sich so zu sagen, an solcher Armseligkeit teilzuhaben. Er räumt dann ein, daß der Nominalismus die Wissenschaften aushebt: Admissa sontentia nominalium evertuntur scientiae et scoptici vicere. Wenn die Universalien nichts sind, als die Zusammensassung der Einzeldinge, dann giebt es keine Demonstration 1). Er nimmt Lode gegenüber Begrisse wie humanitas, divinitas als inhaltsvoll in Schuk, weil sie die menschliche, die göttliche Natur, also etwas Reales ausdrücken 2). Zu der albernen Bemerkung Lodes, daß der Begriss

<sup>1)</sup> Praef. ad Niz. Antib. §. 32. Op. phil. p. 69-71. — 2) Op. phil. p. 325.

Pferd beutlich und giltig, der Begriff Gerechtigkeit dunkel und schwankend sei, bemerkt er: "Die Eigenschaften bes Beiftes find um nichts weniger reell als die des Körpers; es ift wahr, daß man Die Gerechtigkeit nicht seben tann wie ein Pferd, aber man verftebt fie darum nicht weniger, ober vielmehr noch beffer; fie ift nicht weniger in ben Handlungen, als die Geradheit und Schiefheit in ben Bewegungen, mag man auf fie reflettieren ober nicht." Er lobt die altrömischen Juriften, daß fie von den Rechten wie von Dingen sprechen, da diese in Wahrheit res incorporales find 1). Er erkennt eine Wesenheit, Wahrheit, ratio, in dem Dinge an, auf welcher unsere Urteile a priori fußen: Particulièrement et par excellence on l'appelle raison, si c'est la cause non seulement de notre jugement, mais encore de la verité même, ce qu'on appelle aussi raison a priori, et la cause dans les choses répond à la raison dans les verités 2). Er betont bie Realität bessen, mas die Sattungen und Arten bilbet, und mas wir als Allgemeinbegriff fassen: La généralité consiste dans la ressemblance des choses singulières entre elles, et cette ressemblance est une réalité . . . pourquoi donc n'y point chercher aussi l'essence des genres et des espèces? 3).

Man fragt sich, wie Leibniz, bei so heller Einsicht, das elende Buch des Rizolius wieder abdrucken ließ und Hobbes, sowie Locke nicht prinzipiell und energisch entgegentrat. Der Grund liegt darin, daß sein Realismus gar nicht ernst gemeint ist, da sein System den Wesenheiten keine Daseinssorm zusprechen konnte, vielmehr nur Einzelezistenz kennt, also keine andere als die nominalistische Aussaliung zuläßt. Leibniz kann zwar von res incorporeses sprechen, aber diese sind lediglich die letzten Bestandteile der Körper; diese Bestandteile haben eine Wesenheit oder ratio, aber daß sie dieselbe mit andern teilen, also Arten und Gattungen bilden, ist für sie bebeutungsloß; der Begriff bleibt eine Zusammensassung von

Op. phil. p. 310. — <sup>2</sup>) Nouv. Ess. IV, 17, 1. Op. phil. p. 393 a.
 - <sup>3</sup>) Ib. p. 305.

Gleichförmigkeiten und was ihm in der Wirklichkeit entspricht, ift tein tonftitutives Gement ber Dinge. An der tonsequenten Lehre bes scholaftischen Realismus gemessen, erscheint nur ein Teil von Leibnig's Aufftellungen haltbar, mahrend ein anderer hinfällig wird. "Richtig ift", sagt Haffner, "daß jede Substanz wesentlich mit Rraft verbunden fei; das hat die Scholaftit ftets gelehrt, indem fie das operari (actus secundus) als wesentliches Riel und notwendige Folge des esse (actus primus) darstellte. Richtia ist auch, daß Alles individuiert ift; auch das hat die Scholastik mit Aristoteles gelehrt. Richtig ift endlich, daß die Elemente aller Zusammensetzung durch Schöbfung hervorgebracht und nur durch Bernichtung aufgehoben werden können. Unrichtig ist aber, wenn Leibnig die Rraft mit dem Sein der Substang identifiziert, die Individualität mit der physischen und sogar metaphysischen Ginfachbeit verwechselt, die Passivität ober Rezeptivität der Substanzen leugnet, die Aftivität überhaupt als Borftellen bezeichnet, den Unterfcied des korperlichen und geistigen Seins nur als relativen darfellt, Materie wie Ausdehnung und Widerftandstraft zu Phanomenen macht und den realen Causalnexus zwischen den Geschöpfen aufbebt. Wit diesen Bestimmungen hat er die Ontologie nicht vertieft, jondern ganglich zerftort 1)."

5. Die Art und Weise wie Leibniz die mechanische Naturanssicht mit der höheren Weltaussassung verbindet, ist noch weniger glücklich, als der Bersuch des Anschlusses an die großen Borgänger. Schon das Borhaben, Demokrit mit Aristoteles zu versöhnen, weist aus eine falsche Fassung der Ausgabe hin, die von der Überschätzung des Rechanismus herrührt. Leibniz gesteht den Atomisten zu, daß die letzten Slemente durch Teilung zu sinden seien; mag er seine Monaden auch nicht nach Art der Atome räumlich, sondern punktuell denken, so sind sie doch gleich diesen solche Bestandteile der Dinge, bei denen die Analyse stehen zu bleiben hat, so daß sie als einsach zu gelten haben. Wenn Leibniz die Monaden beseelt und stets

<sup>1)</sup> P. Gaffner, Grundlinien der Befdichte der Philosophie, S. 887. Billmann, Gefdichte bes 3bealismus. III.

thatig bentt, so ift bamit für die Abwehr bes Materialismus nichts gewonnen; ein Berfechter des letteren tann biefe Befeelung ber Maffenteilchen als poetische Zugabe in den Rauf nehmen; was er leugnet, ift, daß die Massenteilchen durch ein überfinnliches Prinzip au Gebilden geftaltet werden und ein foldes mutet ihm Leibnig nicht zu, anzunehmen. Dieser begnügt sich zu lehren: Die letten Elemente ber Dinge find überfinnlich, intellettuell, spontan thatig; ihr Bezogensein auf einander reicht aus, die Dinge zu erklaren. Es ift, als wenn jemand einen Text erklärt zu haben glaubte, wenn er barthut, daß jeder Buchstaben einen Sinn hat, ober ein Gemalbe, wenn er aufweist, daß jede Farbe etwas bedeutet. Er hat an sich nicht Unrecht, aber er verfehlt den Hauptpunkt: Der Sinn ber Stelle, ju beffen Ausbrude bie Wörter und Buchftaben aufgeboten wurden, die Idee bes Gemalbes, in beren Dienfte Zeichnung und Farben fiehen, find bier die gestaltenden und zu erklärenden Pringibien und von den Dingen gilt das Bleiche; ihre Bestandteile find durch die Formen gebunden und den Formen gegenüber ift der Stoff formlos, regeptiv, ber Bestimmung harrend. Wird biefer Begenfat verwischt, fo wird mit ber Beseelung und Begeiftung ber einzelnen Stoffteile gar nichts gewonnen; fie bleiben eine unberbundene Bielheit, und folgen ihren Gefeten, unfähig, ein übergreifendes, höheres Gefet, Pringip aufzunehmen und fich ihm gu Die leibnig'ichen Dinge find Mafdinen aus tonformieren. Seelen, nicht befeelte Organismen; fie bestehen aus Dentwefen. find aber nicht vom Gebanten gebaut. Die idealen Bestimmungen werden hier verschwendet, um den Mechanismus und die Materie gu veredeln und damit zu verselbständigen und die Frucht diefer Bemühung fällt schließlich bem Materialismus in ben Schoof.

Leibniz's Weltanschauung ist weder organisch, noch geistig, weil er den Gegensatz zwischen den blindwirkenden Kräften und den Zwedwirkungen und den andern zwischen Stoff und Gedanke durch Sinanderschieben ihrer Glieder aushebt. Die Teleologie möchte er zwar gern beibehalten, allein mit Preisgebung der Form fällt auch der Zwed, welcher dienende, bestimmbare Mittel verlangt, wie die

Form einen empfänglichen Stoff. Eine nicht minder bedenkliche Folge seines Unternehmens, den Mechanismus aus Seelen aufzubauen, ist das Gegenstück dazu: die Seele als Mechanismus zu fassen. Er nennt sie "einen spirituellen Automaten 1)"; die Seelenvorgänge laufen nach ihm wie ein Uhrwerk ab 2). Das Bedenken, daß damit die Seele aufhört, selbstthätig und selbstmächtig zu sein, beschwichtigt er damit, daß er ihr Handeln, also ihr inneres Ablausen, als durch Finalursachen bestimmt denkt, während der Körper machinaloment nach wirkenden Ursachen handelt derart, daß beides parallel geht 3).

Parallel laufen bei Leibniz überhaupt alle Bethätigungen der Monaden; er vermeidet durch diese Bestimmung wohl das Wirrwarr von sich treuzenden Kräften, mit denen die mechanische Welterklärung operiert, aber zur Form gelangt er so wenig wie diese; aus Parallelen werden keine Figuren, wenn man auch in jede Parallele das Geseh aller Figuren hineindenkt, gerade wie aus autonomen Individuen keine Rechtsgesellschaft wird.

Leibniz's Bersuch, ben Mechanismus dem Gedanken zu unterwerfen, führt zu dem Gegenteile des Beabsichtigten; der Mechanismus überwältigt das Gedankliche. "Die Größe und Werte des Geistes", sagt Guden treffend, "sollen die der Natur beherrschen; in Wahrheit aber bemächtigen sich Naturbegriffe des Geisteslebens und verändern es aufs erheblichste gegen den Bestand, den es äußerlich zur Schau trägt 4)."

So hart es klingt, einem so großen Denker wie Leibnig Synkretismus vorzuwersen, so wohlbegründet ist es doch. Er will Unvereindares verschmelzen: ideale Prinzipien und mechanische Ansichten, Entelechieenlehre und Atomistik, die Erbschaft der Weisen eind die Aufstellungen der Halbdenker. Worin sein Synkretismus am kenntlichsten zu Tage tritt, ist seine Terminologie. "Es bleibt", gesteht Guden, "ein gewisses Schwanken zwischen Fremdem

<sup>1)</sup> Theod. §. 403. Op. phil. p. 620; vergl. Ib. p. 127 b. — 9) Ib. p. 430 a. — 3) Ib. p. 774 b. — 4) Die Lebensanschauungen der großen Denter S. 417.

und Eigenem, infolgebessen sogar die spekulativen Grundgedanken Richtzugehöriges aufnehmen, sich abschwächen und ihre Schneide verlieren; von hier angesehen liegt meist eine Verschmelzung verschiedener Weltbilder, nicht eine einzige innerlich zusammenhängende Welt vor unseren Augen... Die Sestaltungskraft eines Aristoteles war ihm einmal nicht gegeben, table ihn deswegen, wer Lust hat 1)." Leibniz verdient nicht gegeben, table ihn deswegen, wer Lust hat 1)." Leibniz verdient nicht getadelt zu werden, ja nicht einmal, daß man ihm die Sestaltungskraft abspreche; die Schuld liegt an seinen Prämissen und dem undurchsührbaren Unternehmen, das sie ihm ausdrängten; Aristoteles hatte massiven und homogenen Baustoff, Leibniz suchte eben solchen, ließ sich aber von seiner Zeit auch nichtsnützigen ausdrängen. Er wollte durch unzulässige Friedensstiftungen den Versall der philosophischen Bildung aushalten, was nicht gelingen konnte.

Derfelbe Historiter giebt zu, daß Leibniz's Apologetit durch ben Zwiespalt zwischen ben mathematisch-physitalisch gefaßten Grundbegriffen und dem ethisch-teleologischen Zielbunkte hinfällig wird: "Was hier erwiesen wird, ist etwas ganz anderes, als dasjenige, worauf das Bemühen ging; es find lauter Begriffe von Rraft und Sein, die Leibnig verteibigt, Wertbegriffe aber, beren Realität er bargethan zu haben vermeint. Er wirft fich zum Beschützer angegriffener ethischer Grundüberzeugungen auf, aber gestaltet bieselben in der Abwehr also um, daß der Streitpunkt gang verschoben ift. Ein wirklicher Anbanger des Alten könnte sogar in Aweifel kommen, ob die Berteidigung vielleicht nicht noch gerftorender wirte als der Angriff. Begriffe wie Gott, Freiheit, Unfterblichkeit, Bernunftigfeit der Weltordnung, 3med, Wunder u. f. w. werden in der Erörterung des Philosophen etwas ganz anderes, als fie dem allgemeinen Bewußtsein waren. In seinem Schaffen ift also auch hier zwischen bewußtem Ziel und thatsachlicher Leiftung eine nicht geringe Differeng 2)."

<sup>1)</sup> Euden, Beichichte ber philosophischen Terminologie S. 103. — 2) A. a. D., S. 108.

6. In Bezug auf bas religiofe und theologifche Glement, dem Leibniz Rechnung zu tragen bestrebt ift, verfällt er in denselben Fehler, wie Descartes: er verkennt, daß die driftlichen Wahrheiten eine Reihe von spekulativen Elementen in sich schließen, bie nicht abgewiesen werben konnen, wenn man sich jene aneignen will. Im Grunde find bier seine Miggriffe eber ju entschuldigen, als bei Descartes, ba ihm als Protestanten von Haus aus ber Gebanke einer driftlichen Spekulation fern lag, allein sein Verkehr mit tatholischen Gelehrten batte ihn eines Besseren belehren können. So hoch er die rationale Theologie stellt, so setzt er doch seine ontologischen Bestimmungen ohne Rudficht auf dieselbe fest, hierin ben Scholaftikern am fernsten stehend, welche die ontologischen Bringipien in stetem Hinblide auf die Gotteslehre entwidelten 1). Leibnig giebt seinen Monaden Attribute, welche ihn die Erinnerung an die elementarften Sate der Lehrbucher in den Abschnitten de Deo, als unzulässig erkennen laffen konnte. Die Monaden sollen ichlechthin einfach und rein geistig sein, Bestimmungen, die nur Gott autommen, wie benn Leibnig gelegentlich felbft die Seelenmonaden "fleine Gotter" nennt, und bemertt, eine Seele, die völlig beutliche Borftellungen batte, ware Gott 2). Ihre Substang foll mit ihrer Kraft zusammenfallen, ihr Wesen Wirten, Borftellen fein, als ob die Sätze, daß in Gott die essentia zugleich potentia activa und intellegentia ift, welche die driffliche Theologie auf Grund ber bl. Schrift aufgestellt 3), auf endliche Wefen übertragen werben durften. Leibnig hatte icon durch jene Bestimmungen der Theologie fich abhalten lassen sollen, die Monaden zum actus purus zu fleigern, und er wäre dann von selbst auf die potentia als Romplement des actus der endlichen Wesen hingewiesen worden.

Seine Theodicee enthält erhabene Gedanken und stützt sich zum Teil auf thomistische Lehren, so in der Anschauung, daß zwischen dem Reiche der Natur und Gnade eine Harmonie besteht und in der

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 76, 2. — 2) Ib. p. 187 b. — 3) Bb. II, §. 70, 3; vergl. §. 54, 3 u. 57, 2.

andern, daß die Bielheit ber Dinge auf der vielfachen Nachahmbarteit der göttlichen Wesenheit beruht 1); allein Leibnig eignet fich nicht zugleich die ontologischen Bestimmungen an, die jene Anschauungen tragen. Seine Schöpfungelehre verbirbt er fich durch ben Begriff ber möglichen Welten, aus benen Gottes Wille bie wirkliche als die beste gewählt hat und wählen mußte. Die Theologen, sowohl die antiken, als die chriftlichen, sprechen von einer intellegiblen Welt, Die im Beifte Bottes ber wirklichen vorausging; Leibniz will fie überbieten, gerät aber baburch in anthropomorphische Borftellungen. Wenn wir bei Blaton ben Demiurgen spannen, brechseln, glätten seben, so feben wir bei Leibnig den gottlichen Architekten Entwürfe über Entwürfe machen, verwerfen, verbeffern, endlich das Rechte finden. Das Rechte und Bute tritt aber babei aus bem Beifte bes Schöpfers noch mehr heraus als bei Platon, der ihn darauf hinbliden läßt und der Sat von der perseitas boni wird übertrieben. Rudem ift bei Platon alles einfacher, weil bei ihm die Schöpfergebanken die Materie zum Substrate haben und es sich um Formen eines Stoffes handelt, mahrend es bei Leibnig eigentlich auf die Aufstellung und Abjustierung unzähliger Maschinen ankommt, deren jede ein Rosmos ift und die doch erft in ihrer Berbindung den Rosmos ergeben follen.

Die Künstlichteit von Leibniz's Aufstellungen hat mehrsach den Zweisel hervorgerusen, ob es ihm mit seiner Lehre voller Ernst sei; Herber nennt ihn in der Adrasteia einen "Dichter in der Metaphhsit", der eine göttlich-tünstliche Welt ersonnen, mit welcher er den Schwierigkeiten der Cartesius, Spinoza und Epikur zu entkommen suchte; Schiller bezeichnet in seiner "Philosophie der Phhsiologie" die prästabilierte Harmonie als "einen wizigen Einsall eines seinen Kopses, dem er selbst nimmermehr glaubte". Man würde nun allerdings dem kühnen Denter Unrecht thun, wenn man sein System als bloßes Spiel des Scharssinns hinstellen wollte;

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 70, 2 a. E.

aber richtig ist doch, daß er den heiligen Ernst, der einen Augustinus und Thomas leitete, nicht mehr besaß; dazu war er zu sehr πολύτροπος, ος μάλα πολλά πλώγχθη, und es lag ihm bei der Spekulation ebensoviel an der freudigen und glänzenden Bethätigung der Geisteskraft, als an der Erarbeitung der Wahrheit.

Das Christentum ift in ihm weber als Glaubenssubstanz, noch als Gesetz lebendig, wie dies nicht anders zu erwarten ift; aber auch bas Gefühl ber Erlösunasbedürftigkeit, bas ber altere Protestantismus dem inneren Leben gelaffen hatte, tommt bei Leibnig's gefleigertem Selbstbewußtsein und seiner Schaffensluft nicht zur Beltung, wie es benn als Einseitigkeit ber entgegengesetten nirgend ftandhalten konnte. Es gilt von diesen Philosophen, was Arnobius den Reuplatonitern zuruft: "Ihr fucht bas Beil eurer Seelen in euch selbst und vermeint, ihr werbet Götter sein, fraft des angeborenen Triebes; ihr meint, es wuchsen euch die Schwingen von felbft, um gen himmel aufzusteigen 1)." Bas Leibnig bom Christentum affimiliert, ift der Gedanke der Überlegenheit des Beiftigen über die Ratur, der Erhöhung bes Menschen über die niedere Rreatur und ber Zug jur Bervollkommnung; aber ein Jenseits und eine spirituelle Lebensordnung im Diesseits, mit der hinordnung auf den Frieden in Gott, bleiben ihm fremd. Wenn er von Erhöhung bes Wesens spricht, so ift nur ein "unablässiges Auffteigen zu immer neuen Freuden und neuen Bolltommenheiten" gemeint; eine vollere Rraftentwidelung, eine Steigerung bes Lebensprozeffes. Mit Recht bat man bei Leibnig die Anfänge des modernen Rulturideals erblickt, welches nur auf Araftentwickelung geht und in beren Energie und Fülle, nicht aber in der Richtung und hinordnung des Handelns und Schaffens beffen Wertmeffer sucht. Leibnig wollte ben Glauben halten und ftuten und er spricht energisch gegen die von Lode vertretene Tolerang, unter beren Deckmantel fich grundfturgende Anfichten einschleichen tonnen 2), allein seine Schutwehren

<sup>1)</sup> Arn. adv. gent. II, p. 39; vergl. Bb. II, §. 58, 6. — 2) Nouv. Ess. IV, 16. Op. phil. p. 386.

find hinfällig, ja man mochte fagen, eber Bruden und Leitern, auf benen der Zeind aufklimmen tann. Der englischen Aufklarung, welche das autonome rasonnierende Subjekt auf den Thron sest, kann ber leibnig'sche Rulturbegriff nicht entgegengestellt werben, weil er selbst autonomistisch ift; ber Reduttion bes Dentens auf das Wahrnehmen arbeitet Leibniz vor, obwohl er die entgegengesetzte Reduktion vornimmt, indem auch er die Unterschiede der beiden Erkenntnisfrafte verwischt. Cbenfo ebnet er bem frangofischen Daterialis. mus die Bahn baburch, bag er die Seele mit ben Stoffelementen unter bem gemeinsamen Begriff ber Monade zusammenfaßt; bie Materialifierung der Seele verliert damit ihr Abschredendes, "ber Schulfuchs", bemerkt Fr. Lange richtig, "schluckt die Monadenlehre gemütlich herunter, welche die menschliche Seele für gleichartig erklärt mit allen Wefen bes Universums bis jum Stäubchen herab, die alle in sich das Universum spiegeln, alle für sich kleine Götter Der intellektuelle Apparat der Monadenlehre ift bald find 1)". beiseite geschoben, die Weltspiegel trüben sich schnell und aus den punttuellen Rraftquellen werben unverfebens Atome. Die beutiche Aufklärung hat Leibnig in teiner Beise hintangehalten, sondern vielmehr so vorbereitet, daß man ihn als deren Bater bezeichnen tonnte. Sein Bolltommenheitsibeal ift rationalistisch und eudamonistisch; sein Individualismus stellt das Einzelweien auf sich und entwertet die sozialen Berbande; der Halt, den er felbft an seinem geschichtlichen Interesse besaß, ging ben Nachfolgern schnell verloren, die populare Form, deren fich Leibnig enthielt, konnten fie unschwer aus Eigenem zugeben.

Auch die völlige Entartung des Idealismus, welche bei Rant eindritt, hat Leibniz's unechter Idealismus vorbereitet, obwohl Kant diesen als Angriffs – oder Stemmpunkt benutt. Kant geht auf Zerstörung der leibniz = wolff'schen Wetaphpsik aus, und beachtet darum die Anknüpfungspunkte nicht, die sie seinen eigenen Auftellungen darbietet. Leibniz lehrte wie Kant die Phänomenalität

<sup>1)</sup> Fr. Lange, Gefdichte bes Materialismus G. 219.

des Raumes; dieser ist ihm ein phaenomenon bene fundatum, ein unvermeidlicher Schein; allerdings wird nicht so weit gegangen, ben Monaden jede Beziehung jum Raume abzusprechen, aber die ältere Anschauung, daß der Raum wie jede Rategorie zugleich Seinsform und Erkenntnisform ift, wird von Leibnig verlaffen und damit erhalt Rant Borfdub. Ferner ftellte Leibniz eine Ginwirfung ber Dinge aufeinander in Abrede, da vielmehr nur ein Bezogensein derfelben in die vorbestimmte Weltordnung vorliege; danach mare bie Berknübfung, in der wir in Ursache und Wirkung sehen, unser Wert, also ebenfalls ein phaenomenon bene fundatum, bessen Realgehalt ein anderer, die präftabilierte Harmonie, ift. Dann ift es tein fo großer Sprung, wenn Rant die Raufalität ju unserer Rategorie macht, wobei er freilich vergift zu fagen, welcher Realbestand ihre Anwendung regelt. Auch in ber Ethit arbeitet Leibnig feinem fritischen Nachfolger vor; das Individuum, welches den Drang der Bervollkommnung als Rompaß in sich trägt und dem teinerlei Norm und Aufgabe von Außen tommt, ift der Borfahr bes tantischen Tugendhelben, ber bas Gefet aus sich schöpft; auch bier besaß freilich Leibnig mehr als Rant, ba er wenigstens ein ftrebendes Individuum tennt, mahrend man bei dem tantischen Pflichterzeuger und -erfüller gar feine Antriebe zum Sandeln entbeden kann. Man kann so nicht sagen, daß Leibnig die kantischen Paradoga antizipiert habe, wozu er zu besonnen ist, aber er prabisponierte die Geifter zu deren Aufnahme. Noch bei den Fortbildnern Rants zeigen fich Angloga leibnizscher Lehren, wobei ein hiftorischer Busammenhang nicht ausgeschloffen ift. Wenn Fichte bas Sein aus bem Thun, Segel die Wirklichkeit aus der Denkbewegung erklärt, so find fie die Erben des Monadologen, der das Wefen der Substanz in die Rraft fest. Rach Rant ging bas Scepter auf Spinoga über, ben Leibnig allerbings weber beeinflußt, noch gutgeheißen bat, im Begenteil bat seine Lehre ben Spinogismus geitweilig hintangehalten. Allein, schon die Erscheinung, daß beide in manden Röpfen, barunter ein Leffing, ein Schiller, mit einander verschmelgen konnten, zeigt, daß ber Gegenfat fein wurzelhafter mar; bie Monaden sind der Gefahr, von der sie umspannenden Weltordnung ausgesogen zu werden, nicht so entrückt, wie es scheinen
kann; und andererseits hat neden Spinozas Substanz das autonome
Individuum ganz wohl Platz. Leibniz's Wort: "Spinoza hätte
Recht, wenn es keine Monaden gäbe 1)", ist stolz und verzagt
zugleich; es stünde schlimm, wenn dieses hinfällige Produkt einer:
klügelnden Ontologie die einzige Schutzwehr gegen Spinozas Angriffe auf die idealen Güter wäre. Wer für diese zielbewußt eintritt, wird sagen: Spinoza hätte Recht, wenn es keinen Gott, keinen
Rosmos, keine wahrheit- und heilsuchende Seele gäbe, sondern nur
den Übermenschen, der das Richts zum Herold seiner Selbstherrlichkeit stempelt.

<sup>1)</sup> Op. phil. p. 720; vergl. oben §. 93, 4, S. 217.

## Spinoza.

1. Eine sinnreiche Fabel, erzählt von einem Apfel, den ein glücklicher Finder einem Stärkeren überlassen mußte, welcher doch auch seiner Beute nicht froh wurde, da er sie vom Wurm zerfressen sah, der ihm höhnisch zuries: "Der Apfel, der ist mein!" Die Schicksale der Spekulation im XVII. Jahrhundert können daran erinnern; Descartes glaubte die Philosophie der Zukunst gefunden zu haben, der stärkere Leibniz nahm sie für sich in Anspruch, Spinoza aber grinste beide an: "Ihr sahet nur die Schale dieser Frucht, ich kenne und habe das Innere, der Apfel, der ist mein."— Bei Spinoza tritt die Unechtheit jenes Idealismus, den seine Borgänger gesucht hatten, zu Tage; die höheren Elemente zeigen sich unhaltbar, die niederziehenden und zerstörenden stechen ungemildert hervor; in frahenhafter Berzerrung treten uns bekannte Jüge entzgegen, entstellt, aber im Thpus verwandt.

Man fann es Spinoza nicht absprechen, daß er die bei seinen Borgängern noch verstedten und ihnen selbst unbewußten Irrtümer hervorgezogen und mit Bewußtsein zur Entfaltung gebracht habe; aber es kann nicht eingeräumt werden, daß seine Lehre mit innerer Rotwendigkeit erquollen wäre und wirkliche Konsequenz besäße. So erschien sie seinen Berehrern im XVIII. Jahrhunderte, Lessing, Herder, Goethe, und selbst der unermüdliche Gegner des Spinozismus, Jacobi, räumt demselben ein, daß er alle dem Glauben abgewandten Systeme an Folgerichtigkeit übertresse, wobei ihn besonders die mathematische Darstellungsform täuschte. Die Kritik, welche Herbart, Trendelenburg, Thomas, überweg, Volkelt u. a. an dem Systeme

geübt, haben diesen blendenden Schein einigermaßen zerstört. Überweg nennt das Borgehen "nach geometrischer Methode" illusorisch und weist auf den besonders häusig bei Spinoza vorkommenden Schlußsehler der Quaternio terminorum hin 1). "Spinozas "Ethit" ist keineswegs theoretisch unwiderlegbar, sondern vielmehr, wie Herbart und andere mit Recht beurteilt haben, überreich an Paralogismen und Unkritik, welche eine totale Verwirrung zur Folge hat"2). Volkelt weist einen durch das Ganze hindurchgehenden Widerspruch nach, welcher darin besteht, daß "im Denken Spinozas die abstrakte Identität den Pantheismus in allen Punkten in den Individualismus hinübersührt"3).

Darum ift es irrig, in biefem Spftem ben reinften Thpus bes Monismus ju erbliden, mas nur auf Grund ber Untenntnis echt monistischer Spfteme geschehen tonnte, wie es bie Bedantalehre und die moniftische Muftit des Mittelalters find. Diefe haben tros aller Irrtumer einen gewissen organischen Zug und ihre Wurzeln reichen in die Mystit und darum in die Religion zurud. Spinozas Lehre ift plumper Syntretismus, ohne jeden organischen Charafter, jeder Mpftif baar und der Religion entfremdet und Bei ihr ift alles Mache, erzwungen, auf den Schein angelegt, unfolid; allerorts aufgerafften Ansichten wird burch ben Schnürleib der geometrischen Methode einige Façon gegeben; unberbaute Reminiszenzen aus durchblätterten Büchern dienen als Aufput, lediglich die Persönlichkeit ist der zusammenhaltende Faden; es ift recht eigentlich ein "Brivatspftem", mas bier vorliegt. fagte icon Leibnig: "Der Autor icheint fehr verschroben zu fein; felten geht er auf tlarem und natürlichem Wege vor; immer gelangt er sprungweise und auf Umwegen zu seinem Biele, feine meiften Demonstrationen überliften ben Beift mehr als fie ihn erleuchten" 4).

Als Abart des Monismus wurde dies Syftem niemals zu namhafter Wirtung gelangt fein; es hatte in der Gefchichte feinen

<sup>1)</sup> Grundriß ber Gefch. d. Phil. III 1, S. 63. — 2) Das. III8, S. 115. — 3) Joh. Bollelt, Pantheismus u. Individualismus im Syftem Spinozas. Leipzig 1872, S. 66. — 4) Phil. Schr. Dr. von Gerhardt I, p. 149.

Blat ba zu beanspruchen, wo von der Verwefung der cartesianischen Bedankenbildung zu reben ift, beren verborgener moniftischer Rug hier zu Tage tritt. Was aber Spinoza zu einer historischen Große bat berauffdrauben laffen, find feine Angriffe auf bie Religion: biefer tühne Freigeift, so sagte fich bas Jahrhundert der Auftlärung, mußte auch ein großer Denker fein; und wer ber Welt den Tractatus ethico-politicus geschenkt hatte, besaß Anspruch, daß man auch seine verworrene, barode Metaphysit respettsvoll in den Kauf nahm, zumal da fie der einzige Repräsentant des Monismus mar, den man. bei dem damaligen Berfall der philosophischen Bildung, tannte. Spinoza wird noch heute als der Bater der biblifchen Rritit gefeiert, "ber wenigstens die Probleme für die ganze biblische Kritik sichergestellt hat" 1). Recht ausgebrückt, heißt das: er brachte die Unwendung der glaubenslosen Willfür auf die Glaubensurtunden auf, und sette eine Kritik in Gang, die etwa der analog ift, Die ein abgewirtschafteter Bründer an bem Gigentumgrecht ber Befellschaft übt.

Der Bater der biblischen Kritit ift aber auch der Bater des jüdischen Radikalismus, der im XVII. Jahrhunderte seine Geierstügel noch nicht ausdreiten konnte, wohl aber in der der Revolutior entgegentreibenden Zeit entsaltete, und der heute an der europäischen Gesellschaft frißt, als wäre sie schon ein Aas. Unsere Zeit ist befähigt, von dieser Seite den Spinozismus kritisch anzusassen; daß sein Urheber ein Jude war, was ihm bei den Auftlärern zum Borteile gereichte, wird es heut nicht mehr; aber es darf andererseits nicht die Meinung veranlassen, daß der Spinozismus jüdische Philosophie und als solche verwerslich sei. Wäre er eine solche, so hätte er die Systeme eines Philon und eines Moses Raimonides neben sich, also Schöpfungen von Denkern, die mit Ehren zu nennen sind; in Wahrheit ist es ein Erzeugnis des verderbten Judentums und wurde von dem ungefälschen mit Abscheu zurückgestoßen. Der Haß seines Urhebers gilt in erster Linie der

<sup>1)</sup> überweg, Grundriß der Gefc. d. Phil. III8, S. 110.

Shnagoge und erst in zweiter ber Rirche; die ersten und resolutesten Gegner bes Sophisten von Amsterdam waren die Häupter ber dortigen Spnagoge.

Bei der Bedeutung, welche hier das perfonliche Element hat, muß man sich die entscheidenden Erlebnisse bes Mannes vergegenwärtigen. Geboren 1632 zu Amsterbam, als Nachtomme spanischportugiefischer Juden, machte Baruch be Spinoza ben Bilbungsgang ber zum Rabbinat bestimmten Jünglinge durch; sein Lehrer war ber fromme und gelehrte Saul Levi Morteira, durch ben er auch Mofes Maimonides' Schriften tennen lernte. Wie fich spater zeigte, hat er sich den nicht eben geringzuschätzenden Bildungegehalt diefer Studien niemals angeeignet; in die Intuitionen der Rabbalah ift er ebensowenig eingedrungen, wie in ben judischen Ariftotelismus; bagegen brutete er in seiner Art über der Bibel, aus der er berauslas, daß Gott ein Körper sei, der Engel kein Wesen, sondern lediglich Erscheinung, und Seele soviel wie Leben bedeute. Außerungen in diesem Sinne hatten zur Folge, daß er von Morteira, als dem Borftande ber Synagoge, jur Berantwortung gezogen murbe. ben Berhandlungen beschwor ihn dieser, ihm, feinem Lehrer, nicht ben Schmerz anzuthun, ben eigenen Schüler aus dem Hause Gottes ju weisen. Baruchs Antwort caratterisiert ihn auf das Schlagenofte: "Bum Lohne für beinen Unterricht will ich bir Gelegenheit geben, bich an mir im Bannsprechen zu üben" 1). Seine Ausschließung aus der Synagoge erfolgte erft 1656; Spinoza fcrieb einen Proteft bagegen, ber bie Brundzuge feines 1657 bis 1661 aufgezeichneten, aber erft 1665 bis 1670 für ben Druck bearbeiteten Tractatus ethico-politicus enthält. Ein Protest ift jedenfalls auch in dem Namenswechsel zu erblicen, ben er vornahm: ber maledictus nannte fich trotig Benedictus. Sein Übertritt jum Calvinismus ift nicht bezeugt, doch mobnte er öfter Predigten bei und unterschrieb feinen Ramen unter eine Betition, betreffend Die Besetzung einer

<sup>1)</sup> Rach ben Mitteilungen von Boulleinvilliers, abgedruckt bei Colerus Vita Spinozae.

Predigerstelle. Ein naturalistisch gesinnter Arzt, namens Franz van den Ende, unterrichtete ihn im Latein; als ihm Descartes' Schriften in die Hände sielen, ging er auf dessen Lehren ein, aus denen seine rationalistische Denkweise neue Nahrung sog, mit Beiseitzlassung der edleren Elemente des Cartesianismus.

Wenn jener Traktat eine Aussührung des Protestes Spinozas gegen seine Ausschließung ist, so kann Spinozas ganzes Philosophieren eine Aussührung des Traktates genannt werden. Er giebt seinem Hauptwerke den Namen: Ethica, weil es in der Bersberrlichung des seiner Meinung nach allein sitklichen und weisen Freizgeistes gipfelt, dessen Lichtbilde er das verworrene und dunkte Bild des All-Ginen zur Folie giebt.

Spinoza ist ein Mann, bessen Glauben und Hoffen Schiffbruch gelitten hat, der aber zu unwahrhaftig ist, um sich dies zu gestehen, vielmehr alles aufbietet, um seine Berarmung als den echten Reichtum, seine Zerrissenheit als den wahren Frieden zu preisen. Sophist durch und durch, macht er alle seine Philosopheme nur zum Mittel für diesen Zwed; Autonomist seinem ganzen Sein nach, verdrämt er seine Anmaßungen durch Phrasen über die menschliche Schwäche, die Hoheit der Wissenschaft, die Majestät des Raturgesetzs; der Kern ist aber Autonomismus und nur von diesem Gesichtspunkte aus ist seine Lehre zu versstehen.

2. Ein zeitgenössisches Urteil über Spinozas Tractatus ethicopoliticus bezeichnet denselben als eine Schrift, welche "mit verstedten
und geschminkten Argumenten den reinen Atheismus lehre". Es
ist dies der Brief des holländischen Arztes Lambert van Belthupsen
an einen Berufsgenossen, Jsaac Arobius gerichtet.). Da Spinoza
in dem Traktat mit seinem Pantheismus noch nicht hervorgetreten
war, kann ihn der Kritiker einen Deisten nennen, doch betont er,
daß er alle anderen Deisten an schlechter Gesinnung, Berschlagenheit
und Radikalismus übertresse: Existimo vix ullum ex Deistarum

<sup>1)</sup> Abgedruckt in Spinozas Briefen als Rr. 48.

numero tam malo animo, tamque callide et versute pro pessima illa causa verba fecisse, quam hujus dissertationis auctorem; praeterea, nisi me conjectura fallat, iste homo se Deistarum finibus non includit et minores cultus partes hominibus superesse sinit.

Die hl. Schrift, behauptet Spinoza, hat den Menschen nichts zu lehren; die Propheten hatten eine ungewöhnliche Imagination, aber geringe Berftandesträfte 1). Die Erzählungen ber Bibel find nur für das gemeine Bolt bestimmt 2); die Bunder find leere Erfindungen, Bottes Wille tann nicht über die Naturgesetze überareifen. weil diese seinem Berftande entstammen und Berftand und Bille bei ihm eins find 3). Die Bibel und die Religion überhaupt will gar teine Erkenntnisse geben, sondern nur Behorsam erzielen; ber Blaube fordert nicht mahre, sondern fromme Dogmen. die Theologie nichts mit der Bernunft, dem Bermogen der Wahrheit und Weisheit zu schaffen: Ratio obtinet regnum veritatis et sapientiae, theologia autem pietatis et obedientiae 4). So scheint ber Religion wenigstens das Gefet vorbehalten zu fein, allein wir horen weiter, daß die gesetgebende und auch ben Rultus regelnde Gewalt ausschließlich ber Staat ift, bem allein bas jus circa sacra zukommt 5) und daß Gott über die Menschen nur burch die politischen Machthaber maltet 6). Spinoza unterwirft auch seine eigenen Ansichten judicio summarum potestatum patriae?). Allein daß dies nur eine wohlberechnete Phrase ift, zeigen seine Darlegungen über die weiteren Aufgaben bes Staates; er foll diejenigen niederhalten, welche seine Macht in Frage ftellen, insbesondere jene, die Theologie und Philosophie vermischen und er foll damit ben erleuchteten Vertretern der Bernunft die Bahn frei machen 6). Rur dürftig verhüllt, tritt ber Rern des Bangen beraus: Ausrottung ber Religion durch die von radikalen Aufklärern gegangelte Staatsgewalt; ber autonome Startgeift ift ber Sobepuntt,

<sup>1)</sup> Tract. eth. 13. — 2) Ib. 5. — 3) Ib. 6. — 4) Ib. 6. — 6) Ib. 13. — 6) Ib. — 7) Praef. fin. — 8) Tract. eth. 20.

in dem alle Fäden des sophistischen Gewebes zusammenlaufen. Die Art, wie die Religion, anfangs als noch als achtunggebietende Instanz anerkannt, dann dem Staate überantwortet und zur Bernichtung empfohlen wird, läßt das Ureil Lamberts ganz begründet erscheinen.

Schon hier zeigt sich, daß Spinoza kein echter Monist ist; ein solcher ist immer tolerant, tastet die Institutionen der Religion, auch wenn er über sie hinaus zu sein wähnt, darum nicht an, da er das All-Eine in jeder Form verehrt sehen will. Näher steht Spinoza dem Materialisten Hobbes, doch walten auch hier Unterschiede ob; Hobbes, der Bersechter des protestantischen Staatskirchentums, hat zwar auch in das Wesen der Religion nie eingeblickt, aber ist Menschenkenner genug, um das Bedürsnis der Menschen nach ihr in Anschlag zu bringen; sie gilt ihm als Aberglaube, aber als ein solcher, den der Staat gut thut mit Auswahl zu sanktionieren 1). Spinoza, der dem Glauben und dem Leben entsremdete Apostat der Spnagoge, will alles zerstören, was an die sacra potestas, deren Hand er gefühlt, erinnert, gleichviel was dann aus der Gesellsschaft wird.

Auch sein Hauptwerk: Ethica ordine geometrico demonstrata, geschrieben um 1662 bis 1665, nach seinem Tode 1677 herausgegeben, spist sich in der Berherrlichung des autonomen Startgeistes zu, wenn es auch als Metaphysit anhebt. Bon Gott, der Natur und dem Geiste, den Affekten und der Knechtung des Geistes durch sie wird doch nur gehandelt, um für die "Macht des Intellekts und die menschliche Freiheit", den Gegenstand des sünften Buches, den Unterbau zu gewinnen. Wenn in dem Traktate Gesch und Slaube entwurzelt werden, so wird hier der Gottesbegriff teils entleert, teils zur Materialität herabgezogen und der Kosmosbegriff zerstört, um dem mächtigen und freien Intellekte Raum zu schaffen. Das Absolute, deus sive natura genannt, ist nur die Wolkenwand, auf welche der Übermensch sein

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 5. Billmann, Geichichte bes 3bealismus. III.

Bilb projiziert, um einen gesteigerten Genuß seiner Selbstherrlichkeit zu haben. Die Abkehr von der Religion führt notwendig zur Selbstvergötterung, wie dies schon Spinozas großer, aber ihm sehr ungleicher Nationsgenosse Philon gesehen hatte: "Wer Gott ausweicht, hebt diesen als Urgrund auf und macht sich zum Grunde von allem, was geschieht").

Der Weise Spinozas, der alle Affette, barunter die Bewunderung und die Liebe, hinter sich hat, der über gut und bose - niedere Borftellungen, die mit Rorperzuftanden zusammenhangen 2) - hinaus ift, sieht alles sub specie asterni, wie der jüdische Atheist mit einem, dem hl. Augustinus gestohlenen Ausbrucke fagt; er gewinnt an Gott gleichsam einen universalen Sebapparat ober ein fünftliches Oberlicht, wodurch er erkennt, daß Alles Gins und Alles er felbft ift; er liebt fich mit Gottesliebe und in ihm liebt Bott fich felbft, weil er in dem Weisen seine eigene Bolltommenheit ertennt 2). Ein neuerer Spinogist formuliert dies Berhaltnis babin, daß Gott erft in dem jur hochften Stufe aufgeftiegenen Menichen felbstbewußte Perfonlichkeit werde, was er als Absolutes noch nicht war 4); den Worten nach weicht er von seinem Meister ab, aber giebt beffen Gedanken treffend wieder. Der Beise, mit Bewußtsein und Berfonlichkeit außgestattet, ber Sinnenwelt und ben Affekten seines Körpers enthoben, ift ohne Frage ein höheres Wesen als die gottliche Substanz, welche alles Inhalts bar und zudem in die Raumwelt eingewachsen ift. Treffend fagte J. Paul: "Ja, bas Gelbftbewußtfein ift bober und machtiger als ein ganges blind taubes Spinoga-All." So wird ber Sat ber Stoa, bag "Gott und der Weise einander bedürfen, wenn einer in ben Banntreis des anderen tritt" 5), noch weitaus überboten, benn bei Spinoga ist nirgend zu erseben, baß ber Beise Gottes bedarf, ber ja als ber Weltstoff oder ber Beltrahmen auch außer ftande mare, ihm irgend ein Bedurfnis ju er-

<sup>1)</sup> Leg. alleg. I, p. 93, Bb. I. §. 40, S. 606. — 2) Eth. I, append. fin. — 8) Ib. V, prop. 35 u. 36. — 4) David Strauß Glaubenslehre I, S. 507. — 5) Bb. I, §. 38, 5.

füllen. Das antite Heibentum entbehrte bei seinen Berirrungen doch nicht eines gewissen religiösen Instinktes, der erst hier vollftändig ausgetilgt erscheint.

Die Zeitgenoffen sahen in Spinozas Lehre Atheismus, und bies mit vollem Rechte; will man aber zugleich die Quelle bieser Berirrung bezeichnen, so wird man fie besser Autotheismus nennen.

3. Man hat mit Unrecht in der Kabbalah die Quelle der spinozistischen Spetulation finden wollen, diese ift ebenso antitabbaliftifd wie fie gefetesfeindlich ift. Die Rabbaliften wollen fich bom Gefete gar nicht entfernen, fondern in beffen Bebeimniffe einblicken; ihr Absolutes, das Ensoph, soll nicht Jehovah verdrängen, das Erquellen der Welten aus ihm foll nur ein anderer Ausbruck für das gottliche Schaffen fein, eine Dentweise, welche Spinozas Atheismus völlig fremd ift. Das Enjoph wird freilich auch: En, bas Richts, genannt und darin kommt ihm Spinozas Substanz nabe, aber bas Ur-nichts ift bort jufunftserfüllt, mit allem Dafein schwanger; es erbligt und funkelt und baraus entspringen bie Welten, diese find lebendig und vollfräftig fortzeugend und breiten fich in der Reihe der Sephirot organisch bin, alles Bestimmungen, welche auf Spinozas Substanz, die bald wie ein unterschiedloses Eines, bald ein Rehrichthaufen von Modi ift, keinerlei Anwendung finden. Die Welten der Rabbaliften find durch ein hierarchisches Band zusammengehalten, alles Niedere ift Abbild eines hoberen und wird von diesem hinaufgezogen, alles Materielle bat in einem Intellegiblen sein Richtmaß und feinen Schutgeift; bei Spinoza laufen die materielle und die geiftige Welt als Parallelen nebeneinander ber, ohne Berkehr, dem Bringip nach gleichwertig, in ber Durchführung unter Oberherrschaft des Materiellen. Die judische Bebeimlehre faßte die Materie als etwas mehr ober weniger Unreines, auf welches Gott nur burch Mittelalieder wirkt: Spinoza lehrte: Deus est res extensa und erhebt die Raumlichkeit zu einem Attribute Gottes 1). Die Rabbalah verschuldet zwar manche

<sup>1)</sup> Bgl. Bb. I, §. 12, 6 u. 7 u. §. 40, 5 bis 8.

Brrtumer ber Philosophie ber Renaffance, aber an ben ungeheuerlichen Absurditäten des anosvvaywyog — wie der Philolog Gravius in einem Briefe an Leibnig Spinoga nannte - bat fie feine Schuld. Ihre gange Dent- und Ausbrudsweise ift eine von ber sbinozistischen völlig verschiedene: dort berricht die Intuition vor. manchmal verstiegen und fehlgreifend, aber oft tieffinnig und fromm und in großartigen Bilbern fprechend; hier ertotet die Sophiftit jede Regung des Gemüts und der Phantafie; die Rabbalah hat trop mancher Berichnörkelungen und Spielereien, dant ihrem poetischen Juge, etwas Naturwüchfiges, bei Spinoza ift alles Absicht, Mache, Tendenz, er tennt teine hingebung an die Sache, weil er überhaupt gar feine Sache tennt; seine Absicht und Ansicht ift bas Dag ber Dinge und er muß, um die Willtur zu mastieren, jene mathematische Sautelei infzenieren, eine minder harmlose Spielerei als die Zahlenträumereien ber Rabbaliften und die ärgfte Mighandlung der Wiffenschaft, die einft an ber Wiege bes 3bealismus gestanben.

Die größten Gewaltthaten verübt ber judische Sophist an bem ohne bessen Beseitigung sein Werk gar nicht in Bang tommen tann, am Bottesbegriffe, bei welchem fatrilegischen Thun ihm leider manche Miggriffe Descartes' willtommene Sandhaben bieten, aber auch ältere migverftanbliche und leicht zu verbrebende Ausbrude Dienfte leiften muffen. Ru letteren gebort ber Begriff causa sui, mit bem das Spiel angebt. Umfichtige Metaphysiter, wie Suarez, hatten die Befahr gesehen, welche er in sich birgt: wird er positiv genommen, in bem Sinne, daß eine Ursache fich felbft verursacht, fo brudt er eine Selbftzeugung, ein Borausnehmen ber Thatigkeit vor bem Sein, eine fich felbst aktuierende Botenz, also einen unzuläffigen Bedanten aus 1). Dieser Ungedante ift nun Spinoza gerade willtommen: er fagt bie causa sui gleich Bott und gleich ber Roingibeng von Wesenheit und Dasein: Per causam sui intellego id, cujus essentia involvit existentiam?). Ihm ift also das Dasein Gottes eine Wirtung von deffen Wefen-

<sup>1)</sup> Bgl. oben §. 90, 4, S. 117. - 2) Eth. I, def. 1.

heit; der Begriff des actus purus ist a limine abgewiesen; Gottes Wesen ist Potenz, die sich in seiner Existenz selbst aktuiert hat. Auch als verschlagenen Fälscher lernen wir Spinoza gleich am Eingange seines Labyrinthes kennen: der fromme Gedanke des ontologischen Beweises: Gottes Wesenheit schließt sein Dasein ein, d. h. ist der Erkenntnisgrund dieses Daseins, erhält hier die Wendung: Gottes Wesenheit erzeugt sein Dasein, d. h. ist dessendung: Gottes Wesenheit erzeugt sein Dasein, d. h. ist dessendung; das Erkennen wird sophistisch ins Sein hinübergespielt; statt des richtigen Gedankens: Gott ist, weil er Gott ist, wird der falsche und verderbliche untergeschoben: Gott setzt setzt, wir erhalten statt des Brotes den Stein, statt des Fisches die Schlange.

Ein gleich trügerisches Spiel treibt Spinoza mit bem Subfangbegriffe, welcher einem unbeirrten Denter die dingliche Selbständigkeit, das por se esse, gegenüber ber Anlehnung ber Eigenschaften, die ein esse in alio haben, ausdrückt. Alteration Diefes Begriffes hatte Descartes begonnen, indem er Die Substanz als das schlechthin selbständig Daseiende faßte: res quae ita existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum, mit willfürlicher Beseitigung der scholastischen Restriktion: tanquam in subjecto 1). Spinoza bat es nun leicht, den Begriff zum Ausbrucke des Absoluten hinaufzuspielen; er definiert: Per substantiam intellego id quod in se est, et per se concipitur2); sie ist ihm das unbeschräntte voraussetzungslose Sein, die absolute Bejahung ihrer selbst, ohne Determination, welche partielle Negation ware. Damit ist sie aber auch jedes Inhalts entleert; nes ist nichts da, was zu bejahen ware, es tann nur die völlige Ausleerung von Inhalt, die Regation jeglichen Inhalts bejaht werden; auf die Frage, mas der Inhalt des Insichseins der Substanz mare, tann daber nicht geantwortet werden ..; fragt man, was an ber Substanz vollkommen fei, fo tann nur negativ geantwortet werden: weil fie eben Nichts in sich hat, gehört auch nichts Unvolltommenes zu ihr" 3).

<sup>1)</sup> Oben §. 94, 3, S. 241. — 2) Eth. I, def. 3. — 3) Bolfelt a. a. O., S. 33.

Um uns einzureden, daß dieses Nichts Gott ist, schreibt ihm Spinoza unendlich viele ewige Attribute zu: Per Deum intellego ens absolute infinitum, hoc est, substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit. Diese unendlich vielen Attribute schrumpsen aber unversehens auf zwei: Denten und Ausdehnung, zusammen und sie können zudem der Substanz keine Erfüllung geben, da sie um nichts weniger inhaltsloß sind, indem auch bei ihnen jede Determination Regation wäre.

"Mit dieser Definition Gottes", heißt es bei Übermeg - Beinge, nift es Spinoza, der dieselbe mittels des Begriffes essentia involvens existentiam burch ben ontologischen Beweiß zu realer Gultigkeit erheben kann, nicht schwer, alles faktisch Borhandene in die Einheit ber Substang hineinzugiehen, wobei jedoch selbstverftandlich. wie bei allen seinen Baralogismen, ibm keineswegs eine sobbiftische Absicht, sondern nur eine unbewußte Selbsttäuschung gur Laft gu legen ift. Daß Gott als Substanz doch zugleich auch ens genannt wird, ift ein irreführender Ausbrud, der bie ber spinozistischen Definition der Substanz widerstreitende Borftellung einer konkreten Existenz nahegelegt ... Die spinozistische Umdeutung der religiosen termini ift irreführend 2)." So gewiß diese Umbeutung ein bewußtes Berfahren ift, fo gewiß tann von unbewußter Selbfttäuschung bei Spinoza nicht die Rede sein, vielmehr handelt es sich um berechnete Manober zur Entwertung und zwar in biefen Partieen zur Entleerung und Berflüchtigung des Gottesbeariffes.

Das Gegenstück dazu ist die Herabziehung des Gottes = begriffes in die Materie, wie sie in dieser Art noch nie unternommen worden war. Hier müssen wieder cartesianische Begriffe
die Mittel hergeben. Die unbedachte Bezeichnung der geschaffenen
Substanzen als Denken und Ausdehnung, welche Descartes vornahm,

<sup>1)</sup> Eth. I, def. 6. — 2) Grundrig ber Sechichte ber Philosophie III8, S. 116.

erleichtert das frivole Spiel außerordentlich: Denken und Ausdehnung werden einfach zu Attributen der einen Substanz gemacht: die res cogitans und res extensa sind eines und dasselbe, nämlich Gott. Beide Attribute drücken, unabhängig voneinander und gleichwertig, die ganze Substanz auß; alle Modi der beiden Attribute haben ihre Substanzialität in Gott; seine Immanenz macht die Gedanken zu Gedanken, die Körper zu Körpern.

Wollte man diesen Ungeheuerlichkeiten einen ontologischen Ausbrud geben, ber einigermaßen Sand und Bug bat, fo mußte es ber sein: Gott ift zugleich das formale omnium und das materiale omnium, die beiden Daseinselemente: Form und Stoff sind Seiten bes gottlichen Wesens; die Dinge sind, was fie find, durch Teil= nahme an biefen beiben Seiten. Das ift falich, aber einigermaßen benigerecht. Spinoza mar zu unwiffend, um diese ober eine ahnliche Faffung zu finden. Descartes hatte an Statt bes gebantlichen Dafeinselementes das Denten gesetzt und Spinoza folgte ihm. In dem Ausbrud Denken ift bann gang Berschiedenes ineinander gewirrt. Fragt man sich, welches Geistige ber Raumwelt parallel gesetzt werden konnte, so ift die Antwort entweder: das Bild berselben, sei es das vorausgebende in Gott, also die Ibee der Raumwelt, oder das nachfolgende in uns, also unser finnliches Weltbild; oder es ift die Antwort: ber Raumwelt ift eine Beiftes- ober Seelenwelt parallel: mo Raumliches ift, ift ein Beiftiges, wo Augeres, ein Inneres, wo Rorperliches, ein wie immer geartetes Bewußtsein. Satte Spinoza die Rabbalah verstanden oder vielmehr verstehen wollen, so hätte er aus ihr barüber Rlarheit ichopfen konnen, ba fie beibe Antworten tennt und getrennt gelten läßt; er unterläßt es, und es resultiert nun die unfägliche Bermorrenheit feiner Ausfagen über jenen Barallelismus, mobei er bald die eine, bald die andere Borftellungs-Möglich, daß hier "unbewußte Selbsttäuschung", weise annimmt. aus Unwissenheit hervorgegangen, vorliegt, wahrscheinlicher aber, daß die Sache mit Abficht im Dunkeln gelaffen wird, da die leitende Tenbeng ift. Gott in die Endlichkeit, und gwar gleichmäßig in die Raumwelt und in die Geifterwelt hinabzuziehen und aufzulöfen.

Beide gelten als toätern<sup>1</sup>); die Körper setzen als Modi die Raumwelt zusammen und diese ist ein Attribut Gottes, das heißt: ist er selbst von Seiten der Ausdehnung angesehen<sup>2</sup>); die endlichen Geister konstituieren den göttlichen: Omnes mentes simul Dei aeternum et infinitum intellectum constituunt<sup>2</sup>). Ein intellectus actu wird Gott abgesprochen, ebenso der freie Wille, der nur ein cogitandi modus ist: Hinc sequitur Deum non operari ex libertate et voluntatem et intellectum ad Dei naturam ita sese habere, ut motus et quies<sup>4</sup>). —

Bon den beiden Parallelen hält die materielle in der Durchführung besser stand, weil die ideelle zu tünstlich geleimt ist; zumal
in der Psychologie ist Spinoza ganz Materialist: das menschiche Individuum wird nach ihm ein solches durch das Beharren der Bewegungsverhältnisse der Massenteilchen das Beharren der Bewegungsverhältnisse der Massenteilchen wird jede Freiheit abgesprochen der Mochteilchen wird jede Freiheit abgesprochen der Mochteilchen zum dem Menschen wird jede Freiheit abgesprochen der Mochteilchen zu nicht die Schwärmerei sur die Materie als alleinigen Erklärungsgrund; sein Weiser und Tugendheld hat das Materielle hinter sich; dieses ist willtommen, um seine Überlegenheit über die Substanz, die darin befangen bleibt, zum Bewußtsein zu bringen; die Materie hat sür Spinoza nur Wert als Mittel, die Geistigkeit Gottes zu trüben, gerade wie die mystisch monistischen Aufstellungen nur dedurch Interesse sür ihn gewinnen, daß mittels ihrer die Gottesidee sich ihres Inhaltes entleeren läßt.

4. Das gegen die Religion gekehrte Philosophieren Spinozas muß sich auch gegen den jener verwandten Idealismus richten; die intellegiblen Mittelglieder, welche dieser zwischen Gott und Endlichkeit, Sein und Erkennen sindet, haben zwischen dem entwerteten Absoluten und dem autonomen Subjette keine Stelle und werden von dem Sophisten teils ignoriert, teils leidenschaftlich angegriffen. Daß er keine Ideeen im platonisch-augustinischen Sinne

<sup>1)</sup> Eth. I, prop. 21. — 2) Ib., prop. 25 coroll. — 3) Ib. V, prop. 40. schol. — 4) Ib. I, prop. 31 u. 32. — 5) Ib. II, Lemma, 3 nach prop. 13. — 6) Ib. II, 48.

tennt, versteht sich von selbst; das Wort Idee ist bei ihm gleichsbedeutend mit Borstellung oder Element des Borstellens. Zwar spricht er gelegentlich von einem 'exemplar humanae naturae, aber doch mit dem Beisaße: quod nobis proponimus 1); nach ihm also machen wir selbst das Ideal unserer Natur. Die Ideeenslehre der Scholassis war Spinoza nicht ganz unbekannt und in seinem Lehrstücke von den göttlichen Attributen liegen Trümmer davon vor; wenn er Raums und Geisterwelt in Gott setzt, so ist das eine Berstümmelung der idealen Ansicht, welche die Borbilder dieser beiden Welten in Gott verlegt.

Für die Intuition der Pothagoreer von der Sarmonie der Welt hat er nur Spott: Nec desunt philosophi, qui sibi persuaserint, motus coelestes harmoniam componere; man fönne baraus erfeben, daß fich jeber die Welt nach feiner Schabelfüllung aurechtlege: pro dispositione cerebri de rebus judicare?). Bahl und Daf gelten ihm, gleich ber Zeit, nur als auxilia imaginationis3). Eine gemeffene Bielheit kennt er überhaupt nicht, alle Bielheit in Raum und Zeit ift ihm nur Zerftudelung und Bereinzelung, entstanden aus der Negation, Erzeugnis der konfusen Imagination. Giner Form, die dem Körper Ginheit und Identität giebt, bedarf er nicht, dazu reicht das Anhalten der Bewegungsverhältniffe aus 4). Wenn er von einem Esse formale des menich= lichen Geiftes spricht, so ift der Ausdruck jedes Sinnes entleert, benn es wird diese formgebende Wesenheit als Anhäufung von ideae gebacht, weil ja ber ber Seele forrespondierende Rorper ein Saufen pon Raumteilchen ift 5).

Ausdrücklich bekämpft Spinoza den Zweckbegriff, welchen ihm die von den Philosophen aller Zeit vorgenommene Berknüpfung mit der göttlichen Weisheit verhaßt macht. Zwecke in der Natur zu sehen, verwirft er als Anthropomorphismus. "Spinoza weiß, daß der Zweckbegriff als Weltprinzip dem innersten Wesen seiner

<sup>1)</sup> Eth. IV, praef. — 2) Ib. I, app. — 3) Epist. 29. — 4) Eth. II, prop. 13. — 5) Ib. 15.

Philosophie widerstreitet; darum erklärt er mit aller Entschiedenheit der Teleologie den Arieg und spricht von ihr mit Widerwillen und Berachtung 1)." Er läßt nur die mechanische Naturerklärung gelten, bei der das Bolltommene das spätere, nicht das vorschwebende Erste ist: "Durch die Lehre vom Zwed", sagt er, "wird die Natur überhaupt umgestoßen; denn sie behandelt das als Wirkung, was in Wahrheit Ursache ist, und umgekehrt; sie macht das Frühere in der Natur zu dem Späteren und das Höchste und Volltommenste zum Unvolltommensten."

Die Annahme von Zweckursachen, heißt es bei ihm, hebt die Bolltommenheit Gottes auf, da, wenn Gott wegen eines Zweckshandelt, er etwas begehrt, womit gesagt ist, daß ihm etwas fehlt. Der leeren und öden Substanz kann freilich nichts fehlen, weil ihr Alles sehlt. Man hat treffend die spinozistische Substanz mit der Löwenhöhle verglichen, in die viele Spuren hinein, aber keine mehr heraussiuhren; aus ihr kann nicht einmal etwas emanieren, ausstrahlen, geschweige als Zweckstung hervorgehen. —

Die idealen Prinzipien dienen den echten Denkern zur Erklärung des Berhältnisses von Sein und Erkennen. Bei Spinoza ist diesem Probleme von vornherein der Boden benommen; Erkennen und Sein sind zwei parallele Reihen, zwischen deren Gliedern eskeiner Bermittelung bedars: Ordo et conexio idearum idem est, ac ordo et conexio rerum. Der Kreis in der Raumwelt und die Borstellung des Kreises, idea circuli, sind eine und dieselbe Sache, quae per diversa attributa explicatur. Die Schwierigkeit, daß die Borstellung eines Kreises in vielen Köpfen ist, obwohl er selbst nur einmal da ist, und anderseits in einem Kopfe viele Borstellungen von Kreisen sind, bekümmert den Sophisten nicht im Geringsten. Ebensowenig die andere, wie denn der Irrtum möglich sei, wenn Welt und Weltbild nur zwei Seiten einer Sache sind. Er greift, wo sich solche Verlegenheiten geltend machten, mit der

<sup>1)</sup> Bolfelt, a. a. O. — 2) Eth. I, app. — 3) Ib. II, prop. 7. — 4) Ib. Schol.

größten Recheit zu Bestimmungen, welche sein System vollständig außschließt. Wir treffen unter den einleitenden Säten der "Ethik" das Axiom: Idea vera dedet cum suo ideato convenire"), das aus irgend einem scholastischen Lehrbuche ausgeschrieben ist; danach giebt es ein ideatum, einen Borstellungsinhalt, an dessen Bewältigung unser Borstellen arbeitet, dem es sich angleichen, aequare, soll, also nicht eo ipso angeglichen ist. Dieselbe richtige, aber sür Spinoza unannehmbare Ansicht liegt dem Ausdrucke, mit dem er durchgängig operiert: idea adaequata und inadaequata, zu Grunde, der ja die scholastische Lehre von der aequatio oder assimilatio intellectus ad rem intellectam zur Borausesetzung hat.

Daß er damit Früchte von fremden Bäumen pflüdt, entgeht ihm nicht gang und er sucht auch nach Beftimmungen, die feinem Sophismengewebe homogener find. Es muß Descartes' Bestimmung der Wahrheit als klares und bestimmtes Erkennen herhalten, aufgebutt durch Reminiscenzen aus der Ideeenlehre: Mons nostra, quatenus res vere percipit, pars est infiniti Dei intellectûs; adeoque tam necesse est, ut mentis clarae et distinctae ideae verae sint ac Dei ideae 2). Das quatenus ist ber Zauberstab, mit bem Spinoza alle tosmologischen und erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten bannt. hier foll nur ber mahrheiterkennende, flare und beutliche Borftellungen besitzende Beift ein Teil bes göttlichen Intellektes sein; anderwarts heißt es, daß alle Beifter ohne biefe Ginfchräntung biefen Intellett tonftituieren 3). Sier sollen die Ideeen Gottes das Mag der menschlichen während diese selbst boch nur Mobi des göttlichen Dentens sind, also dieses ihnen jederzeit, auch beim Irren und Berfehlen, immanent ift.

Von der Beziehung der Vorstellungen auf ihren Inhalt sucht sich der Sophist los zu machen, indem er diejenigen von ihnen als wahre bezeichnet, welche alle Eigenschaften und Bezeichnungen der

<sup>1)</sup> Eth. I, ax. 6. — 2) Ib. II, prop. 43 schol. — 8) Ib. V, prop. 40 schol.

wahren Idee in sich haben: Per ideam adaequatam intellego ideam, quae, quatenus in se, sine relatione ad objectum consideratur, omnes verae ideae proprietates sive denominationes intrinsecas habet. Dico intrinsecas, ut illam secludam, quae extrinseca est, nempe convenientiam ideae cum suo ideato 1). In dem secludam säßt er uns in die ganze Willfür seiner Mache einen Einblick thun; ausschließen muß er freisich die Beziehung auf das Objekt; was dann bleibt, ist die hohle Ruß: Wahr ist, was ganz wahr ist, die mit den Flittern der proprietates und denominationes bergoldet wird.

In einer älteren Schrift Tractatus de intellectus emendatione, verfaßt um 1656, werden mabre und faliche Borftellungen dadurch unterschieden, daß erstere de natura entis cogitantis find, lettere aber daber ftammen, dag wir nur ein Teil eines bentenden Wefens find, beffen Gedanten teils unverfürzt, teils fludweise unseren Beift tonftituieren: quod pars sumus alicujus entis cogitantis, cujus quaedam cogitationes ex toto, quaedam ex parte tantum nostram mentem constituunt?). Dieser Bebante ift - was Spinoza kaum gewußt - averroistisch und gehaltvoller als Spinozas eigene Produktionen: ber göttliche, thatige Berftand tommt in uns in ben mabren Ertenntniffen jum Durchbruch, mahrend die falichen in unserer Besonderheit ihren Grund Aberroes kennt aber einen intellegiblen Inhalt als Daß aller Erkenntniffe und Spinoza kann ihm barin nicht folgen, so baß auch diese Entlebnung eine unrechtmäßige ift. Es ist bezeichnend. daß sich der Sophist angesichts der 3dee der Wahrheit frummt und windet, die verschiedensten Ausflüchte versucht, um ichließlich die Ohnmacht der Lüge zu erfahren.

5. Die Folge der Leugnung der idealen Prinzipien ift immer und überall das Zerfallen des Gegebenen in ein underbundenes Bieles, dem ein leeres, machtloses Gines

<sup>1)</sup> Eth. II, def. 4. — 2) Tract. de em. int. Scrip. Spin. phil. ed Gfroerer 1830, p. 510.

gegenüberftebt; bei ber Willfur und Gewaltthatigfeit bes tendenziosen Philosophierens Spinozas gestaltet fich bei ihm diese Rluft weit klaffender als bei anderen Monisten. Es ift das Berbienft Johann Bolkelts, fie als ben "Fundamentalwiderspruch bes Spftems" aufgezeigt zu haben 1). Schon früher hatte man ben Widerspruch in dem Begriffe der Attribute bemerkt 2); diefe geboren entweder realiter jur Subftang ober fie find nur unfere Auffaffungsweisen berjelben; in erfterem Falle ift nicht abzuseben, wie sich die Attribute: Denten und Räumlichkeit, überhaubt von ber Substang abbeben follen; fie ift ja indifferent für dieselben; nur insoweit das Attribut ein in se esse und per se concipi ift, gehört es zur Substanz und fällt somit gang mit ihr zusammen; im anderen Falle werden die Attribute zu Formen unferes Borftellens und laffen die Subfang gang unberührt's). In beiden Richtungen tappt Spinoza, aber ba ihm die Subjektivierung bes Gegebenen nicht genehm ift, balt er fich zumeift an die erfte und faßt die Attribute real; aber bie Substanz bietet ihm bazu feine Sandhabe. "Nachdem ber Subfanz zuerft aller Inhalt und Unterschied genommen und sie zu einem weienlosen, traftlosen Sein gemacht murbe, ift jeder Wesensunterschied, ber fie trifft, eine Aufhebung Diefes ihres Begriffs ... Indem fie fein Mittel hat, die ihr durchaus fremden Machte der Unterschiedenbeit und Negation fich zu affimilieren, wird fie von ihnen zerriffen und in ihrem Wefen vernichtet; Die Ginheit ber Substang geht gu Brunde; die Attribute treten an die Stelle der Substang; fo viel Attribute, in fo viel Gestalten zeigt fich bie nun gerfallene Substang. Erdmann hat recht, wenn er fagt, daß berjenige, ber Spinozas Attribute durchaus für Wefenbestimmtheiten ber Substang auffaßt, dazu kommt, seine Lehre als Bolytheismus zu fassen." Berfallen halt nun bei den Attributen nicht ftill, sondern geht auf

<sup>1)</sup> In der vorhergenannten Schrift: Pantheismus und Individualismus im System Spinozas. Leipzig 1872. — 2) J. E. Erdmann, Grundsbegriffe des Spinozismus in den Bermischten Aussagen 1846, S. 118 bis 192, und im Grundrif der Gesch. der Philosophie II, §. 272 f. — 3) Bolkelt, a. a. O., S. 43. — 4) Das. S. 41.

bie modi und die Individuen über; es giebt keinen Reif, der sie bindet, da die Substanz, so zu sagen, entstront ist, wenn man in ihr auch nur einen realen Unterschied bestehen läßt: "Wir haben dann zwei Welten, die den totalen Gegensatz zu einander bilden, die Substanz, als bloße Einheit ohne jede innere Vielheit und Unterscheidung, und die Welt der Individuen, als bloße Vielheit ohne jede innere Einheit. Da beide Welten sich als reine Extreme zu einander verhalten, so reicht keine von ihnen in die andere hinein . . . Spinoza konnte natürlich nie dazu kommen, diesen Dualismus auszusprechen. Dann wäre er sich des Widerspruchs als solchen bewust geworden und damit zugleich über sein eigenes System, über die ihm eigene Art zu denken, hinausgegangen; er wäre nicht mehr Spinoza" 1) — und es wäre, sügen wir hinzu, der neueren Spekulation und dem modernen Wesen eine der beschämendsten Verirrungen erspart geblieben.

Das Wort Erdmanns über den Polytheismus ist inhaltsschwerer, als er es meint: dieser ist der Doppelgänger des Pantheismus und mit Recht, wenngleich unwillkürlich, wird an den heidnischen Boden, auf dem sich der Spinozismus bewegt, erinnert;
nur ist es hier nicht naturwüchsiges, sondern aus Haß gegen den
Monotheismus wiedererwecktes Heidentum, mit dem wir zu thun
haben, und daher ist das Spiel mit dem Einen und Vielen nicht
so harmlos, wie es uns Platon bei den Herakleiteern schildert.
Die Rektisikation des Irrtums ist aber die gleiche, die Platon giedt:
das höchsie Prinzip liegt außerhalb des Gegensaßes von Einem
und Bielem und ist das Bestimmende für das Zusammenwirken von
Form und Stoff; in den Ideeen, Formen, Zwecken liegt das die
Gegensäße vereinende Band.

Zu dieser Anschauung dringt Bolkelt nicht vor, ebensowenig zu dem Verständnisse der Wurzel aller dieser Irrtümer in der Irreligiosität Spinozas; erst wenn dies geschieht, kann man den ganzen eklen Rattenkönig von Widersprücken aus seinem Neste heben.

<sup>1)</sup> Bolfelt, a. a. O., S. 59. — 9) Bb. I, §. 26, 1, oben §. 93, 4.

Auf ben Grundwiderspruch bes Spinozismus fällt auch ein Licht, wenn man ihn bom Standorte des Problems bon Realis. mus und Rominalismus betrachtet. Wenn Spinoza bie Subftang als hochftes Bringip aufftellt, so treibt er im Fahrmaffer bes extremen Realismus; ber allgemeinfte Begriff muß bann ben größten Seinsinhalt haben; jede Spezialifierung ober Determination ift eine Sinbuke an Realität; die Borftellung des Vartikulären und Einzelnen ift inadaquat, weil auf konfuser Imagination beruhend; fie wird nur durch Auffleigen jum Allgemeinen abaquater: Illa quae omnibus communia, quaeque aeque in parte ac in toto sunt, non possunt concipi nisi adaequate 1). notiones communes find somit ein wertvoller Besitz, der allen Menfchen gutommen muß. Sie geben auf bas ben Dingen immanent Gemeinsame, b. i. auf Gott und beffen Attribute; fie werben in ber Realbefinition fixiert, welche die Wesenheit der Sache sucht: inservit ad rem cujus essentia quaeritur, cin objectum determinatum hat und darum mahre Erkenntnis giebt 2). eignet fich Spinoza auch richtige realistische Anschauungen an.

Allein sein Denken kann unmöglich diesen Weg einhalten. Es hat einen Zug zum Nominalismus, vermöge der vorher erwähnten Unklarheit über das Berhältnis der Substanz zu ihren Attributen. In dem Gefühle der Unhaltbarkeit der realen Attribute einer entleerten Substanz — dunkle Gefühle großer Mißgriffe sind dei dieser Gattung von Philosophen die einzige Form, in der sich der Rest von Wahrheitssinn äußert — in diesem Gefühle spricht er gelegentlich die Attribute dem vorstellenden Geiste zu: Per substantiam intellego id quod in se est et per se concipitur... idem per attributum intellego, nisi quod attributum dicatur respectu intellectüs, substantiae certam naturam tribuentis. Also in die leere Substanz legen wir die Attribute hinein; die Begriffe von Denk- und Raumwelt sind nach Inhalt und Form un ser Erzeugnis; natürlich die übrigen Allgemeinbegriffe nicht

<sup>1)</sup> Eth. II, prop. 38. — 2) Ep. 27. — 3) Ep. 27, s. fin.

minder: der objektive Realbestand ift die leere Substanz. Das ift ftrifter Nominglismus, junachst noch verschämter; aber es wird ibm Mut zugesprochen und Verschämtheit ift Spinozas Sache nicht. Bei Descartes und den Physitern, denen der judische Dilettant ja jo gern lauschte, fand er nur Nominalismus und Deklamationen gegen bie Transcendentalien und Universalien, die ihn antrieben, fich in Ahnlichem zu versuchen. In einem Scholion, sichtlich einer nachgetragenen Ginlage, zeigt er feinen Gifer, hinter ber Mobe ber Beit nicht gurudgubleiben. Er weift ben subjettiven Ursprung ber tormini transcendentales: ens, res, aliquid, nach. Sie entstehen baraus, daß der menfoliche Rorber bermoge feiner Begrengtheit Bilder ber Dinge nur in bestimmter Zahl aufnehmen und auspragen (distincte formare) tann; wird über diefes Quantum hinausgegangen, so fangen die Bilber an, sich zu verwirren (confundi) und bei noch weiterer Anschoppung werden fie einen totalen Wirrwart bilden (omnes inter se plane confundentur); dann wird ber Beift alle Körper verworren und ohne jede Unterscheidung vorftellen und unter einem Attribut zusammenfaffen, welcher Art die Attribute ens, res find. Diese Ausdrude bezeichnen die allerverworrenften Borftellungen (ideas summo gradu confusas). Aus ähnlichen Urfachen find nun auch die Begriffe, welche wir universales nennen, entstanden, wie Menich, Pferd, Bund u. f. w. Sie werden nicht von allen in gleicher Weise gebildet, sondern variieren nach der Sache, die ben Rorper affigiert und ber größeren ober geringeren Leichtigkeit, mit welcher ber Geift porftellt ober fich erinnert; fo benten manche ben Menichen als aufrechtgebendes Wefen, andere als des Lachens fähiges, andere als vernunftbegabtes Ameibein ohne Federn: et sic de reliquis unusquisque pro dispositione sui corporis rerum universales imagines formabit. Quare non mirum est, schließt "ber große Denter", quod inter philosophos, qui res naturales per solas rerum imagines explicare voluerunt, tot sint ortae controversiae 1).

<sup>1)</sup> Eth. II, 40, schol. 1.

Daß fo nur ein Senfualift, welcher in den Sinnesmahrnehmungen flare und bestimmte Borftellungen findet, fprechen tann, nicht aber ein Intellettualift, dem diese lediglich Brodutte tonfuser Imagination find, sagt fich ber turzsichtige und unwissende Mann nicht. Er behauptet ganz unbefangen: Die Wahrnehmungen find tonfus, und: die Begriffe find erft recht tonfus; nur bas Gine fieht er nicht, daß er tonfus ift. Die Begriffe: Seiendes, Ding, Etwas follen der an Berdauungsbeschwerden leidenden Phantafie entstammt jein und das Sublimat aller Berworrenheit darftellen, aber die Begriffe der Substang und ihrer Attribute sollen als Realpringipien der Philosophie gelten. In so plumper Beise mar noch bei teinem, felbft bem ungeschulteften Bhilophafter, ber Realismus in ben Rominalismus umgeschlagen, wie hier, wo tendenziöse Berblendung und jämmerliche Unwiffenheit wie nie zubor einen Bund eingegangen find. Es ift - joll man fagen ein fläglicher ober genugthuender Anblid, diefes fteuerlose Umtreiben des Startgeiftes auf den Wogen ber Meinungen, diefes Stolpern bes fuhnen Bergfteigers über feine eigene Sowelle anzusehen; traurig nur, daß man einen Stumper folder Art solange für einen Biloten ober Führer gehalten bat.

6. Daß der Spinozismus aller Wissenschaft die Sehnen durchschneidet, ist Tieferblickenden nicht entgangen. Hamann nannte ihn in seiner derben Weise: "den Straßenräuber und Mörder der gesunden Vernunft und Wissenschaft"). J. E. Erdmann giebt zu, daß mit Beseitigung des Zweck- und Ursechbegriffes der Zugang zur sittlichen und natürlichen Welt versperrt wird; aber er sindet den Grund zu dieser Berarmung nur in Spinozas Überschäung der Mathematik: "Jeder Gesichtspunkt, der sür den Mathematiker nicht da ist, wird von Spinoza ausdrücklich als ungehöriger verworfen... Wie der Raum die Figuren weder bezweckt, noch bewirkt, wohl aber bedingt, so giebt es sür Spinoza keinen anderen Begriff des Bedingten, als daß es ein Anderes voraussetzt: conceptum alterius rei involvit"). Damit wird die Starrheit

<sup>1)</sup> Bgl. unten §. 110, 3. — 2) Grundriß II3, S. 49. Billmann, Geschichte bes 3bealismus. III.

Spinozas mit Unrecht ber Größenlehre aufgeburbet; batte er bie Beftrebungen ber Mathematiter seiner Zeit gefannt und verstanden, fo hatte er gewußt, daß fie gerade auf das Berftandnis ber Genefis ber Größengebilbe ausgehen, also gar nicht bloge Bedingtheit, fondern hervorbringung ins Auge faßten; berart ift Descartes' analytifche Geometrie 1), noch mehr Leibnig' Methode ber minimalen Infremente, die zwar Spinoza noch nicht vorlag, die aber burch ähnliche Betrachtungsweisen längst verbreitet mar 2). Der Dilettant verstand eben nur Eutlid und auch diesen schlecht, sonft murbe er beffen Spnthesis tombinierbarer Elemente nicht auf die ontologischen Begriffe übertragen haben; wer von Substanz, Attribut, Modus u. f. w. reden will, wie Guflid von Bunkten, Linien, Alächen u. f. w., versteht weder Mathematik noch Metaphysik; die besseren Denker enthielten sich bei aller überschätzung der Mathematik doch wohlweislich, ein umfassendes Experiment ber Anwendung von beren Methode auf die Philosophie zu machen.

Spinoza kennt gar kein Forschen, kein Ergründen eines Sachverhaltes, noch weniger das Begreifen eines organischen Inhaltes
oder gar das Berfolgen einer Genesis im Intellegiblen. Bon
seiner Lehre gilt, was J. H. Löwe treffend von seiner Liebe sagt:
"sie ist kein leuchtender, wärmender Strahl, sondern ein aus Berstandesrestegen künstlich gewobener Schein, der kalt und bleich über
einer Sinöde liegt; denn überall, wo man in dieses Gerüst von
Ariomen, Definitionen, Demonstrationen, Corollarien und Scholien
tritt, fühlt man sich wie in eine ägyptische Totenstadt versest. Rein
Hauch durchweht diese verschlungenen, stets auf sich selbst zurückgebogenen Gänge, kein Atem regt sich in diesen schemenartigen
Gebilden,... welche einem gefrorenen Wasserfalle gleichen").

Spinoza kennt keine Natur und keine Naturwissenschaft, weil ihm die Dinge, an die Substanz gehalten, wertlose, durch Regation erzeugte, gar nicht zum Dasein berechtigte Gebilde sind, für sich

<sup>1)</sup> Oben §. 88, 2. — 2) Oben §. 87, 2. — 3) 3. D. Lowe, Die Philosophie Fichtes, 1862, S. 320.

betrachtet aber eine gesetz und finnlose Maffe bilben; benn "bas Individuum bat teinen Salt in der Gattung, es ift in sich gegrun= bet, in seiner Isoliertheit absolut"1). Den Zugang gur organischen Ratur verlegt sich Spinoza durch die mechanische Ansicht, welche tein Banges vor den Teilen, ja überhaupt tein Banges, sondern nur Anhäufungen von Teilchen tennt. Die Geschichte ift Spinoza verschlossen, weil ihm die Reit nur ein auxilium imaginationis ist: ber Gebante, aus ber Geschichte zu lernen, mußte ihm bare Thorbeit erscheinen, zumal aus ber Geschichte ber Philosophie, die ja, wie wir gehört haben, bei ber verschiedenen Rörperkonstitution ber Philosophen und der baraus resultierenden Begriffsbildung nichts als widersprechende Meinungen zu Tage gefordert hat, also nur eine pathologische Erscheinung ift. Schon als Nominalist kann es Spinoza zu keinem Begriffe ber Wiffenschaft bringen, ba nach ihm das Allgemeine ja auf der konfusesten Imagination beruht; als Realist aber ebensowenig, da sein Brinzip als Erkenntnisgrund ebenso steril ift, wie als Seinsgrund. Die ernftliche Durchführung feiner Dentweise wurde alles Forschen ftill stellen, die Wissenschaft hopnotisieren, den Ertenntnistrieb ertoten.

Wie Spinoza selbst die Wissenschaft betrieb, zeigt die Masse von widersprechenden Aufstellungen, die er aufnahm, ohne nach ihren Boraussetzungen zu fragen, die Gewaltsamkeit, mit der er die ihm unliebsamen Konsequenzen beiseite warf, das Tasten und Tappen im Dunkel, wie es uns so vielsach entgegengetreten ist. Eine Probe von seiner Art, vorgefundene Gedanken aufzugreisen und zu verstümmeln, soweit sie ihm nicht passen, giebt ein neuerer Spinozaforscher, Freudenthal, in dem Aufsate: "Spinoza und die Scholastit"). Er bemerkt, daß Spinoza sich in den Propositionen über die Ideen in Gott die Scholastiter stützt, und sich dabei "in einem ursprünglichen fremden Gedankengange bewegt". Der erste

<sup>1)</sup> Boltelt, a. a. D., S. 65. — 2) In den "Philosophischen Aufjägen", E. Zeller gewidmet. Leipzig 1887, S. 85 bis 138. — 3) Eth. I, prop. 3 u. 4.

jener beiben Sage lautet: "Es giebt in Gott notwendig eine Ibee von feiner Wesenheit und von allem, mas aus seiner Wesenheit notwendig folgt", und er wird bamit bewiesen, baf Gott Unendliches auf unendliche Weise benten, also auch die Idee seiner Wesenheit bilben tann, und weil er es tann, es auch thun muß. Der folgende Satz lautet: "Die Idee Gottes, aus der Unendliches auf unendliche Beisen folgt, tann nur eine fein", und als Beweis bafür wird aufgestellt, daß Gottes Berftand nur beffen Attribute und Affektionen jum Inhalt habe und, weil Gott ein einiger ift, auch beffen Borstellung nur eine ift. Freudenthal findet den ersten Beweis erzwungen. "Es ift boch ein schwächlicher Beweis, ber, weil im Begriffe des Denkens auch die Möglichkeit einer Idee Gottes liegt. diese Idee als notwendig in Gott vorhanden sett", und er debnt bies Urteil auch auf ben zweiten aus: "Weil ber unendliche Geift nichts als Attribute und Affektionen Gottes umfaßt und Gott einzig ift, foll auch die 3bee Bottes eine einzige fein. Dier ift offenbar eine Qude, welche von bem icholaftifden Sate ausgefüllt wird, daß die 3dee Gottes mit seiner Wesenheit identisch ift; benn mit Sulfe bieses Sages tonnen wir allerbings mit Recht von ber Einigkeit Gottes auf die Einigkeit ber 3bee ichließen 1)." - In bem Scholastifer also, ben Spinoga bier ercerpiert, streicht er jenen Sat einfach meg, ohne sich Rechenschaft zu geben, daß bann ber Busammenhang aufgehoben wird, ben er burch seine Sophismen wieber herzustellen fich zutraut. Dag es aber gerade ber Sat von ber Roinzidenz von Gottes Wesenheit und Wissen ift, den er beseitigt, ist bezeichnend, weil dieser auf die sapientia divina führt, der allerdings ber Sophist aus bem Wege zu geben allen Grund hat.

7. Der Spinozismus ift nicht bloß das Grab der Wiffenschaft, fondern auch der Tob der Moral. Die Sinnesart des Mannes ließ, was ihm etwa das realistische Element seiner Gedankenbildung

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 135. Berwiesen wird auf S. Thom. Sn. Theol. I, 15, 2.

zur Bewinnung einer sittlichen Weltansicht batte gemabren können, wie ben Guterbegriff u. a., nicht zur Entfaltung tommen. in ber Moral rabitaler Nominalift. Die Begriffe bon gut und boje, Berdienst und Schuld, Lob und Tabel, Ordnung und Unordnung, schon und haglich, gelten ihm als von uns gemachte, und nicht bloß dies, sondern als Borurteile, praejudicia 1), in denen Buftande der Einbildung für die Dinge felbft genommen werden; fie stellen nach ihm ein Gewebe von Irrungen und Digverftandniffen dar, deffen Beseitigung die Aufgabe des erleuchteten Beisen ift, wobei ber Zusammenhang biefer Borftellungen mit ben religiösen gar nicht verschwiegen wird. "Die Menschen haben, mas zum Wohlsein und zur Gottesverehrung bient, gut genannt, bas Gegenteilige bose; und weil die Leute, welche die Ratur ber Dinge nicht begreifen, auch nichts über die Dinge aussagen, sondern diese nur imaginieren und Einbildung für Berftandnis nehmen, so bermeinen fie, es lage eine Ordnung in den Dingen, gleich untundig dieser und. ihrer felbst ... Nur darum, weil uns genehm ift (grata sunt), was wir leichter borftellen tonnen, ziehen bie Menschen bie Ordnung ber Unordnung vor, als ob die Ordnung etwas in der Ratur mare, abgesehen von beren Beziehung zu unserer Einbildung; und fie sagen, Gott habe alles in einer bestimmten Ordnung geichaffen, merten also nicht, daß fie damit Gott felbst 3magination auschreiben." "Obwohl die menschlichen Rörber in vielem übereinftimmen, so geben fie in vielem anderen auseinander und darum erscheint das nämliche dem einen aut, dem anderen bose, dem einen ordnungsmäßig (ordinatum), dem anderen ordnungswidrig (confusum), ift es bem einen wohlgefällig (gratum), bem anderen mißfällig (ingratum)... Es ist ein allbekanntes Wort: Quot capita, tot sensus; jeder macht seinen Sinn geltend, die Berschiedenheit des Gehirns ift fo groß, wie die des Gaumens." Man bort beraus, daß, wer so rebet, selbst mit ber Lebensordnung ger-

<sup>1)</sup> Eth. I, app., wofelbft auch bie im folgenden angeführten Stellen.

fallen ist; aus diesen kraffen Behauptungen spricht ein schiffbrüchiger Autonomismus.

Jeber hat nach Spinoza das Recht, zu ftatuieren, mas gut und bofe ift, weil er an bem Rugen ober Schaben, ber ihm baraus erwächft, einen untrüglichen Dafftab bat: "Je mehr ein jeber feinen Rugen (suum utile) ju suchen, bas ift fein Dafein zu erhalten, unternimmt und vermag, um fo mehr ift er mit Tugend begabt; dagegen so weit jemand seinen Ruten, das ift die Erhaltung seines Daseins, hintansett, so weit ift er seiner nicht machtig (impotens)"1). "Gut ist bas, wovon wir gewiß sind, bag es uns nütt; boje, wobon wir gewiß find, daß es uns an ber Erlangung eines Gutes bindert 2)." Wenn Spinoza von Gutern fpricht, fo find es nur Buftande bes Subjetts, Die er meint, haufig fagt er gusdrudlich: Buftande unferes Körpers. Für erlaubt erklart er, was zu vernünftiger Lebensführung dient; "was da hindert, daß der Dlensch seine Bernunft vervolltommne und ein vernünftiges Beben genieße, nur bas nennen wir bofe" 3). Auch bier fpricht ber Apostat; das Bose find ihm die Satungen ber Religionsgesellschaft, bie ihn ausgestoßen. Sein Trot tommt zum Ausdrucke in ben berüchtigten Aussprüchen über die Demut und Reue, Gefühle, die er bor anderen Brund hatte, herabzuwürdigen, um fie fich fern zu halten. "Die Demut, humanitas, ift keine Tugend; fie entspringt nicht aus der Bernunft; sie ift eine Traurigkeit, die daher entfpringt, daß der Menich seiner Impotenz inne wird4)." Das Wort impotentia ift dem Sophisten ein besonders willtommener Ausdruck, weil es zugleich Machtlofigkeit und Mangel an Selbstbeberrichung, Schwäche gegen seine Reigungen ausbrückt, was gestattet, auch bie beiben Begenfage: Dacht und Selbftbeberrichung, ju identifizieren. Bon der Reue, poenitentia, beißt es: "Gie ift feine Tugend, entspringt nicht aus der Bernunft, sondern der, welcher eine That bereut, ift boppelt elend und impotent" 5).

<sup>1)</sup> Eth. IV, prop. 20. — 2) Ib. IV, def. 1 u. 2. — 3) Ib. IV, app. 5. — 4) Eth. IV, prop. 53. — 5) Ib. 54.



Der Grundassett der Seele ist die Begehrlichkeit, cupiditas 1), ihre Befriedigung erzeugt das Bergnügen, laetitia, ihre Hemmung das Mißvergnügen, tristitia. Wie der Egoismus diese ganze Pseudomoral durchseucht, zeigen die Bestimmungen über die Liebe: wir freuen uns des Wohlseins dessen, den wir lieben, weil sein Wohlsein seine Macht erhöht und die Borstellung davon unserer Macht Zuwachs gewährt.

Wie bei solchem autonomen Egoismus ein Gemeinleben bestehen kann, macht dem Sophisten nicht viel Kopfzerbrechen: "Benn ein jeder zuhöchst seinen Nuten sucht, dann sind sich die Menschen gegenseitig am nützlichsten; denn je mehr jeder bestrebt ist, seinen Nuten zu suchen und sich zu erhalten, um so mehr Tugend hat er und um so mehr Macht, nach den Gesetzen seiner Natur zu handeln, das ist:-nach der Führung der Vernunft zu leben; nun vertragen sich aber die Menschen naturgemäß am besten, wenn sie nach der Führung der Vernunft leben, also werden sie sich gegenseitig am nützlichsten sein, wenn ein jeder zuhöchst seinen Nuten sucht, was zu beweisen war"3). Hier haben wir eine Probe eines Beweises more geometrico; daß dabei alle Vegrisse in ihr Gegenteil verkehrt werden, thut ja der Stringenz desselben keinen Eintrag.

Spinozas Biographen versichern uns in aufdringlicher Weise, daß sein Privatleben tadellos gewesen sei, wobei sie das richtige Gefühl leiten mag, daß wir bei seiner Berbrechermoral auch ein schändliches Leben erwarten dürsen. Es mag sein, daß er nicht gelebt hat, wie er lehrte; aber darin zeigt sich sein Gegensatzum Weisen: dieser lebt, was er lehrt, seine Tugend ist der Reslex seiner Wahrheitserkenntnis.

In seinem Tractatus politicus, den Spinoza kurz vor seinem Tode 1677 versaßte, schließt er sich an Hobbes an — par nobile fratrum —, sucht dies jedoch, um seiner Originalität nichts zu vergeben, zu maskieren; er weicht von seinem Vorbilde darin

<sup>1)</sup> Eth. III, prop. 9, schol. — 2) Bolfelt, a. a. O., S. 68. — 8) Eth. IV, prop. 35, cor. 2.

ab, daß er den Staatsbürgern unter Androhung der Revolution die Freiheit der Überzeugung reserviert und die Macht der Regierung auf die Handlungen einschränkt; daß, wie beim Individuum, auch im Staate Macht und Recht dasselbe ist, gilt ihm als ausgemachtes Axiom. —

Bu ben Wibersprüchen, aus benen Spinozas Lehre gusammengewebt ift, gehört auch ber, daß für bas Individuum Freiheit gefordert wird, aber die Freiheit des Willens deterministisch verneint wird; jeder foll handeln durfen nach den Gesetzen seiner Ratur, aber nicht er handelt, sondern diese Gesetze handeln in ihm; er ift ja nur ein Modus der Raum - und Geifteswelt, die wieder nur Erscheinungen ber einen Substang find; neben bem fproden Autonomismus liegt der ftarrfte gatalismus. Das Subjett alles Handelns, des auten wie des bosen, ift das All Eine und hier tritt ber Frevel besonders zu Tage, der darin liegt, daß dieses All-Gine Gott genannt wirb. Dies emporte Manner, wie Bierre Baple, ber, obwohl Steptiter, boch barum nicht allen fittlichen Salt verloren hatte. Er sagt in seinem Worterbuche von Spinozas Lehre: "Sie ift eine Hypothese, die alle Extravaganzen überschreitet, die man nur ausheden tann; was bie heibnischen Dichter von Schändlichkeiten bem Jupiter und ber Benus nachgesagt haben, reicht nicht an die entsetliche Vorstellung heran, die uns Spinoza von Gott giebt; Die Dichter haben ihren Göttern boch nicht bie Gesamtheit ber Berbrechen und menschlichen Schwächen zur Laft gelegt; nach Spinoza aber giebt es für alles, mas Gend und Schuld. natürliches und sittliches Übel beißt, nur einen Sandelnden und Leidenden, Gott."

Danach ist das strenge Urteil, das ein neuerer Philosoph und Theolog über den Spinozismus gesprochen, ein vollberechtigtes: "Er ist das Grab aller Wahrheit der Vernunft und der abfolute Gegensag gegen die christliche Religion; in ihm konzentrieren sich alle falschen Ideeen des Jahrhunderts: der Naturalismus, der "Idealismus", der Rationalismus; ein trügerischer mystischer Hauch verbindet sich mit der falschen mathematischen Strenge,

um die sinnlosen und willfürlichen Behauptungen des Philosophen zu verhüllen... Man kann Spinoza nur folgen, wenn man auf das Grundgesetz des vernünftigen. Denkens verzichtet hat und man kann ihm nicht huldigen, ohne sich der Fälschung aller sittlichereligiösen Begriffe und des Mißbrauchs des Namens Gottes mitschuldig zu machen 1)."

<sup>1)</sup> B. Gaffner, Grundlinien ber Beschichte ber Philosophie, S. 842.

## Der unechte 3bealismus ber Englander.

1. Unter ben englischen Philosophen wird George Berteley als Bertreter des 3bealismus bezeichnet, weil er lehrte, daß es nur Ibeeen, b. i. Borftellungen, und Beifter, Die folche erzeugen, gebe. In der Berlegung des Standortes aus der Seinslehre in die Borftellungslehre hat er John Lode, ben Begrunder ber englischen Borftellungsphilosophie, jum Borganger und es bebarf ber Heranziehung von beffen Lehre, um Bertelens Aufftellungen zu verstehen. Wenn letterer es unternimmt, nicht blog bas Weltbild bes Individuums und fogar bas, in welchem alle Individuen zusammenftimmen, ohne ein objektives Rorrelat lediglich durch die Befetmäßigkeit ber menschlichen Erkenntnistraft zu erklaren, fo ichreibt er biefer eine Bolltommenheit zu, welche die Erfahrung weitaus überschreitet, und man tann seine Anschauung auch in biefem Sinne Ibealismus nennen, wobei freilich das Wort feinem ursprünglichen Sinne: Welterklärung aus idealen Seinsprinzipien, um nichts mehr angenähert wird, als in der zuerft angegebenen Bedeutung. unechte 3bealismus im Sinne eines übertriebenen Bertrauens auf die Rrafte des Menfchen und auf die Selbftregulierung ihrer Bethätigung charafterifiert nun auch die Moralphilosophie ber Engländer, die objektiver Gesetze und Rormen gerade so entbehren zu tonnen glaubt, wie Berteley eines die Ertenntnis mensurierenden Realbestandes, vielmehr hofft, daß die Triebe ber Menschennatur in ihrem Rusammenwirken die fittliche Welt berftellen werben. Die gleiche Anschauung führte Abam Smith

in der Nationalökonomie durch, indem er die Lehre aufstellte, daß das Streben der Einzelnen nach Wohlstand den geordneten Wohlstand der Gesamtheit zur Folge habe. Durch ihn wurde dieser englische "Idealismus" zu einem sozialen Prinzipe gestaltet und es gewannen so die Philosopheme der Engländer eine weittragende praktische Bedeutung.

Für ihre Darlegung ift Lodes Philosophieren jum Ausgangspuntte zu nehmen, ba biefes nach Form und Inhalt die ganze Gedankenbildung bedingt. Sein Hauptwerk An essay concerning human understanding erschien um 1690 in London, ist aber in ben Grundzügen ichon 1670 entworfen, und ber Autor macht uns in der Borrede felbst mit der Borgeschichte des Buches befannt, wobei er uns auch mit bankenswerter Offenheit über bas Niveau verständigt, auf dem fich sein Denten und Schriftstellern bewegt. Wenn Ariftoteles am Anfange seiner Metaphysif von dem den Menschen von Natur eingesenkten Wiffenstriebe spricht, den der Philosoph zur vollen Auswirtung zu bringen habe, so genügt es Lode, die Philosophie als Gegenstand angenehmer Unterhaltung zu betrachten. "Das Forschen bes Berftandes", sagt er in der Borrebe, "ist eine Art Faltnerei oder Jagd überhaupt, wobei das Jagen selbst nicht den kleinsten Teil des Bergnügens ausmacht", also sagen wir einfach: intellettueller Sport. Mit großer Selbstaufriedenheit erklärt Lode, daß dabei ber Jäger nie einen Fehlichuß thun wird: "Jeber Schritt, ben ber Berftand in bem Streben nach Ertenntnis borwarts thut, führt eine Entbedung berbei, welche wenigstens gur Beit nicht bloß neu, sondern auch die vorzüglichste ift; der Berftand urteilt, wie das Auge von den Objetten, nur allein durch seine eigene Anficht; alles, was er entbeckt, muß ihm Bergnügen gewähren, was ihm entgeht, macht ihm keine unangenehme Empfindung." Ein wissenschaftliches Gewissen, welches mahnt, sich nichts entgeben zu laffen, scheint Lode nicht zu tennen.

Betreffend die Beranlassung zur Abfassung des Buches berichtet er von einem Gespräche mit fünf bis sechs Freunden über einen ganz heterogenen Gegenstand, bei dem man sich durch Schwierigteiten aller Art in die Enge getrieben sah. Auf das einsache Mittel, sich über den Gegenstand besser zu unterrichten und dann weiter zu reden, scheint niemand gekommen zu sein, vielmehr stellte Lode die Ansicht auf, "daß wir einen ganz vertehrten Weg gingen und daß vor allen Spekulationen dieser Art eine Untersuchung über das Bermögen des Verstandes und über die Objekte, welche in seiner Sphäre liegen, unumgänglich notwendig sei". Also kein Eindringen in die Sache, sondern ein Sezieren ihres Bildes in unserem Kopse sollte Licht in das Dunkel bringen. Der Falkner geht doch wenigstens in Wald und Feld, um Vögel zu jagen, vielleicht thäte er besser, auch bloß seine Vorstellung von den Vögeln zu zergliedern und die Grenzen seines ornithologischen Wissens zu bestimmen.

hier liegt Descartes' Selbsterforschung bereits weit hinter uns; biefer suchte in sich nach klaren und beutlichen Borftellungen, um in ihnen das Objektive zu erfassen, vom Selbstbewußtsein schritt er zum Bottes- und Weltbewußtsein bor, fehlgebend, aber wenigstens ruftig schreitend. Die Lodeschen gentlemen schlenbern nur; sie sind gewiß, daß, was ihnen einfällt, neu und vorzüglich sein wird; von Zweifelsqualen find fie verschont; bie Sorge, wie man aus bem Ropfe, in dem nun die Philosophie ihre Wertstätte aufschlägt, in die Welt kommen werbe, liegt ihnen fern; diese Weltmanner find fich felbst Welts genug. Ihr Wegweiser Lode wandte nicht feine Zeit, wie Descartes, auf das Suchen einer Methode; neinige fluchtige, noch nicht verarbeitete Gedanken" wurden für die nächste Zusammentunft hingeschrieben, und auf Bitten ber Gefellicaft etwas ausgeführt. "Ich arbeitete", berichtet er treuberzig, "einige unzusammenbangende Teile aus, ließ die Untersuchung eine Zeitlang liegen, nahm sie wieder auf, nachdem es meine Gemutsstimmung und äußere Berhältniffe erlaubten, und brachte endlich in einer glücklichen Muße, welche bie Sorge für meine Befundheit mir verschaffte, bas Bange in die gegenwärtige Ordnung . . . Da ich zuerst die Feber ansette, glaubte ich alles, mas zu fagen mare, auf ein paar Bogen jusammenzufaffen; allein mit jedem Schritte vorwärts öffnete fic

eine Aussicht auf ein größeres Feld; neue Entdedungen führten mich immer weiter und so wuchs mein Buch unvermerkt zu dieser Größe an." Es erfolgte eben bei diesem philosophischen Lustwandeln etwas Ahnliches, was einem bei Spaziergängen passiert: man wollte nur einen turzen Gang machen und es wird unversehens eine kleine Tour daraus.

Daß man es vordem mit der Philosophie ernster nahm, ist Lode nicht unbekannt, aber ihr früherer Betrieb gilt ihm für unfruchtbar, wegen des "schulgerechten, aber zwecklosen Gebrauches von barbarischen, gezwungenen und unverständlichen Kunstausden". Es gelte, den Tempel zu stürmen, den sich Eitelkeit und Unwissenheit gebaut: "Schwankende und sinnlose Ausdrücke und Misbräuche der Sprache haben solange für Geheimnisse der Wissenschaft gegolten; rauhe und unglücklich angewandte Worte ohne viel Bedeutung sind schon zu lange für die tiesste Gelehrsamkeit und die höchsten Spekulationen gehalten worden." Der Gedanke, daß das Richtverstehen der älteren Denkarbeit an ihm liegen könnte, sieht Lode ganz fern; daß das Unverständliche auch unverständig ist, gilt ihm als die verständlichste und verständlichste.

Den "Entbedungen" Lodes hat es an Lobpreisern und seinem Aufruse zum Tempelstürmen an bereitwilligen Händen nicht gesehlt. Die französischen Austlärer leiteten von ihm eine neue Spoche der Philosophie ab; d'Alembert stellt ihn in der Borrede zur Encystopädie neben Newton und sagt: "Es vergnügte ihn, tief in sich hinadzusteigen und nachdem er sich lange Zeit betrachtet, bot er den Lesern in seiner Abhandlung den Spiegel, in dem er sich selbst gesehen hatte; so machte er die Metaphysit zu dem, was sie wirklich sein soll, zu einer erfahrungsmäßigen Naturlehre der Seele." Damit ist die Absicht Lodes ganz wohl wiedergegeben: er will durch Betrachtung der Borstellungen deren Gültigkeit bestimmen; sie, aber nicht mehr die Dinge, sind der Gegenstand der Philosophie: "Eine bestimmte Borstellung (determinate idea) ist ein gewisses und daher bestimmtes Objett der Seele, das ist ein Objett von der Art, wie es von der Seele angeschaut und gedacht

wird 1)." Die Borftellungen sind aber die Erzeugnisse der Seele; die angeborenen stellt Locke in Abrede; die Sinnesempsindungen gehören ihr ganz, da sie des Realgehaltes entbehren: Farben, Töne, Gerüche sind socondary qualities, nicht Wiedergabe, copies, gleichartiger Eigenschaften in dem Objekte, sondern lediglich unsere Zusstände; das eigenkliche Feld des Berstandes sind die zusammengesesten Borstellungen complex ideas, "Archetypen, von der Seele gebildet, keineswegs bestimmt, Kopieen von etwas anderem zu sein, oder auf die Existenz irgend welcher Dinge bezogen zu werden; sie sind selbst Originale und die Dinge kommen nur in Betracht, inwiesern sie mit ihnen übereinstimmen 2)". Nennt man die Borstellungen Ideen, so kann diese Borstellungsphilosophie, so gut wie Berkeleys Lehre, Idealismus heißen; soll aber ihr Charakter ausgebrückt werden, so ist sie als platter Nominalismus zu bez zeichnen.

Die Bilbung ber Allgemeinbegriffe führt Lode barauf gurud, baß es unmöglich ift, jebe unferer Borftellungen mit einem Ramen ju bezeichnen; wir faffen fie barum ju Gruppen zusammen und ber Gemeinname ift bann jugleich ber Bemeinbegriff 3). Die Beschäftigung mit Gattungen und Arten läuft nach ihm auf nichts anderes hinaus, ats auf Bilbung allgemeiner Namen und Borftellungen, burch welche man die Dinge betrachten und besprechen tann, als waren fie in Bunbel jufammengefaßt, bamit man um so viel leichter und behender ihre Erkenntnis zu erweitern und anderen mitzuteilen vermag 4). Der Bergicht auf die unmögliche Maffe von Eigennamen, die das eigentlich Angemeffene mare, jablt sich also burch bie Bequemlichkeit aus, welche bie Gesamtnamen gewähren. — Doch verkennt Lode nicht völlig, dag bei der Begriffsbildung eine Gemeinsamkeit in ben Dingen, eine in vielen wiederfehrende Befenheit bie Grundlage bilbet; er giebt eine essentia realis neben ber essentia notionalis zu, erflärt fie aber für uns

Essay on hr. und. pref. — <sup>2</sup>) Ib. IV, 4, 8. — <sup>8</sup>) Essay II,
 9. — <sup>4</sup>) Ib. III, 3, 9.

ganz unzugänglich, weil wir das Innere der Dinge nicht erkennen 1). Bon bem Ergreifen der Wesenheit durch einen Berftandesatt weiß er nichts; ber Berftand fintt ihm jum blogen Bermogen ber Bearbeitung, Rombination, Zusammenfassung ber Einzelvorstellungen berab; der Lodesche Berftand ift, wie der Thomist Liberatore treffend fagt, nicht, wie der aristotelische Rus ein Maler, sondern ein Rlecher; die armselige Ansicht von dem Abstrattionsgeschäfte des Berftandes, welche alsbald herrschend wird, hat Lode zum Urheber. Diefelbe Halbheit, wie feine Anficht von der Effeng, zeigt feine Lehre von der Subftang. Er tann fich nicht verhehlen, dag bei feiner Auffaffung der Qualitäten fich die Dinge in bloße Kompleze von Eigenschaften ohne inneres Band verwandeln; andrerseits ift er bei feinem Rleben am Sinnlichen nicht im ftanbe, ben Gebanten eines nicht finnlichen Daseinselementes, als ber Quelle ber verschiebenen Eigenschaften, also ben Gebanken ber Form zu faffen. Wenn ihn das him und her seiner Betrachtungen in die Nähe dieses Begriffes treibt, erwehrt er fich seiner durch Schimpfen auf das "Geschmät von den substantialen Formen" des Eisens und Goldes, wovon die Philosophen voll find, mabrend doch die Gifen - und Goldarbeiter mehr von diefen Begenftanden wiffen 2). Da er nun ben Substangbegriff auch nicht unter benjenigen antreffen tann, welche wir burch Selbstbeobachtung, reflexion, gewinnen, fo findet er gar teine rechte Stelle für ihn. Das Ergebnis seines endlosen herumrebens über ben Gegenstand ift fcblieglich bies, bag ber Substanzbegriff ein berworrener ift, aber er schreitet boch nicht bagu bor, ihn als eine Buthat unferes Berftandes zu ben Sinneneindruden zu erklären. Seine Anwendung aber halt er für prefar: wir find weber berechtigt, torperliche, noch auch geiftige Substanzen als real ju feten, letteres nicht, weil Gott die Macht hat, auch die Materie mit ber Fähigkeit jum Denken ju begaben 3). hier tritt ber Widerfinn bes Lockeschen Unternehmens am beutlichsten zu Tage, die ontologischen Brobleme gelegentlich bei einer oberflächlichen Besprechung ber pip-

<sup>1)</sup> Essay III, 6, 2. — 2) Ib. II, 23, 5. — 3) Ib. IV, 3, 6.

chischen Erscheinungen abthun zu wollen. Leibniz, der in seiner Polemik gegen Lode viele treffende Bemerkungen macht, nur nicht resolut genug ist, diese ganze Art, Philosophie zu treiben, beim rechten Namen zu nennen, sagt über das Unternehmen Lodes ganz richtig: La question de nos idées et de nos maximes n'est pas préliminaire en philosophie et il faut avoir de grands progrès pour la bien résoudre 1). — Die Art, wie Lode dem Materialismus die Thür öffnet, ist bezeichnend: Gott hat Macht genug, die Materie Gedanken hervordringen zu lassen; der eistige Bibelleser Lode war nicht um eine fromme Verdrämung seiner Halbgedanken verlegen. Daß mit Preisgebung der substantialen Formen auch die Unsterdlichkeit der Seele fällt, macht ihm keinerlei Bedenken; über diese hat er in der Bibel gelesen, bei seinen "Entbedungen" leiten ihn andere Interessen.

2. Bertelen hat mehr philosophische Renntniffe und eine würdigere Borftellung von der Philosophie als Lode, allein er glaubt wie dieser, daß die Untersuchung des Borftellens die erfte Aufgabe derfelben ift. Er kommt über diefelbe fo wenig hinaus wie Lode, aber er ist konsequenter als dieser und beseitigt die halben und schielenden Aufftellungen, mit denen sich der Borganger begnügt. Lode hatte die Dinge in Grubben bon Sinnesporftellungen aufgelöft, aber einem Teile von diesen, ben primaren Qualitäten, wozu er Geftalt (Form), Undurchdringkeit, Schwere, Bewegung rechnet, reale Geltung belaffen in dem Sinne, daß fie einen Thatbeftand abbilben, während er gleich Boyle, Descartes u. a. ben setundaren Qualitäten: Farbe, Schall, Geruch u. f. w., lediglich subjektive Beltung, die Bedeutung von Buftanden des Borftellenden aufdrieb. Berteley fab hierin mit Recht eine Intonsequeng; werben bie Empfindungen ihres Erkenntnisgehaltes entleert, fo ift kein Grund, jene anderen Borftellungen als Abbilder eines Realen anzuseben; wer erklärt, daß die Borftellung des Roten keinerlei Ahnlichkeit mit bem roten Gegenstande habe, muß auch fagen: die Borftellung bes

<sup>1)</sup> Op. phil. p. 136 a.

Runden, Schnellen ift nicht rund und schnell, also ihrem Objekte burchaus unähnlich. Berkeley schreitet dazu vor, alle Eigenschaften der Dinge als Vorstellungen im Subjekte zu erklären, womit wenigstens die ungerechtfertigte Abtrennung der beiden Arten von Qualitäten beseitigt wird 1).

Aber auch den zweiten objektiven Rückhalt, den Lode wenigstens halb und halb bestehen ließ, den Substanzbegriff, beseitigt sein Rachsolger und dies, da ihn die Prämissen unhaltbar machen, mit löblicher Konsequenz. Sine die Sigenschaften tragende Substanzzeigen uns die Sinne nicht, sondern nur Vorstellungsgruppen, deren Beharren uns bestimmt, sie als substantielle Dinge anzusehen und mit Namen zu bezeichnen?). Wir gehen aber dabei eigenmächtig vor, da das Dasein der Dinge, the extra-existence of visible world, unverweisdar ist, denn gegeben sind lediglich unsere Vorstellungen. Selbst wenn es Dinge gäbe, könnten wir es nicht wissen, da sie in unserem Geiste zu Vorstellungen werden müßten. Bon ihrem Sein können wir nur aussagen, daß es Vorgestelltwerden ist; ihr Esse ist percipi.

Aber noch in einem dritten Punkte treibt Berkeley den Vorgänger über sich hinauß; Lockes Rominalismus räumt den Begriffen als Zusammenfassungen von Eindrücken Dasein in uns und Wert für uns ein: der Rachfolger bestreitet beides und setzt damit dem Rominalismus die Krone auf. In den Principles of human knowlegde 1710 entwickelt er, daß wir überhaupt keine abstrakten Borstellungen zu bilden vermögen: "Die Borstellung (idea) eines Wannes, die ich mir bilde, muß entweder die eines weißen oder schwarzen oder roten, eines geraden oder verwachsenen, eines großen, kleinen oder mittelgroßen Mannes sein. Mir wenigstens ist es unmöglich, die abstrakte Idee zu erfassen; ebenso unmöglich wie die einer Bewegung ohne einen sich bewegenden Körper, die

<sup>1)</sup> Dialogues between Hylas and Philonous 1. 1713, Works of B. London 1820, I, p. 181—185. Die Ramen der Unterredner sind geswählt, um auszudrüden, daß der eine die Ελη, d. i. die räumliche Wirklichteit, der andere den νοῦς vertritt. — 2) Ib. 2. Works I, p. 200 sq.

Billmann, Beichichte bes 3bealismus. III.

weder schnell noch langsam, weder trumm = noch geradlinia ift. zu bilden . . . Die Mehrheit der Menschen machen, schlicht und ungelehrt wie fie find, teinen Anspruch auf ben Besit abstratter Begriffe; man sagt, diese seien schwierig und nicht ohne Dube und Studium zu erlangen." "Wir dürfen", fügt er ironisch hinzu, nannehmen, daß, wenn es abstratte Ideeen giebt, dieselben nur bei Gelehrten sich Die abstraften Begriffe, wird weiter ausgeführt, leiften gar nichts für das Denken, weil es genügt, von den besonderen Merkmalen hinwegzusehen, nicht aber erforderlich ift, die übrigen In der Schulphilosophie hätten sie — und zusammenzufaffen. bamit stimmt Berkeley in ben Chorus ber Rominalisten ein — ben größten Schaben gestiftet, um fie brebe fich aller Saber, fie gogen von dem fruchtbaren Betrieb der Wiffenschaft ab u. f. w. - Dag er selbst mit abstratten Begriffen, wie Idee, Ding, Gigenschaft, Romplex u. s. w. arbeitet, vergißt er gang, ebenso daß es übel um die Physit ftande, wenn man beim Begriffe ber Bewegung bie Borftellung bestimmter Rörper, Geschwindigkeiten und Richtungen nicht los werden könnte, wie um die moralischen Wiffenschaften, wenn man bei Pflichten, Rechten, Ginrichtungen ber Menfchen ftets zugleich an beren Farbe, Buchs und Große benten mußte. Bertelen tennt eben nur das phantasma, das blinde Allgemeine; da er nun über das sinnliche Borftellen nicht hinausgeht, also von teinem thätigen Berftande weiß, erkennt er richtig das Ungenügende biefes pspchischen Produttes, das er schärfer ins Auge faßt als Lode. Sein Rebler ift nur, daß er sich durch die Thatsachen der Wissenschaft, die mit echten Allgemeinvorstellungen, also wirklichen Begriffen arbeitet, nicht über die Sinnlichkeit hinausleiten und gur Rudtehr gum thatigen Berftande bestimmen läßt. — Eine Bolemit gegen biefen flachen Rominalismus eröffnete ber beutiche Popularphilosoph 3. 3. Engel in der Abhandlung "Über die Realität allgemeiner Begriffe", worin er gang richtig zeigt, daß das Gemeinbild, welches Berkelen allein tennt, noch weit verschwommener sei, als dieser es barftelle; doch unterläßt es Engel, bemselben ben Begriff in seiner scharfen Bragung gegenüberzustellen, fo bag es zu teiner Berichtigung bes

Irrtums kommt 1). Immerhin spricht sich in Engels Außerungen eine feinere Selbstbeobachtung aus, als sie bei Berkeley vorliegt.

Damit hat nun Bertelen die jum Subjektivismus treibenden, bei Locke durch einen lahmen Realismus noch niedergehaltenen Elemente jur Entfaltung gebracht. Bare er Steptiter gewesen, fo batte er sich seiner Ergebnisse: Es giebt teine Rörperwelt und tein Denken, freuen konnen, weil damit ja Descartes gründlich überwunden ift. Aber Stebsis lag ibm fern, er suchte Ertenntnis und will, wie Descartes, ben Ameifel beseitigen, ja bem Unglauben an Bott und der Beringschätzung ber Religion wehren. Gemiffe driftliche und platonische Reminiscenzen hat sein Gedankenkreis bewahrt, und jo sucht er in dem Restbestande, den ihm sein Rasonnement gelaffen, nach Grundlagen für einen neuen Bau. Zwei Thatfachen icheinen ihm bazu hinreichend: Gegeben find zunächst zwar nur Borftellungen, aber es giebt auch vorftellende Befen als beren Trager und es giebt ferner einen Bott, von dem die Besetze bes Borftellens stammen; ift die Rorperwelt nicht zu halten, fo bleibt uns doch Bott und Beifterwelt. Die Ideeen in Gott find die Archetype unserer Borftellungen, nach denen er diese in bestimmten Gruppen und Abfolgen in uns wirkt; wir imaginieren daraufhin Substanzen, Körper, die ganze Sinnenwelt; die Naturgefete, Die wir biefer imaginierten Wirklichkeit gufdreiben, find in Bahrheit Maximen, nach benen Gott die Vorstellungen in uns verbindet; jede Borftellung ift ein Wort, das Gott zu uns spricht, jede Ideeenfolge ift eine Regel, die er uns vorgeschrieben. Wir schauen nicht die Ideeen in Gott, sondern er wirkt sie in uns, unsere Borstellungen sind Ettype der göttlichen Archetype.

Sucht Berkeley damit dem Theognostizismus auszuweichen, so teilt er doch mit diesem den Fehler, die causa prima da heranzuziehen, wo die causae secundae so nahe als möglich liegen: Er springt von den sensibilia auf die intellegibilia divinorum.

<sup>1) 3. 3.</sup> Engels Schriften, 1844, X, S. 75; vergl. D. Liebmann, Bur Analpfis ber Wirflichfeit 1876, S. 418.

Es ist ihm zuzugeben, daß die Naturgesetze auf Ideeen in Gott jurudgeben und daß Gott jubochft unfer Ertennen wirtt, aber die formae ante res find zugleich formae in rebus und deren Herausarbeiten aus ben Sinneswahrnehmungen giebt uns bie formae post res, den Bestand unserer Erkenninis 1). Bei Berkelen racht sich bie Beseitigung des Formbegriffes, welche ben Wegfall ber Sinnenwelt zur Folge hat und zu bem Gewaltschritte, man möchte fagen: ber Berzweiflungsthat, treibt, das gottliche und menschliche Ertennen in jene unbermittelte Berbindung zu bringen. Diese Berirrungen batte Berkelen bermeiben konnen, wenn auch nur die einfachsten Bestimmungen ber driftlich = antiten Spekulation ju ihm gedrungen waren; ben ftolgen anglitanischen Bischof mit ber angemaßten Diogese in Irland batte ber folichtefte irifde Mond, auf ben er mit tiefer Berachtung herabsah, über bas Richtige belehren konnen-Es hatte aber auch einige bialettische Schulung ausgereicht, um ihm ju zeigen, daß fein hinausgeben über Lode immer noch ein halbes ift und weitere Schritte unvermeiblich macht, welche ad absurdum führen. Das Argument, womit Berkelen die Körperwelt beseitigt, hebt auch das vorftellende Subjekt auf; find nur Borftellungen gegeben, so sind ebensowohl beren Trager als deren Inhalt bloge Suppositionen: ohne Welt und Seele verliert aber auch der rationale Beweiß für das Dasein Gottes die Grundlage und das Facit diefer ganzen Weisheit ift: Es giebt Borftellungen; und ba auch biefer Sat icon eine erft noch zu begrundende Unterfcheidung von Subjekt und Praditat von ens und esse enthält, müßte er nach dem Mufter der Impersonalien: es schneit, es blitt u. f. w. lauten : Es ftellt bor.

Nach Berteleys Geschmack ist nun ein solches Ergebnis keineswegs, wie auch sein Rekurrieren auf Gottes Ideeenwirkung nicht in dem Sinne einer entsagenden Mystik geschieht. Er will durch seine Philosophie wirken, und zwar weit hin; er spricht das beherzigenswerte Wort aus: "Wir müssen mit den Gelehrten denken,

<sup>1)</sup> Bgl. Bd. II, §. 69, 4.

aber mit bem Bolle sprechen 1)." Er fieht das von Gott vermittelte menschliche Ertennen als vollträftig, einhellig und fruchtbar an; die Menschen find ihm die Träger einer zwar zugemittelten, aber bon ihnen einhellig verwalteten Borftellungswelt, die, ohne des Stuspunttes in einer objektiven Wirklichkeit zu bedürfen, frei schwebend, in sich zusammenstimmt, eine Anschauungsweise, in ber, wie schon angedeutet wurde, Berkeleys Berwandtichaft mit der autonomen Moral seiner Zeit = und Rationsgenoffen liegt. Daß er aber in gang anderem Sinne gewirkt hat, bezeugt ihm bankend ber Steptiker und Atheift hume, wenn er fagt: "Die Schriften biefes geiftreichen Mannes geben von allen alten und modernen Philosophen die beste Anleitung jum Steptizismus, felbft Baple nicht ausgenommen . . . Seine Brunde find vielleicht anders gemeint, allein fie führen in Wahrheit nur jum Steptizismus, wie baraus erhellt, daß fie teine Antwort gestatten und keine Überzeugung hervorbringen. einzige Wirtung ift jenes plogliche Erftaunen, jene Unentschloffenbeit und Berwirrung, welche bas Ergebnis bes Steptizismus find 2)."

3. Zu den Konsequenzen des salschen Idealismus, welche Berkeley zu ziehen unterließ, schritt David Hume vor, dessen Philosophieren, so nichtig, unfruchtdar und beirrend es sonst war, doch das Berdienst hat, den falschen Weg, den man seit Lock desschritt, dis zum Ende durchmessen zu haben. Hume zieht Berkeley die drei Fußpunkte weg, auf denen dieser sich über den Subjektivissmus hinausschwingen will: er leugnet, daß wir das Dasein Gottes und der Seele zu erkennen vermögen und von irgend einer Einwirkung reden dürsen, da der Kausalitätsbegriff keine objektive Gültigkeit habe.

Durch die Subjektivierung des Rausalitätsbegriffes ist Hume berühmt geworden, weil Kant kurzsichtig genug war, dieses Sophisma ernst zu nehmen, oder richtiger gesagt: es für sein eigenes Sophismengewebe nusbar zu machen. An sich war die Leugnung

<sup>1)</sup> Principles 51. — 2) Enquiry conc. human understanding 12 not.

der objektiven Kausalität eine Konsequenz, die im Rominalismus eingeschlossen ist; wird ein Übersinnliches in den Dingen in Abrede gestellt, so fällt mit der Wesenheit derselben zugleich deren reale Berknüpfung; Form- und Potenzbegriff gehen notwendig zusammen; Platon konnte in den unsichtbaren Kräften in den Dingen ein Argument für die Ideeenlehre erblicken in den Aristoteles verknüpste in seiner genetischen Anschauung beide Begriffe in scharssinniger Weise 2).

Bas in der Gedankenbildung der Engländer früher oder später ben Rausalitätsbegriff binfällig machen mußte, war die Alteration bes Substanzbegriffes. Sume geht wie Bertelen über Lodes Salbbeit hinaus und leugnet die reale Geltung diefes Begriffes: Subftanz und Inharenz sind nach hume nicht Eindrücke, impressions, sondern Borftellungen, die entstehen, wenn sich das Zusammen- und Rugleichsein mehrerer Vorstellungen in uns oft wiederholt hat, etwa hundertmal, wie er dankenswert zur Beranschaulichung hinzufügt. Damit gewinnt hume die handhabe jur Beseitigung des Raufalnexus; auch dieser ift tein Eindruck, sondern er entsteht, wenn zwei Borftellungen in uns wiederholt aufeinander folgen und wir uns gewöhnen, sie zu verknüpfen; er ift somit ein Brodukt ber Gewohnbeit und wurzelt in der Einbildungstraft. Wo wir gewohnt sind, daß einem Eindruck ein anderer folgt, find wir genötigt, den vorausgehenden als Ursache zu denken und sicher zu erwarten, daß der andere folgen wird; diefe auf individuelle Gewohnheit geftüpte Überzeugung nennt hume: belief, Glauben ober auch: moralifche Gewißheit und er spricht sie auch den Tieren ju 3). - Diefes Rasonnement zeigt die ganze Oberflächlichkeit der Borftellungsphilosophie, die sich auf eratte innere Beobachtung bauen will und mit den psychischen Thatsachen auf das Willfürlichste schaltet. auf der Hand liegende Thatsache, daß wiederholte Abfolgen von Borgangen uns nur die Frage bezüglich ihrer taufalen Ber-

<sup>1) 89</sup>b. I, §. 25, 2. — 2) Daf. §. 36, 4. — 3) Treatise on human nature. Lond. 1738, I, 3, 2.

knüpfung machrufen, keineswegs aber diese selbst einreden, daß es vielmehr eines besonderen Nachforschens zu ihrer Beantwortung bedarf, wird einsach ignoriert; das sprichwörtliche: Post hoc, ergo propter hoc, mit dem die auf ihre Medikamente zu sehr vertrauenden Arzte geneckt werden, ist hier zum Schlüssel des Weltzätzles gemacht.

Daß hume bamit ber Naturforschung ben Nerv burchschneibet, wufite er; er bezeichnet das Naturwissen als ein uneigentliches, als Blauben. Aber auch die Geschichtswiffenschaft, die er felbst betrieb, wird hinfällig, wenn bei ihr jedes: Weil und: Infolgedeffen in ein: Darauf, und: Nachher verwandelt wird. Die Mathematik, auf die hume große Stude hielt, sucht er ju retten, indem er geltend macht, daß Größen und Zahlen aus ganz ähnlichen Teilen besteben Die mannigfache, verwidelte Beziehungen geftatten, welche uns erkennbar find, während alle anderen Borftellungen einander so unähnlich find, daß wir nur ju bem Sate gelangen konnen: Gin Ding ift nicht das andere 1). Der Sophist vertennt hier, daß es auch in der Rathematik Ursache und Wirkung giebt und daß er vom Wachsen bes Sinus beim Wachsen bes Winkels auch nur fagen durfte, bag wir beibes gewohnt find zusammen zu benten. Zudem trifft bas Argument gegen die Rausalität gar nicht bloß aufeinanderfolgende Borgange, sondern jeden Zusammenhang in der Sache, so daß baburch alle mathematischen Sätze entfraftet werden würden. bem Sate von den Dreieckminkeln und den beiben Rechten, Die fie zusammen ausmachen, muß hume genau so gewohnheitsmäßige Borftellungsverknüpfung annehmen, wie bei ber Berbindung von Wetterwechsel und Barometerstand. Daß sich die Dreieckwinkel "fehr äbnlich" find, gewährt ihm gar teinen Borwand, anders zu urteilen. Daß schließlich bei ber Leugnung jedes Zusammenhanges in ber Sache, auch ber ber Begriffe und bamit bie Logit und beren Frage: die humesche Sophistit dazu hinfällig werden, fagt fich der flache Rafonneur nicht.

<sup>1)</sup> Enquiry Lond. 1741, concerning human understanding 12, 3.

Das Dasein Gottes ift nach hume unerweisbar, ba ber Schluß auf den Urheber der Welt bas Raufalitätsprinzip vorausfest, und es zudem unzuläffig ift, von irgend einem Dinge einen über basselbe hinausreichenden Schluß zu machen 1). Was für religiofe Borftellungen hume hatte, zeigen feine Schriften Tho natural history of religion und: Dialogues concerning natural Danach bevölkerte Furcht und Hoffnung im religion 1779. Bunde mit anthropomorphisierender Phantafie die Natur mit Gottern, von denen allmählich eine kleinere Zahl vor den übrigen bevorzugt wurde; "übertriebenes Breisen schwellte die Ibee der gottlichen Macht bis zu ben äußersten Grenzen ber Bolltommenheit und erzeugte zulett die Gigenschaften der Ginheit und Unendlichkeit, Ginfachbeit und Beiftigkeit". Aber ber Monotheismus entspricht nicht ber Faffungstraft der Menge und muß wieder in Polytheismus umschlagen. Die Bielheit ber Religionen ift "für ben aufgetlarten Betrachter ein mabrer Triumph", ber ihn die Gewißheit gewinnen läßt, daß die Religionsgeschichte eine Rrantheitsgeschichte des menfclichen Geiftes ift. — Daß ber Startgeift auch an ben Wundern seinen Scharffinn versuchen wird, läßt sich erwarten 2). anderen Argumenten führt er beren Widerspruch mit den Raturgesetzen ins Reld, die fest und unveränderlich bas Gescheben regeln. Run find aber biefe burch die Subjektivierung ber Raufalität zu Gewohnheitsannahmen, also zu leblosen Schatten geworden; bei dem Feldzuge gegen die Religion scheinen fie, wie die Schatten der Unterwelt bei Homer, durch Blutschlürfen ihre Rraft wiederzubekommen. die Toten stehen auf und wir erleben bei hume selbst ein Bunder!

Es kann nicht befremden, daß Hume auch die Seele und selbst das Ich, die wahre Einheit des Bewußtseins, in Abrede stellt. "Jede wirkliche Borstellung muß durch einen Eindruck veranlaßt sein; unser Ich oder die Persönlichkeit ist aber kein Eindruck, also giebt es keine solche." "Niemals tresse ich mich ohne Person

<sup>1)</sup> Treatise I, 3, 14. — 2) Enquiry 10, 1.

ception an und niemals kann ich etwas anderes beobachten als eine Berception." "Bielleicht nimmt ein anderer etwas Ginfaches und Dauerndes in sich wahr, was er sich selbst nennt; allein ich bin gewiß, baß sich in mir kein berartiges Moment findet. Wenn ich bon einigen Metaphyfitern, die fich eines folden Ichs ju erfreuen meinen, absehe, so tann ich wagen, von allen übrigen Menschen zu behaupten, daß fie nichts find als ein Bundel ober ein Bufammen (bundle or collection) verichiebener Berceb. tionen, die einander mit unbegreiflicher Schnelligfeit folgen und beständig in Flug und Bewegung find ... Der Beift ift eine Urt Bubne, auf ber verschiedene Berceptionen nacheinander auftreten, kommen und geben und sich in unendlicher Rannigfaltigkeit der Stellungen und Arten der Anordnung untereinander mengen 1)." Im Beifte Diefer Auffaffung ichrieb hume über den Selbstmord: Essays on suicide 1783; seine Theorie ift felbft ein intellettueller Selbftmorb.

Die humesche Stepfis gleicht ben Burmern, welche fich in toten Rörpern entwideln und ihre Rersetzung beschleunigen; die lebensunfähige Borftellungsphilosophie wird von ihm aufgezehrt und dafür sind wir ihm zu Dant verpflichtet, obgleich damit noch tein Ende erreicht ift, sondern - um in dem Bilbe zu bleiben andere Würmergenerationen noch auf jene folgen mußten. war diese nügliche Zerstörungsarbeit nicht eben in humes Intention, sondern ein gewaltsames Abtragen jeder Ertenntnis, die über seine Faffung hinaus lag, und das heißt so ziemlich aller. Am Schluffe des Enquiry schwelgt er in dem Gedanken einer Revision der Bibliotheten im Sinne feiner Meinungen: "Wie mußte man barin aufraumen! Nimmt man 3. B. ein theologisches ober ftreng metaphyfisches Wert in die Sand, so darf man nur fragen: Enthält es eine dem reinen Denken entftammende Untersuchung über Größe und Zahl? Rein. Enthält es eine auf Erfahrung fich ftugende Untersuchung über Thatsachen und Dasein? Nein. Run so werfe

<sup>1)</sup> Treatise I, 4, 6.

man es ins Feuer, denn dann kann es nur Spissindigkeiten und Blendwerk enthalten." — Der moskemische Feldherr Amru machte, als er 641 die Bibliothek von Alexandria verbrannte, wenigstens den Koran zum Maßstade seines Zerstörungswerkes; bei dem Austlärer verbündet sich der Haß gegen die Wissenschaft mit dem Hasse gegen die Religion. Die Barbarei der Austlärung will nicht bloß vernichten, was sie nicht versteht, sondern auch das, was sie irgend stören könnte. Die alten Landsleute Humes, die schottischen Mönche des Mittelalters, waren toleranter und liberaler als er; sie schrieden so manches lateinische Buch ab, das ihrem Glauben und Interesse weiter nichts bot, wobei sie nur das: multiplex erit scientis leitete; ihr friedliches heim hatte Knor verbrannt, hume ist sein Rachsolger, wenn er vollends aufräumen will mit dem, was jene und ihre Gesinnungsgenossen geschaffen.

4. Die breite mafferige Schriftftellerei über bas Gute und Soone, Tugend und Bludfeligfeit, Gefellicaft und Staat, welche feit Ende des XVII. Jahrhunderts in England auftommt, ift nach Form und Inhalt durch die Borftellungsphilosophie bedingt. Die Form ift populär, ber Gebante, daß Studien und Schulung erforderlich sei, um in solchen Dingen mitzureden, liegt völlig fern; ber Standort ift das Subjett, man glaubt das Bute zu finden, wenn man die menschlichen Reigungen analpfiert, und bie Ethik erniedrigt zu einer pspchologischen Erlauterung des Spieles der Triebe, das Gemeinwesen zu verstehen, wenn man Die socialen Bedürfniffe bes Einzelnen untersucht. Der Begriff bes Gefetes, als der höheren in das Treiben der Menfchen bineingestellten Norm, ift verloren gegangen, man sucht mur nach ben Befegen, nach welchen die Sandlungen ablaufen; ber Guterbegriff ift jur Borftellung des Boblieins zusammengeschrumpft; geiftige Büter überschreiten weitaus die Faffungstraft diefer Moraliften. In bem toftlichen Ratechismus Falftaffs über die Shre bat Shatespeare Diese Beschräntibeit gegeißelt: "Rann Chre ein Bein ansegen? Rein; ober einen Arm? Rein; ober ben Schmerz einer Bunde fillen? Rein. Chre verfteht fich also nicht auf die Chirurgie? Rein. 2Bas

ist Spre? Sin Wort. Was stedt in dem Worte Shre, was ist diese Shre? Luft. Sine seine Rechnung!" Hier wird dem Nominalismus wieder der flatus vocis an die Hand gegeben.).

über diesen öben Nominalismus erheben sich nur hier und da einigermaßen besser unterrichtete Schriftsteller. Clarke und Wollaston bringen die sittlichen Handlungen mit der Wahrheit der Dinge in Verbindung, aber wenngleich sie damit einen realistischen Haltenunkt gewinnen, dringen sie doch nicht zum Verständnis des objektiven Sthos vor?). Wie in der Vorstellungsphilosophie immer mehr das sensualistische Element überwiegt, so hier das materielle. In einer 1756 erschienenen Schrift über das Schone und Erhabene empsahl Burke das letztere darum, weil es die Gesäße von beschwerlichen und gesährlichen Verstopfungen reinige, was A. W. Schlegel die Bemerkung entlocke, daß man dann am besten thäte, daß Ershabene aus der Apotheke zu beziehen.

Stwas hober erhebt sich die Betrachtung, wenn sie die Bortrefflichkeit und ben Reichtum ber menschlichen Ratur zum Thema macht. In viel gelesenen Auffäten behandelt es Graf Shaftesburp3), ber Bertreter bes icongeiftigen Autonomismus. Er weift die Theologen ab, welche der Selbständigkeit des Tugendvirtuosen, moral artist, burch Hindeutung auf ein göttliches Geset Abbruch thun; felbst Lode wird getabelt, ber bas Christentum lobte, weil es durch Lohn und Strafe im Jenseits zur Tugend antreibt, was doch Nebenrudsichten seien, welche die autonome Entfaltung des fittlichen Instinktes beeinträchtigen. Aber auch Hobbes wird abgewiesen, ber das Staatsgesetz als Norm der Moral hinstellt; die sozialen Reigungen sorgen von felbst für das richtige Berhältnis jur Gemeinschaft; treten fie mit ber Selbftliebe in die rechte Broportion, so forbert die Sorge für das eigene Wohl von selbst das Gemeinwohl. Der Mensch muß sich - um Shaftesbury einen modernen Ausdruck zu leihen — darleben, um seinen sittlichen

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 69, 2, €. 368. — 2) Oben §. 90, 5. — 3) Characteristics of men, manners, opinions, times. London 1711 u. fig.

Geschmack, der dem musikalischen Ohr und dem Farbenfinn des Malers verwandt ist, zu bilden und in der Selbstbestimmung Reister zu werden. Der Moralphilosoph hat an dem Tugendvirtuosen die Naturgeschichte des sittlichen Handelns zu studieren. — Rinder anspruchsvoll sind Francis Hutcheson der Darlegungen 1), der die Sittlichseit in dem Borherrschen der dauernden und ruhigen Neigungen sindet und den moralischen Sinn als ein Bermögen der Beurteilung faßt, also auf das engste mit dem Schönheitssinm zusammendringt, worin ihm nachmals Herbart folgte.

Diese Einseitigkeit, mit welcher die Sittenlehre zur Selbstespiegelung der eigenen Bollkommenheit gemacht wird, ist nur als Reaktion gegen die entgegengesette des Puritanismus zu verstehen, welcher dem Menschen jede Fähigkeit zum Guten absprach; dieser homo totus bonus ist der Antipode des homo totus malus der Glaubensneuerer; auf das Schwelgen in der vollendeten Sündhaftigkeit der menschlichen Natur solgte jetzt die Glorisizierung des Menschenwesens, wobei wieder jene Labilität des Protestantismus, welche die Anschauungen von einem Extrem in das andere umschlagen läßt, zu Tage tritt 2).

Der verkehrte und verderbliche Wahn, daß es nur der Beathätigung des Einzelnen bedürfe, um das Wohl des Ganzen zu fördern, daß also die Gesellschaft ein sich selbstregulierender Apparat sei, welcher die individuellen Bestrebungen spontan in die beste Ordnung umsetze, daß die soziale Gravitation die Summe unzähliger Abstobungen sei, sand die verschiedensten Darstellungssormen und benutzte gelegentlich die puritanische Lehre selbst zur Maste. Der in England naturalisierte Franzose Bernard de Randeville schrieb 1723 die berüchtigte "Bienenfabel", The sable of the dees, in der er darlegt, die Menschen seien verderbt und ihr Tugendstreben nichtig; was die Gesellschaft erhalte, seien gerade die Begierden und Leidenschaften; in ihr sei jedes Glied voller Laster, aber die Gesamtheit ein Paradies.

<sup>1)</sup> A system of moral philosophy. Glasgow 1755. — 2) Bergl. oben §. 92, 1 a. E. u. §. 85, 3.

Für die Entwidelung einer befferen Befellichaftslehre waren gerade in England manche Anknüpfungspunkte vorhanden. Es batte die Berfaffung feftgehalten, welche das Mittelalter ausgeprägt und in der neben den politischen auch die sozialen Faktoren und die Rirche ihre Stelle hatten; während sich in den übrigen Ländern die Theorie und Braris der Staatsomnipotenz aufzuarbeiten begann, hatten die Englander an ihrer Berfaffung einen Widerhalt dagegen. Aber leider war ihnen die freie Rirche verloren gegangen: Die Rirche hatte fich ber Staat bienstbar gemacht und die Freiheit batte fich in die Setten gerettet; das Berftandnis für die jogialen Organismen war abhanden getommen, man erblidte nicht mehr in ihnen, sondern in den Intereffen der Individuen das Gegengewicht gegen die Staatsgewalt; ein kleinliches Geschlecht mußte bas große Bermächtnis ber Bergangenheit nicht mehr zu würdigen. Die verfaatlichte Rirche und Theologie war nicht dazu angethan, die driftlichen Grundlagen ber Gesellschaft in Erinnerung ju halten, Die Philosophen suchten neue und fanben fie im Befellichaftsvertrage, ben bie autonomen Individuen gefchloffen haben follten. Lode, der auch hier der Rührer ift, milbert in seiner Schrift On civil government 1689 die Hobbessiche Lehre vom Kriege aller gegen alle und läßt auch im Naturftande ein natürliches Gefet zu; aber die Rechtsbildung foll erst mit dem Bertrage anheben; das Individuum tann eben nichts als verbindlich gelten laffen, mas es nicht felbst anerkannt hat, und wo derartiges unmöglich ift, muß wenigstens eine folde Anerkennung fingiert werben. Dem Sinn und der Tendenz des Urvertrages entspricht die beschränkte Monarchie am besten, in ber ben Individuen Spielraum gewahrt bleibt. Daß die politische Herricaft aus ber väterlichen erwachsen sei, läßt Lode als eine natürliche Anficht gelten, aber lebnt es ab, "die Staatsgewalt aus Familienverhältniffen abzuleiten". Der Staat ift ihm ein Berein für bürgerliche Interessen und von der Rirche gu trennen, welche ein Berein gleichgestimmter Bottesverehrer ift; allein ber Staat hat boch zu bestimmen, ob eine Religionsmeinung feinen Intereffen gefährlich ift; ben Atheismus schließt Lode ausbrudlich

von der Duldung aus, nicht so schroff, aber in ziemlich unverblümter Beise auch den "Papismus". — Locke hätte Gelegenheit gefunden, seine Staatslehre praktisch anzuwenden, als ihn 1669 die Rolonisten von Südtarolina aufforderten, ihrem werdenden Staate eine Berfassung zu geben; der Entwurf, den er ihnen sandte, steht nun aber mit seiner Theorie in vollem Widerstreit und hat eher einen mittelalterlich seuden, als einen modern-liberalen Charatter. Der Staatsweise mißt also mit zweierlei Muß: wenn es zum Handeln kommt, giebt er dem Altbewährten vor den Fiktionen der neuesten Mache den Borzug.

5. Der englische Autonomismus hatte für die Staatslehre nur eine vorübergebende Bedeutung, da die der Revolution entgegentreibende Zeit radikalere Doktrinen verlangte; dagegen erhielt die Boltswirtschaftslehre ber Neuzeit ihre Ausprägung im Sinne ber von Abam Smith burchgeführten Ansicht, bag mit ber individuellen, autonomen Bethätigung, auch die gebeihliche Befamtgestaltung gegeben sei. Smith ift auch Moralift und als folder Schüler Hutchesons; er versucht in seiner Theory of moral sentiment 1759 das individuelle und soziale Element der Sittlichkeit so zu vereinigen, baß er die Sympathie ober bas Gemeinschaftsgefühl, fellow-feeling, jur Grundlage ber moralischen Gefühle macht; badurch, daß wir uns, ift seine Meinung, in die anderen versetzen, gewinnen wir einen Magftab ber Beurteilung unfer felbst; wer gang allein mare, mußte nicht, mas gut ift, fo wenig er mußte, was schon ift; die Aussprücke des Gewissens sind nur der Nachhall beffen, wie Andere über uns urteilen. Der Beziehungspunkt bes fittlichen Sandelns ift die Erhöhung der Glücheligkeit; mas sich in bas Spstem ihrer Beforderung einfügt, ift organisch, schon und aut 1). Wie fich Smith bas Ibeal eines sittlich-aludseligen Menschen dachte, ergiebt seine Außerung über hume: "Ich habe ihn jederzeit als einen Mann betrachtet, ber der Ibee eines volltommenen Beisen und sittlich-tüchtigen Menschen so nabe tommt, als die Ratur

<sup>1)</sup> Bergl. Erbmann, Grundrig der Philosophie II2, S. 109.

menschlicher Schwäche nur immer vermag 1)." Da das Subjekt der Glückeligkeit das Individuum ist, so läuft die sittliche Welt doch trot alles Andreisens der sozialen Triebe in dieses als ihre Spite aus. Sittliche Güter, welche nicht Zustände des Subjekts sind, kennt Smith nicht.

Das Wert, welches Smiths Ruhm begründete, ift das zuerft 1776 erschienene zweibandige Buch: Inquiry into the nature and causes of the wealth of nations. Das erste Buch behandelt: "Die Ursachen ber Zunahme in den produttiven Arbeitsträften, und die Ordnung, nach welcher die Arbeit sich naturgemäß unter Die verschiedenen Volksklaffen verteilt." Das zweite Buch bas Befen, die Anhäufung und Berwendung bes Borrats", das dritte Die "verschiebenen Fortschritte jum Boblftande bei verschiedenen Rationen"; das vierte erörtert die Spfteme ber politischen Ökonomie: Mertantil - und Agritulturspftem; bas fünfte ben Staatshaushalt. Vorzugsweise werden englische Berhaltniffe berücksichtigt, doch auch die anderer Länder zur Bergleichung herbeigezogen, auch die Geschichte wird befragt: Der Anhang des ersten Buches bringt Tabellen der Rornpreise seit dem XIII. Jahrhundert; auf die Otonomit der Alten wird vielfach Bezug genommen. Alls Berdienft Smiths wird allgemein anerkannt, daß er die Teilung der Arbeit, ihre Bedingtheit durch Rapital und Markt, die Zerlegung des Warenpreises in die Eintommenzweige: Grundrente, Arbeitslohn und Rapitalzing, mit großem Scharfblide für die realen Berhältniffe bargelegt habe. Debatten rief icon zu seiner Zeit seine Unterscheidung ber produttiven und unproduktiven Arbeit hervor, wonach die erstere als werterzeugend in Rudficht auf die Bermehrung des Boltswohlftandes bober fteht als die lettere, ju ber Smith die gesamte geiftige Arbeit rechnet. Er ftellt in biefem Betracht jufammen: Beiftliche, Juriften, Arzie, Belehrte aller Art, Schauspieler, Poffenreißer, Rusiker, Opernfanger, Tanger u. f. w. und bemerkt: "Die Arbeit der ebelften und

::

سلية

و ي

..

<sup>1) 6.</sup> Setiner, Litteraturgeichichte bes XVIII. Jahrhunderts I, 5. 434.

nütlichsten unter ihnen bringt durchaus nichts berbor, wofür fic ibater eine gleiche Quantität Arbeit taufen ober beschaffen ließe; wie die Deklamation eines Schauspielers, der Bortrag eines Redners oder das Tonftud eines Mufiters, fo geht das Erzeugnis aller · Übrigen im Augenblide ber Produktion zu Grunde 1)." Tritt barin ber fenfualiftische Bug feiner Anschauung zu Tage, fo ift ber autonomistische in ber Meinung ausgesprochen, bag ber allgemeine Wohlstand um so mehr gefördert werde, je freier und ungebundener ber Einzelne seine Bereicherung suchen burfe; Jeber miffe am beften, wie er sich forbern konne, Angebot und Anfrage werben sich gegenfeitig regeln, das allgemeine Bedürfnis wird das Ru= und Abftromen bestimmen, ber Staat hat nur zu forgen, daß feine Brivilegien, Monopole u. f. w. die freie Bewegung hemmen. bem Wettlaufe ber freudigen Streber um ben Erwerb foll alfo, dank dem Mechanismus des Marktes, ein blühendes Gemeinwesen entspringen; aus bem Anauel von egoiftischen Beftrebungen foll fic bas Gewebe begludender Arbeit von felbst ergeben; die menschliche Natur foll die Zaubertraft haben, den Schmut ber Sabfuct in bas Gold bes Gemeinsinns zu verwandeln.

Smiths Methode hat nachmals sein Landsmann John Stuart Mill formuliert: "Die politische Ökonomie hat es nur mit denjenigen unter den Erscheinungen des gesellschaftlichen Lebens zu thun, die infolge des Strebens nach Bermögen eintreten. Sie sieht von jeder anderen menschlichen Leidenschaft und Reigung vollkommen ab, mit alleiniger Ausnahme derzenigen, die sich in sortwährendem Antagonismus mit dem Berlangen nach Bermögen besinden, der Arbeitsscheu nämlich und dem Berlangen nach unmittelbaren kostspieligen Genüssen... Sie betrachtet die Menschheit als lediglich mit dem Erwerben und Berzehren von Bermögen beschäftigt und strebt danach, zu zeigen, zu welcher Handlungsweise die im Gesellschaftszussand, du zeigen, zu welcher Handlungsweise die im Gesellschaftszussand, den dem Penschen geführt würden, wenn dieser Beweggrund, von dem Hemschen geführt würden, wenn dieser Beweggrund, von dem Hemmis abgesehen, das ihn immer in einem

<sup>1)</sup> Buch II, Rap. 3, Am Anfange.

gewissen Maße aus den beiden oben erwähnten, fortwährend wirtsamen Beweggründen erwächst, unbedingte Sewalt über alle ihre Handlungen besäße... Der politische Ötonom legt sich die Frage vor: welches sind die Handlungen, die durch jenes Berlangen erzeugt würden, wenn es innerhalb der betressenden Gebiete von keinem anderen Berlangen behindert wäre? Auf diesem Wege wird eine größere Annäherung an die Erkenntnis des wirklich in jenem Gebiete herrschenden Sachverhalts erzielt, als sich auf irgend eine andere Weise erreichen ließe. Diese Annäherung muß dann dadurch berichtigt werden, daß man die Wirkungen irgend welcher anderer Eriebe gebührend in Anschlag bringt, von denen man nachweisen kann, daß sie in einem bestimmten Falle daß Ergebnis einschränken").

Das heißt: Die Wirtschaftslehre legt ihren Untersuchungen die Fiktion zu Grunde, daß der Mensch ein zweibeiniger Hamster ist, der gelegentliche Anwandlungen von Faulheit und Genußsucht hat, wobei in einzelnen Fällen noch andere Triebe desselben als Hemmnisse gebührend zu veranschlagen sind, darunter auch das geistige Streben, die Noralität, die Religion.

Das Jahrhundert der Auftlärung fand sich in diesen Ansichten ganz wieder. Der Göttinger Gelehrte Meiners sagte von Smith: "Ich rechne das Werk zu den vortrefslichsten, die unser Jahrhundert hervorgebracht hat, und ich wünsche nichts so sehr zu erleben, als daß es das Handbuch der Fürsten, Staatsmänner und aller derejenigen werden möge, die wahre Austlärung lieben". Der Parlamentseredner Pultney sagte: "Smiths Autorität wird die jezige Generation überzeugen, die nächste beherrschen 2)." Die Prophezeiung ist nur zum Teil eingetrossen: Bon den Nationalökonomen der historischen Schule ist diese Doktrin als eine einseitige, eng- und kaltherzige Theorie einstimmig verurteilt worden 3). Kurz und klar und mit

<sup>1)</sup> System ber bedustiven und industiven Logis II, Buch VI, Kap. 9, §. 3. Abgedruckt aus Mills Schrift: Essay on some unsettled questions of political economy, p. 137—140. — 2) Raug, Theorie und Geschichte der Rationaldsonomie 1860, II, S. 448. — 3) Bergl. unten §. 114, 2.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

Rudficht auf die Zeitbestrebungen werden ihre Mängel von dem genialen, frühverftorbenen Alegander von der Marwig aufgebeckt, ben Friedrich Lift "ben größten Nationalötonomen Deutschlands" nennt. Er fagt von den Bertretern diefes Faches zu Anfang des XIX. Jahrhunderts: "Alle ihre Weisheit haben fie aus Abam Smith, einem befdrantten, aber in seiner Sphare icharffinnigen Mann, beffen Grundfate fie bei jeber Gelegenheit mit langweiliger Breite und foulerhaft nachbetend proflamieren. Seine Beisbeit ift febr bequem, benn er tonftruiert, unabhangig bon allen Ibeeen, loggeriffen von allen anderen Richtungen bes menfolichen Dafeins einen allgemeinen, für alle Rationen und alle Berhältnisse gleich paffenden Sandelsftaat, bessen Runft barin besteht, die Leute machen ju laffen, mas fie wollen; fein Befichtspuntt ift ber bes Privatintereffes; bag es einen boberen für ben Staat geben muffe, daß er traft dieses boberen auch dem samtlichen Erwerb eine ganz andere Richtung geben foll, als berjenige wünscht, ber gemein genießen will, abnt er nicht. Wie febr muß folde Beisheit mit einem Scharffinn, den nur der Tieffinn vernichten tann, mit Renntnis, ja mit Belehrsamkeit ausgeführt, bem Jahrhundert einleuchten, welches gang bon dem nämlichen Standpuntte ausgeht. Ich leje und fritifiere ihn; er lieft fich langfam, benn er führt burch ein Labyrinth mufter Abftrattionen, fünftlicher Berichlingungen ber finnlich produzierenben Rrafte, mo es nicht sowohl schwer als ermübend ift, ihm nachzugeben. Gegen bas Ende, wo er auf große Staatsangelegenheiten, Rriegführung, Rechtspflege, Erziehung zu sprechen tommt, wird er gang dumm . . 3d werbe zusehen, daß ich einmal ausführlich über ihn schreibe; es ift ber Dube wert, benn neben Napoleon ift er jest ber mächtigfte Monarch in Europa 1)."

Der Smithiche Autonomismus hat ein gut Teil mitgewirft, um ben Rapitalismus mit feiner Ausbeutung ber Arbeit durch

<sup>1)</sup> Barnhagen von Ense, Galerie von Bildniffen aus Rahels Umsgang und Briefwechsel 1836, II, S. 57 f.; angeführt von Fr. Lift, Das nationale System der politischen Otonomie 1842, Borr. S. LV.

das Rapital, seiner Bedrüdung der Aleinen durch die Großen groß zu ziehen. Hinter der Gesellschaft von pflichtmäßigen, sich für das Gemeinwohl bereichernden Sgoisten erhob sich das Gorgonen= haupt der sozialen Frage.

Eine Art Idealismus ist auch Smiths Anschauung, ein solcher, der die idealen Prinzipien durch die materialen verdrängt, aber von diesen die Früchte jener zu ernten hosst. "Das Denken ist hier gänzlich erfüllt von der Borstellung der freien Bewegung und des selbständigen Ausstrebens; alle Heilmittel gegen etwaige Mißstände scheint der Prozes selbst zu enthalten; die Spannung der Kraft bildet das Gut und Glück des Lebens; ob sich damit ein vernünstiger Lebensgehalt sinde, darüber ist keine Sorge 1)."

Hier liegt eine der Wurzeln des modernen Kulturbegriffs, der auch nur eine Entbindung der Kräfte kennt und deren Werte nach ihrer Bethätigung, nicht aber nach deren Richtung bemißt, und dem die Intensität des Strebens die rechte Qualität desselben verbürgt. Daß die auf so verschiedenen Boden erwachsenen Bestrebungen eines Leibniz lettlich auch hierher gerichtet sind, kann man sich nicht verhehlen?); ob der Standort in der Sinnlichkeit genommen wird, oder in der Bernunft, ob der Materialismus oder der Intellektualismus die Gedankenbildung beherrscht, macht für das salsche Endergebnis weniger aus, als es scheinen mag; das Entscheidende ist die nominalistische Abwendung von dem Objektiveidealen, von dem Guten und Wahren, an dem der handelnde und erkennende Mensch Anteil sucht, nach welchem Anteil sich der Sehalt und Wert seines Schaffens bestimmt, die Abkehr vom echten Idealismus.

II.

11 Table :

<sup>1)</sup> Euden, Die Lebensanichauungen ber großen Denter, S. 433. — 2) Bergl. oben §. 95, 6. S. 279.

## Die falichen 3deale ber Aufflarung.

1. Den 3bealismus Descartes' und Leibnig's mußten wir als unecht bezeichnen, weil biefe Denker bie ibealen Prinzipien zwar festzuhalten suchen, aber burch Berschmelzung mit frembartigen Elementen herabziehen; fie fühlen das Bewicht der fpetulativen Brobleme und tennen ben Ernft ber Wiffenschaft, vermögen fie aber, bei der Loderung ihres Berhältniffes jur Religion und Theologie, und bei bem ungenügenden Zusammenhange mit ber Philosophie ber Bergangenheit, nicht in ber idealen Sobe zu erhalten, die sie bei den driftlichen Denkern eingenommen hatten. In noch weit höherem Grade trägt ben Stempel der Unechtheit, mas Spinoza und bie Englander ju Tage forbern; erfterer verwirft die ibealen Bringibien, weil sie die Autonomie bes Subjektes, um berentwillen er auch das Absolute aushöhlt, Abbruch thun; ber Wiffenschaft borgt er nur die Larve ab; unter der mathematischen Methode verbirgt sich die Willfür, die von dem tendenziösen Charafter feines Philosophierens und seiner lüdenhaften Borbildung herrührt. Die Englander meiden wenigstens ben falfden Schein: fie subjettivieren in ihrer Borftellungsphilosophie unbefangen bas Ibeale und geben die wiffenschaftliche Form preis, fo bag ein popularer Subjettivismus beraustommt.

Damit trafen sie das, was dem Zeitgeiste des XVIII. Jahrhunderts konform war; die Engländer, Locke voran, sind die Begründer der Aufklärung und zumeist aus ihrem unechten Idealismus entspringen die falschen Ideale, welche jene Zeit beirren und folieglich ber Revolution entgegenführen. Lode ift ber Bater ber englischen Aufflärung und damit der Aufflärung überhaubt. Seine nominaliftische Erkenntnislehre ift aus berfelben Wurzel, bem Subjektivismus, entsprungen, aus ber fein Deismus ftammt, ber bie Offenbarung auf das beschränkt, mas wir uns felbst beffer fagen tonnen, und feine Gefellicaftslehre, welche bie Rirche für einen Berein gleichgestimmter Gottesverehrer ertlärt und ben Staat als einen zur Sicherung bes Gigentums eingegangenen Bertrag auffaßt. Durch die faloppe Form seines Philosophierens machte er allen, die fich etwas klar zu sprechen das Bebürfnis hatten, Mut, sich als Denter ju betrachten, und öffnet bem ungeschulten Rafonnement, dem modischen Philosophieren Thor und Thur. Von Lode fiel ein Licht gurud auf Bacon, ben Befampfer ber 3bole, ben Berfunder einer Universalmethode für Jebermann, den Apostel der Fruttifizierung der Natur durch die Wiffenschaft. Auch Dobbes' Materialismus mit feinem Atomifieren und Mechanisieren ber Welt tam jur Wirtung, doch mochte man von feiner Berherrlichung der Fürstenmacht nichts hören; man stempelte lieber ben edlen Remton au einem Materialisten um 1).

Der Spinozismus gab die Würze zu dieser faden Kost, der "einsame Weise" galt als eine Art geistiger Robinson. In seinem Autonomismus ist er der Borläuser der Austlärer, die sich, wenn sie ihm solgten, den Schein der Tiese geben konnten, wie ihn seine Verbindung von Mystik mit Mathematik bei Unkundigen erwecken muß. Herbart nennt Spinoza geradezu einen "jüdischen Austlärer"); von diesem Häretiker der Synagoge kommt der, Locke fremde, heuchlerische Zug der Austlärung, das Schwahen von Tugend in dem Augendlick, wo Recht und Seseh dem Subjekte als Beute zugesprochen werden, das Fordern von Toleranz, bei der größten Unduldsamkeit gegen die Religion, der Radikalismus, der sich hinter der lächelnden Miene des überlegenen, weltabgekehrten Weisen verbirgt.

<sup>1)</sup> Oben §. 89, 7, S. 99. — 2) Werfe, hrag. v. hartenftein, I, S. 237.

Aber auch was die edleren Denker aufgestellt, machte fich diese Strömung zu Ruge. Descartes' Spielen mit ber Stepfis rachte sich jest; es ließ sich unschwer materialistisch wenden, wie dies Boltaire thut, ber in feinen "Londoner Briefen" rafonniert: "Ich bin Rorper und ich bente, mehr weiß ich nicht; werbe ich nun einer unbekannten Ursache juschreiben, mas ich so leicht einer einsigen fruchtbaren Ursache, die ich tenne, suschreiben tann? in ber That, mas ift der Mensch, der ohne absurde Gottlosigkeit versichern burfte, daß es dem Schöpfer unmöglich ift, der Materie Gedanken und Gefühle zu verleiben"1). - Descartes hatte die Bflanzen und Tiere als Maschinen angeseben und nur dem Menschen eine Form und Seele belaffen; be la Mettrie - von welchem Boltaire fagte, er verdiene, daß am hofe Friedrich II. für ihn die Charge eines Dof-Atheisten geschaffen murbe - erklarte auch ben Menschen für eine Maschine, mas, wie er behauptet, schon Descartes gethan hatte, wenn er nicht die Sierarcie gefürchtet, ber zu gefallen er uns eine Seele anflidte 2). So unrichtig dies ift, so rudt es boch ins Licht, daß Descartes' Lehre äußerlich und ungenügend verbundene Elemente enthält, die einmal auseinander fallen mußten.

Weit mehr Handhaben bot Leibniz' Lehre dar. Es brauchte gar keiner Umgestaltung, um in den Gedankenkreis der Aufklärer zu passen, was er von der Deutlichkeit der Borstellungen als dem Grunde der Bollkommenheit und Clückseligkeit des Individuums gelehrt hatte. Wenn er die Frömmigkeit aufgeklärte Liebe nennt, die Glaubenssormeln Schattenbilder der Wahrheit, die Gerechtigkeit die Liebe des Weisen, so nimmt er beinahe die Religionsansicht von Lessings Nathan vorweg 3). So konnte man Leibniz den "Bater der deutschen Aufklärung" nennen, die sich dank seiner Nachwirkung auf einem etwas höheren Niveau als die englische und französische hielt und minder radikal war als die letztere, ohne doch die Verwandtschaft mit beiden zu verleugnen. Noch unmittelbarer ist

<sup>1)</sup> A. Lange, Geschichte des Materialismus, S. 165. — 2) Daf. S. 117. — 3) Beller, Geschichte der deutschen Philosophie, S. 181, 195 u. f.

die Einwirtung von Chr. Wolff auf die Aufklärer, der diesen das ethische Prinzip der Bollkommenheit an die Hand gab, welches in willtommener Weise von der Heranziehung der strengen Moralbegriffe: Gesetz und Pflicht, dispensiert. Seine Trennung der Sittlichkeit von der Religion durch die Theorie, daß das Gesetz unserer Ratur seine Geltung hätte, auch wenn kein Gott wäre, was er durch den Hinweis auf die atheistischen und doch tugendhaften Chinesen illustrierte<sup>1</sup>), trug wesentlich zur Entwurzelung der religiösen und moralischen Begriffe bei.

2. Der unechte Ibealismus der Philosophen ist aber nur eine Rebenwurzel der Auftlärung, wenngleich sich diese selbst Philosophie nannte und von ihren Gegnern als "Philosophismus" betämpst wurde; wie bei allen tieser greisenden Beränderungen des Bewustsseins, ist auch hier der letzte Grund in der Wandlung der religiösen Anschauungen zu suchen; die Pfahlwurzel der Auftlärung ist der Protestantismus.

Ein tenntnisreicher und verdienftvoller protestantischer Theologe, ber zu Anfang des XIX. Jahrhunderts die Aufflärung in dem anonym erschienenen Buche: "Triumph ber Philosophie im XVIII. Jahrhundert", Germantown 1803, bekampfte, ber Darmstädter hofprediger Starte, giebt biefe Thatfache freimutig gu. tann", beißt es in ber genannten Schrift, "mit Grunde fagen, daß ber Protestantismus jum Aufnehmen des Philosophismus in den bamaligen Zeiten ungemein vieles beigetragen habe. Welche Autoritaten fo vieler Jahrhunderte wurden von demfelben nicht nur angegriffen, sondern auch mit einer Dreiftigkeit, mit einem Sohn in ben Staub getreten, daß man noch in diesem Augenblide nicht ohne Erftaunen baran benten tann! Grundfage, Meinungen, Glauben, Ibeeen, pormals für unantaftbar gehalten und mogegen ber leifeste Zweifel als bas größeste Berbrechen betrachtet worden mare, wurden mit einer Ruhnheit beftritten, mogegen Die Außerungen ber breifteften Philosophen Rleinigfeiten maren. Diefes große,

<sup>1)</sup> Beller, Geichichte der deutschen Philosophie, S. 258.

einmal gegebene Beispiel mußte viele Nachahmer sinden... In den Schriften mehrerer dieser Resormatoren waren Grundsäse und Außerungen vorgetragen, die anch einem Jakobiner Chre gemacht haben würden 1)." Hingewiesen wird auf Luthers Kernspruch: Principem et non latronem esse vix est possibile 2) und seinen Auseruf zum Ertränken aller Würdenträger der Hierarchie, "eine Ausscherung zu einer förmlichen Noyade, ganz im Geiste Carriers"3). — Ein berühmter protestantischen Noyade, ganz im Geiste Carriers"3). — Ein berühmter protestantischer Historiker, I. G. Drohsen, sprach das schwerwiegende Wort aus: "Die Gewohnheiten, die Meinungen, die Ordnungen in Staat und Familie, das ganze Leben der Menschen, unermeßliche Güter, alles stand in dem hierarchischen System, das nun in seinen Grundsagen bebte. So begann ein unabseh-b ares Werk. Es hat nie eine Revolution gegeben, die tieser ein gewühlt, furchtbarer zerstört, unerbittlicher gerichtet hätte 4)."

Neuere Siftoriter, welche die Aufflärung, die Brude gur Revolution, als großen Fortschritt preisen, betrachten fie geradezu als die Bollenbung ber Reformation. "Infolge ber gefchichtlichen Rontinuität", fagt ber Begelianer R. Rofentrang, "war die Auftlarung ursprünglich nichts als die Fortsetzung, als die besondere Fortgeftaltung des protestantischen Pringips ber subjektiven Freiheit, ben Inhalt meines Bewußtseins, auch ben absoluten, als mein eigenes Selbst zu wiffen 5)." Sie beseitigte "Die objektiven Beftimmungen des Lebens", welche die Reformation noch hatte fteben laffen: "Das Subjett erkannte die Beilige Schrift, die symbolischen Bücher, die Gesete bes Staats, die Autorität ber Geschichte an, wenn es sich auch das Recht ausbedingte, darüber feine Gedanken ju haben, diesen Inhalt vor dem Forum feiner Reflexion fich rechtfertigen ju laffen. Sollte es aber zwischen ihm und bem objektiven Behalt zur freien Ginheit kommen, fo mußte es gur Trennung seiner Subjektivität als ber unendlichen Form von allem Inhalt, infofern er ein äußerlich gegebenes mar, fortgeben. Diese

<sup>1)</sup> Triumph der Philosophie I, S. 51. — 2) Sedendorf, Historia Lutheranismi I, p. 212. — 8) Deutsche Schriften, Jena, S. 241. 247. 266. — 4) Geschichte der preußischen Politik II b, S. 100. — 5) R. Rosenskrand, Geschichte der kantischen Philosophie 1840. S. 76.

Trennung war der Alt des Zweifels, der als Freidenkerei, Startgeisterei, Auftlärung erschien. Das Subjekt leerte sich aus von aller Überlieferung; sie war ihm verdächtig; es wollte nicht vom Kontagium früherer Jahrhunderte sich insizieren lassen, sondern einen reinen Anfang machen").

Im gleichen Sinne fagt ber berebte Anwalt ber Auftlärung, D. Betiner: "Es entfteht eine Erregung ber Beifter und eine fo tiefe und allgemeine Umwälzung in den Meinungen und Sefinnungen ber Menschen, wie eine ähnliche Erregung und Umwälzung seit ber großen Reformation des XVI. Jahrhunderts nicht mehr vorhanden gewesen. Die Auftlärung des XVIII. Jahrhunderts nimmt das vorzeitig unterbrochene Bert ber Reformation bes XVI. Jahrhunderts nicht nur wieder auf, sondern bildet es felbftanbig und eigenartig weiter. Ihre Bedanten und Forderungen find fühner und vordringender, rudhaltslofer und unerschrockener. Die Reformation ift theologisch, die Auftlärung ift philosophisch. In Luther war der Begriff der Offenbarung unangetaftet geblieben; Die neue Dentweise leugnet ben Begriff ber göttlichen Offenbarung und ftellt auch die religiofe Ertenninis lediglich in bas menschliche Denten und Empfinden... Nichts gilt bloß barum, weil es überliefert und von außen auferlegt ift. Einzig das freie, rein auf fich felbft gestellte Denten enticheibet über Bahrheit und Berechtigung ber Dinge, über die sittlichen und gesellschaftlichen Rechte und Pflichten. Die Bernunft hat die verlorene Selbstherrlichteit wieder erobert; ber Menich tommt wieder gur Befinnung über fich felbft; Die alten Anschauungen und Überlieferungen, welche vor ihr nicht ftandhalten, werden zertrümmert wie hohle Bogen" 2). - Rurg und treffend fagt Louis Blanc: "Der Individualismus hat triumphiert durch Luther in der Religion, durch Boltaire und die Enchtlopabiften in der Philosophie, durch Montesquieu in der Bolfswirtschaft, durch die Revolution in' ber Welt ber Wirklichkeit" 3).

<sup>1)</sup> R. Rosentranz, Geschichte ber tantischen Philosophie, S. 76. — 3) H. Hettner, Litteraturgeschichte bes XVIII. Jahrhunderts II 2, S. 548. — 3) R. Rocholl, Die Philosophie der Geschichte 1878, S. 218.

Es ist gang und gabe, Lessing und Friedrich II. als die Bollender des Werkes Luthers zu verherrlichen; in einem Atem freilich wird dieser zugleich als der Erneuerer des echten Christentums auf Grund des Evangeliums gedriesen, woraus folgen würde, daß auch der Schöpfer des Nathan und der Protestor der Hof-Atheisten aus dem Evangelium weitere Schäße geschürft hätten; allein im Nebelzeiche der modernen Phrase wachsen den Gedanten nicht die Dornen der Konsequenz und schwindet der Unterschied von Glaube und Unglaube, Bauen und Umstürzen, Ja und Nein.

Die Auftlärung ift ein Stadium bes Magerationsprozesses bes driftlichen Bewußtseins, der mit der Reformation beginnt, und eine Durchführung des protestantischen Prinzips, aber sie ift zugleich die Reaktion gegen die Theologie der Glaubensneuerer. überreizung ber religiöfen Gefühle mußte beren Abstumpfung folgen; ber Sader ber Theologen mußte Etel und damit ben Zweifel an bem Werte des Umstrittenen bervorrufen. "Man hatte sich so febr in bogmatische Streitigkeiten und Grubeleien eingelassen, daß die Ertenninis bes bem Menichen außerlich Rachften ihn von Reuem mit bräutlicher Gewalt an fich jog 1)." Die Ausweisung ber Bernunft aus dem Gebiete des Glaubens und die Bertennung der fpekulativen Elemente des Chriftentums rächte fic durch das hereinbrechen eines zügellosen, alles antaftenden Rasonnements; der sola fides stellte fich die sola ratio als Begnerin und schlug diese mit den eigenen Baffen: die glaubenslose Reflexion zeitigte die moniftischen und nominaliftischen Reime des Reuglaubens 2). Die falsche Gnadenlehre und die damit zusammenhängende Berwerfung ber Werke trieb, in ihrer Unhaltbarteit ertannt, bas entgegengefeste Extrem, ben Belagianismus und die Auflösung der Religion in die Moral, hervor. Es macht einen feltsamen Ginbrud, ju feben, wie man die Lebren, um derentwillen Luther gange Bolter bom Rorper der Rirche losgeriffen und endloses Blutvergießen veranlagt hatte, nunmehr wegwarf, verspottete, in ihr Gegenteil verkehrte; auf dem Umwege

<sup>1)</sup> Rofentranz, a. a. D., S. 68. — 2) Bb. II, §. 81, 6 u. 82, 5.

einer trassen Gnadentheorie war man nun beim plattesten Belagianismus angelangt, nach der Spisode der Zerstörung der Philosophie durch die Theologie war man nun zur Zerstörung der Theologie durch das Philosophieren gekommen.

3. Wenn icon die Glaubensneuerer bei ihrem Losringen von ber driftlichen Überlieferung mehrfach in antit-beibnifche Anichauungen gurudfielen, fo daß Zwingli dem ftoifchen Bantheismus und der Seelenwanderungslehre das Wort reden konnte 1), um fo mehr die Aufflärer, bei benen die driftlichen Reminiscenzen foviel spärlicher geworden waren. Man pries die Stoa als die Bertreterin ber reinsten Sittenlehre und ichamte fich nicht, fogar beren Anficht vom Selbstmord beizupflichten. Rouffeau meint, diefer tonne tein Berbrechen sein, weil, wer ihn ausübt, nur der Undankbarkeit seines Baterlandes ein Ende fete 2); Belvetius geht noch weiter: "Derjenige", fagt er, "welcher ein Selbstmorber wird, weil er bes Lebens überdrüsfig ift, verdient fast ebensosehr den Namen eines weisen, als den eines beherzten Mannes; wie Cato fterben ift die bochfte Stufe ber menfchlichen Tugend 8)." Aber auch Wolffs Moralpringip ift eine Aufwärmung bes ftoischen Sages vom naturgemäßen Leben 4), nur daß ihm ber Rudhalt bes bie Natur burchwaltenben Logos fehlt, den jene beidnischen Moraliften als Erbstud alterer Beisheit bewahrt hatten 5).

Roch mehr als die Stoa zog der Epitureismus die Aufstlärer an. Bon de la Mettrie ist es bekannt, daß er die Verkündigung der Lustlehre durch seinen Tod besiegelte, den er in Berlin sand, als er in prahlerischer Schaustellung seiner Genußfähigkeit eine ganze Trüsselpastete verschlang 6). Meiners, "Prosessor der Weltweisheit" in Göttingen, pries das Potpourri der Genüsse als den Grundsat der echten Lebenskunst; er sagte, "wenn es möglich wäre, möchte er die Vergnügen aller Stände, Alter und Jahrhunderte

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 81, 4. — 9) Rousseau, La nouv. Hél. III, 22. — 5) Helvetius de l'esprit IV, 10. — 4) Zeller, a. a. O., S. 258. — 5) Bb. I, §. 38, 4. u. 5. — 6) Lange, Geschichte des Materialismus, S. 185.

vereinigen, die nicht gänzlich inkompatibel und weder mit der Klugheit noch ben Pflichten eines tugendhaften Menschen streiten; er würde dem vernünftigen Manne, dem rohesten Wilden, dem schmußigsten Pöbel seine Vergnügen abzustehlen suchen, wenn seine Organe beweglich genug wären, sich von so entgegengesepten Gegenständen zu verschiedenen Zeiten rühren zu lassen)". Das Schöne wurde zum Sinnenreiz herabgedrückt; Sulzer, der das Batteursche objektive Prinzip, die Kunst habe die schöne Natur nachzuahmen, mit dem subjektiven der Verschönerung der Dinge durch die Kunst vertauscht, sagt vom Naturschönen: "In der ganzen Schöpfung stimmt Alles darin überein, daß das Auge und die anderen Sinne von allen Seiten her durch angenehme Eindrücke gerührt werden 2)."

Um meiften erinnern die Auftlarer an die Cophiften und man hat beibe mehrfach in Parallele gestellt 3). Beibe untergruben Die Grundlagen bes Ethos, entfremdeten die Beifter ben Erbgütern ber Bergangenheit, loderten die fogialen Bande, verflachten das Denken, löften die Wiffenschaft in Wortwert und Phrasenschwall auf. Man wird lebhaft an Voltaire gemahnt, wenn man Platons Charatteristit des Protagoras lieft: "Wenn Schuhflider und Flidichneider Schube und Rleider, die man ihnen übergab, ichlechter machten, als fie fie empfingen, so tame bas gar balb an ben Tag und sie mußten Sungers sterben; nicht fo Brotagoras, ber gang Hellas unvermertt verdirbt (diapdeloei) und die mit ihm Bertehrenden schlechter entläßt, als er fie aufgenommen, und bies feit mehr als vierzig Jahren. Er ift ja, wenn ich nicht irre, erst turglich im Alter bon fiebzig Jahren geftorben, nachdem er vierzig Jahre feine Runft ausgeübt, die er bis jum letten Tage unausgeset ausposaunte. So verfuhr nicht Protagoras allein, sondern eine gange Anzahl vor ihm und andere nach ihm. Haben fie nun die Jugend wissentlich betrogen und vergiftet, ober gaben fie sich davon teine

<sup>1)</sup> M'einers, Bermifchte Schriften I, S. 156, mitgeteilt von Beller, a. a. D., S. 326. — 2) Rojentranz, a. a. D., S. 85. — 3) Bgl. Bb. I, §. 23, 1.

Rechenschaft und sollen wir meinen, daß diese, von so manchem als große Beisen gepriefenen Männer in ber Berblenbung (palveodal) so gehandelt? Run, sie selbst waren nicht verblendet, um so mehr die Jugend, die ihren Unterricht gablte, noch mehr beren Angehörige. die sie ihnen anvertrauten, am meisten die Gemeinwesen (nóleis), die ihnen Autritt gaben, anstatt sie von dannen zu jagen 1)." bem finnlog-frechen Gerede, daß die Religion eine Erfindung der Machthaber fei, ftimmen bie alten und die neuen Sophiften faft wörtlich überein. "Die Religion", fagt Raynal, "und die Priefter find es, welche die Bolter verhindern, ihre Rechte ju genießen und fie zermalmen; Freude und Leid find die Quellen des Gottesdienstes; alle Religionen find nur Menschenerfindung, die Frucht der Politik und der Furcht 2)." Den Gedanken, daß die Berabwürdigung der Religion die Brundlagen der Befellichaft gefährden könnte, beschwichtigte man mit Sophismen. "Es ift nicht wahr", sagte Lessing, "baß Spetulationen über Bott und gottliche Dinge ber bürgerlichen Befellschaft je nachteilig geworben find; nicht die Spekulationen - ber Unfinn, die Tyrannei, ihnen zu fteuern!"

Daß die Gesetze vóus seinen, konventionelle Berabredungen, stand den attischen wie den Pariser Sophisten sest. "Mißtraut denen", war ihre Lehre, "die Ordnung halten wollen; Ordnung halten, heißt sich zum Herrn der anderen machen und sie genieren." Nur übertrumpsten die neueren Sophisten die alten; wenn diese noch einen Rest sozialer und patriotischer Gefühle bewahrt hatten, so schritten jene zum Preise der Baterlandslosigkeit fort. Rousseau proklamierte, die Worte Baterland und Bürger müßten aus dem Wörterbuche gestrichen werden; aber auch Lessing erklärte, "das Lob eines Patrioten sei das allerletzte, wonach er geizen würde; des Patrioten nämlich, der ihn vergessen lehrte, daß er ein Weltbürger sein sollte; er habe überhaupt von der Liebe zum Baterlande keinen Begriff und sie schwachheit,

<sup>1)</sup> Plat. Men., p. 91 e, sq. — 2) Raynal Christianisme dévoilé, nach (Statte) Triumph der Philosophie I, S. 200.

bie er recht gern entbehre" 1) — Gesinnungen, wie sie bei dem Dichter des Rathan nicht anders zu erwarten sind; denn wo die spirituellen Güter der Sophistit zum Opfer fallen, muffen die sozialen nachfolgen.

Der Nominalismus ber Sophisten findet nicht weniger fein Begenstud in den Unfichten der Auftlarer von der Erkenntnis. Bei diesen schwirren intellektualistische Reminiszenzen und sensualistische Lehren durcheinander; nur darüber herricht Ginigkeit, daß "ber gefunde Menfchenverftand", b. i. ber Berarbeiter ber Sinneseindrude, bier allein zu urteilen habe; fein Wert ift, zu tlaren, mas die Sinne uns auführen; in ihm erfreuen wir uns unserer Selbständigkeit und Burde: bas Bewundern des eigenen Verftandes ift ein mehrfach ausgedrückter Affett jener Zeit. Diefer verschwommene Rominalismus nimmt bei Tetens die etwas bestimmtere Gestalt an, daß ben Sinnen ber Stoff ber Bebanten, bem Berftanbe beren Form jugusprechen ift, ba es "gewisse subjektivisch-notwendige Denkarten" gebe 2). Hier bleibt, wie beim Sophisten, ber Mensch das Rag ber Dinge, welche er nur boppelt mißt, einmal an seinem Empfinden, bann an feinen "Denkarten", eine Auffaffung, die alsbald bei Rant gur Reife gedieb.

Dem Treiben der Sophisten wurde von Sotrates und noch durchgreisender von Platon ein Ziel gesetzt und ihr Rominalismus wich einer idealen Anschauung von Gott, Welt und Leben; im XVIII. Jahrhundert erhebt sich wohl auch unter den armseligen Philosophastern ein energischer Denker, aber er macht ihre Sache zu der seinigen; Kant ist kein der Sophistist steuernder Platon, sondern bezeichnet deren Höhepunkt; er bringt die Ausklärungsphilosophie zur Bollendung, indem er die Subjektivierung der idealen Prinzipien methodisch und radikal durchführt.

Die Geistesarmut der Halbdenker der Auftlärungszeit und die Modethorheit, die ihnen Macht verlieh, geißelt der gelehrte Göttinger

<sup>1)</sup> Zeller, a. a. D., S. 360. — 2) Ritolaus Tetens, Philoj. Bers juche über bie menfchliche Ratur, 2 Bbe. 1777. Zeller, a. a. O., S. 319.

humanift 3. D. Gesner, ein wirklicher Renner ber Alten: "Rur mit einer Seuche läßt fich dieser Zeitgeift (vis soeuli) vergleichen; benn die Frrtumer geben unter den Leuten um wie Krankheiten und Fieber. Zumal die Franzosen und Deutschen leiden wegen ihrer Nachahmungssucht baran. In Frankreich regierten einst Ariftoteles und Ramus wie Mongrchen mit unumschräntter Gewalt; bann bestieg die cartesianische Philosophie den Thron, jest herrschen die Encottopadiften. Bei uns ift es ein Jammer, daß oft ein gang beschränkter Mensch, ber taum den Durchschnittsverftand bat, Bewunderer, die ihn beklatichen, findet. Es grenzt an das Wunder: Leute, die fich taum verftandlich ausbruden tonnen, finden gange Berben beifallspendender Schäflein. Es ift eine anftedende Rrantheit, bie ab und ju unfer Geschlecht befällt." Und vorher: "Es gab eine Zeit, wo Christian Thomasius und die Seinigen überall Refte des Papsitums erblicken; er nannte aber so alles, was ihm mißfiel; vorher gab es eine Zeit, wo alle Belehrten Panfophie versprachen und darüber schrieben u. f. w."1). Gesner klagt, daß Thomasius tein Mittel verschmäht habe, die Metaphpsit herabzusehen; Hoc oo valuit, ut eo tempore esset convicium aliquem metaphysicum vocare. Gine anonym von jenem Auftlarer veranlagte Schrift trug diese Anfichten in weitere Rreise; ihr Titel lautet: "Die mohlehrwürdige, großachtbare und wohlgelehrte Metaphysica ober übernaturlehre als die Königin der Wiffenschaften und hochbetraute Leibmagd oder Rammerjungfer der Theologiae terminiloguae, allen Unlateinischen zur Bermunderung aus bem lateinischen Grundtegt in unfere hochteutiche Frau Muttersprace übersett. Dit einer Borrede der hochlöblichen uralten Unversteht zu Abel in Babblagonien. Gedruckt in der Stadt Urbs dreiviertel Jahr vor dem neuen seculo 2)."

4. Wie die deutsche Aufklärung die Bestimmung des Menschen faßte und wie sie die Lapidarschrift, in der das Christentum davon Runde giebt, übertunchte, tann man aus dem Buche

<sup>1)</sup> Isagoge in erud. univ. ed. Niclas I, §. 620, 619. — 2) Ib. §. 820.

Gotthilf Samuel Steinbarts, Professors der Theologie an der Universität zu Frankfurt a. O., ersehen, welches den Titel führt: "System der reinen Philosophie oder Glückseligkeitslehre des Christentums für die Bedürfnisse seiner aufgeklärten Landskeute und anderer, die nach Weisheit fragen, eingerichtet." (3. Aust. Züllichau 1786, dem Minister von Zedlig gewidmet.)

"Reine Frage", beginnt der Autor, "tann für einen vernünftigen Menschen wichtiger sein, als biese: Bas babe ich zu erkennen und ju thun, um meines gesamten Dafeins moglichft froh zu werben und bei allen äußeren Beränderungen, die nicht von mir abhängen, eine beständige Bufriedenheit und die größte nur mögliche Summe bon Freuden zu genießen? Mit biefer Untersuchung beschäftigten sich die vorzüglichsten Gelehrten unter ben aufgeklärten Nationen bes Altertums, welche man Weise und Philosophen nannte, weil mabre Weisheit nichts anderes ift, als die Wiffenschaft und Fertigkeit, fein Leben aufs befte zu benugen . . . Rachdem nun die Lehre Jesu fich unter ben gesitteten Nationen ausbreitete und für eine göttliche Offenbarung über ben Beg gur Glüdseligkeit erfannt marb, borten nach und nach alle weiteren Untersuchungen a priori ober aus der Ratur des Menschen und der fich auf uns beziehenden Dinge über diese Fragen auf. Anstatt aber, daß die driftlichen Gelehrten es uns hatten deutlich machen follen, wie die Befolgung der Unweisungen Jesu im Meniden Bludfeligteit bervorbringe, beschäftigten fie sich größtenteils mit ber Lebensgeschichte besselben und mit Spekulationen über feine Berson. Hierdurch suchten sie, nach bem Geschmad der Philosophie ihres Zeitalters, bem Chriftentum bas Anseben einer tieffinnigen Belebrfamteit in ben Augen derer, die nach Geheimnissen forschten, ju geben. Aber hierdurch geschah es, daß die mit der erhabenften Simplicität vorgetragene Lehre Jesu in eine transcendente Wiffenschaft verwandelt und mit übel verftandenen philosophischen Theorieen aller Gegenden, worin sich das Chriftentum ausbreitete 1), von Jahrhundert gu

<sup>1)</sup> Gemeint ist besonders die "afritanische Theologie", wie der Bersaffer die Lehre des hl. Augustinus, S. 96 f., nennt, und den er als Urheber der protestantischen Gnadenlehre ansieht, welche er als Irrtum betampft.

Jahrhundert immer mehr vermischt ward. Reiner unter diesen Theologen dachte darauf den Begriff der Glückseligkeit sestzuftellen und in Beziehung auf denselben es darzuthun, wie das Christentum seine Berehrer seliger mache. Man vergaß es allmählich ganz, worauf die Religion abzielte und gegen die Zeiten der Resormation war die Gesundheitslehre Jesu so vergistet, der tirchliche Lehrbegriff so durchaus verderbt, daß man sich von den Lehren moralischer Glückseligkeit für Bosheiten, die man noch erst erdenten und ausüben wollte, göttliche Bergebung im Boraus erlaufen konnte. Soweit können gelehrte Spekulationen uns in die Irre führen, wenn wir uns nicht das Ziel und den eigentlichen Endzwer der Religion vorher sessstellen und bei allen theologischen Untersuchungen vor Augen behalten."

"Die Reformatoren", heißt es weiter, "wagten den ersten Bersuch, das Christentum von den beigemischten willkürlichen Lehrmeinungen zu reinigen", aber "es war ihnen unmöglich, in den
wenigen unruhvollen Jahren ihres Lebens die Berbesserung des
Lehrbegriffes zu vollenden"; insbesondere irrten sie darin, daß sie die Lehrbestimmungen, "die in den ersten fünf dis sechs Jahrhunderten
von der herrschend gebliebenen Partei angenommen waren, ohne
Untersuchung als echtes Christentum annahmen."

Der Autor bietet nun dem Leser freundlich einen Leitsaden an, "dermittelst dessen er aus allen Irrgängen des Kirchenspstems sich heraussinden wird . . . und ohne erst nach Arabiens Wüsten zu reisen und Hor und Sinai zu beklettern, zu immer höherer Glückseigeit mit gesicherten Schritten hinansteigen kann 1)". Mit der Beiseitlassung der Berge Arabiens ist natürlich die Umgehung des Geses begriffes gemeint: "Das Christentum widerspricht allen Begriffen von willkürlichen Gesinnungen und Forderungen Gottes geradezu"?). Der Glaube an solche ist im Altertume von den Priestern ausgebracht worden und der Religion ursprünglich fremd, weil diese daher stammt, "daß die alten Bölter durch die in der

<sup>1)</sup> Spstem d. reinen Philosophie, S. 5. — 2) Das. S. 73.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

Atmosphäre sich zutragenden Beränderungen zu der Bermutung versanlaßt worden sind, daß höhere, über uns gewalthabende Wesen die Oberwelt bewohnen"1). Die Priester aber stifteten eine Berstnüpfung der Wettererscheinungen mit den gesellschaftlichen Borschriften, doch "diese Berbindung der Moral mit der Gottessbienstlichkeit war zufällig". Welche atmosphärischen Borgänge dem Alten Testamente zu Grunde liegen, wird nicht näher gezeigt.

So frembartig ber Religion bas Gefet ift, so tann sich boch nach ben protestantischen Rirchengeseten auch ein Lehrer "von belleren Ginsichten" bequemen, benn "unsere symbolischen Schriften find Bolizeigesebe"2). Gine einheitliche Rirchenlehre ift überfluffig: "Es ift eine ganz leere Grille, wenn man fich die protestantischen Beiftlichen als eine geschloffene Befellschaft unter bem Namen einer Rirche denkt und baber folgert, daß jeder mit allen übrigen völlig gleichfinnig lehren muffe. Diefe 3bee ift noch aus der bierarcifden Berfassung ber romifden Rirde, barin fie etwas Reelles hat, unter uns übrig geblieben; fie ift aber nicht apostolisch, solange man Baulum und Jacobum beiderseits für rechtgläubig halt. Prediger unter Protestanten find moralifche Arate und steben gegeneinander in teinem anderen Berbaltniffe als die physischen Arzte, die weiter teine Gesellschaftspflichten gegeneinander haben, als daß fie gemeinschaftlichen Landesgefegen unterworfen find 3)."

Die vollständige Subjektivierung der Moral, die an der Slüdsseligkeit und Gesundheit des Einzelnen ihr Maß erhält, der Religion, die nach dem Borgange der Sophisten auf die Furcht zurückgeführt wird, des christlichen Glaubens, der nicht einmal als Band, das die Lehrer vereinigt, seine Stelle behält, bilden aber für den Berfasser kein Hindernis, von der Wahrheit im objektiven, also realistischen Sinne zu reden. "Eine Wahrheit kann dadurch, daß dieser oder jener sie denkt, daß sie schon von vielen oder noch wenigen erst



<sup>1)</sup> System der reinen Philosophie, S. 283. — 2) Das. S. 297. — 3) S. 298.

gesagt ist, an sich keine Abanderung erleiden 1)", und: "Niemals kann, was göttlich wahr ist, verdunkelt werden; je mehr Einwürse und Zweisel vorgetragen werden, desto mehr wird nur die Wahrheit von den beigemischten menschlichen Meinungen geläutert: sie ist ein Gold, das, je öster es ins Feuer kommt, um so glänzender wieder hervorgeht 2)." Dabei übersieht nur der Verfasser, daß, um seine eigenen Worte anzuwenden, auch "diese Idee noch aus der hierarchischen Verfassung der römischen Kirche, darin sie etwas Reelles hat, übrig geblieben ist". Scht nominalistisch vermeint er, mit der Beibehaltung des Namens die verlorene Sache sestzuhalten; das Gute und das Wahre, Geseh und Glaube sind längst preisgegeben, das Ohr freut sich noch an den Worten, wobei selbst noch die Ahnung bleibt, daß frühere Generationen auch die Gedanken zu diesen Worten beselsen haben mögen.

5. Die Auftlarer ließen es nicht an bem Auspinseln von Bilbern der Bolltommenheit fehlen, zu der fie anzuleiten versprachen, und man tann diese Ideale nennen, so gut man auch bem ftoischen und epitureischen Beisen Diese Bezeichnung einraumt. Sie liegen nicht weit von biefen ab; ber Aufgeflarte ift autonom wie ber Beife ber Stoa, aber genugfreudig wie ber Cpifurs. ift ftolg barauf, munbig geworden gu fein burch Abstreifung aller Borurteile, Ginrichtungen, überlieferungen, welche in früheren bunteln Beiten ben Beift verdüfterten und ben Willen unfrei machten. Der belle Ropf ift bei ihm mit dem guten Billen verbunden, benn, wer flare Begriffe hat, tann nichts Schabliches wollen und bas Bofe ift ja nur bas Schäbliche, wie bas Bute bas Rügliche. Entlaftung und Berfelbftandigung beglüdt ihn und biefes Blüd will er auch anderen verschaffen und seine Auftlarung überallbin verbreiten. Er tennt dabei teine Schranten; er ift Denich, nicht Burger ober Rationsgenoffe; ber Bufammenichluß ber Gleich= gefinnten ift die einzige Gemeinschaft, die er anftrebt. Den Staat

<sup>1)</sup> Syftem b. reinen Philosophie, Anrede an das Publitum, S. XVIII. — 3) S. 298.

läßt er sich als Schutzwehr gegen feindliche Mächte der Bergangenheit und als nivellierende Gewalt gefallen, ja, er preist den Despoten, wenn dieser selbst aufgeklärt ist, aber der straffe Zusammenschluß im Staate bleibt seinem Individualismus doch frembartig und äußerlich.

Das sind so wenig echte 3deale, wie die geistige Strömung, der sie entstammen, echter 3dealismus ist. Es sind nicht Borbilder, die auf Grund einer der Menschennatur vorgezeichneten Idee und eines ihr eingezeichneten Gesetze gestaltet werden, sondern Gebilde eines steuerlosen, selbstgerechten Strebens, Blasen, welche der Strudel der Zeit aufwarf und, nachdem sie auch besser geartete Naturen durch ihr Regenbogenspiel getäuscht, zerbersten ließ.

Bas biefen Ibealen fehlt, ift bas Ibeale, ber Inhalt, bem fich ber Menich hinzugeben, zu fonformieren, bem er zu bienen, an bem er Anteil ju suchen bat, Bethätigungen, die jener Gemutslage gang fremd find, welche barin vielmehr eine Selbstentaußerung sehen ließ. Die nobjektiven Beftimmungen, die vorher das Leben beherricht hatten", maren vom Subjekte aufgesogen worden. wußte nichts mehr von idealen Bütern; die spirituellen der Religion waren schon durch die Reformation beseitigt worden, die sozialen und nationalen hatte ber Kosmopolitismus mazeriert. Man fannte tein Schaffen im Wieberscheine einer 3bee, tein Begen eines geiftigen Inhaltes, als eines lebendigen Schapes; fo auch teinen Bahrheitsinhalt, an beffen Berausarbeiten, Eigenmachen, Pflegen, Überlieferung ber Beift feine Rraft zu fegen batte. Als mabr galt, mas mit fich einstimmig erschien; man umschlich bie objettive Bestimmung, daß die Wahrheit des Gedankens auf der Ginstimmung mit der Sache beruht; gang aus bem Gesichtstreife geschwunden mar Die Einsicht, daß diese Übereinstimmung auf der Teilnahme beider, bes Denkenden und ber Sache an einem britten, dem Ibealgehalte, und lettlich an der höchsten Wahrheit in Gott beruht; berartiges hatte die jahrhundertelange herrichaft des Nominalismus aus den Ropfen und Bergen ausgetilgt.

#### §. 99.

### Die falfche Ibealifierung ber Ratur.

1. Die unechten Ibeale ber Aufklarer werben nicht zu echten, auch wenn man sie mit Phantasie ausschmudt und in gehobener Sprache verkundet. Auch die Sophisten des Altertums hatten einen Boeten in ihrer Mitte, jenen Kritias, der politische Elegieen bichtete und zugleich dem attischen Wohlfahrtsausschuß der dreißig Tyrannen Der Dichter ber Aufflärung ift Jean Jacques Rouffeau, wie fein antiker Borganger elegisch, politisch, tyrannisch, wennschon in anderem Sinne als jener. Die Anwälte der Auf-Marung preisen ibn, weil er beren platte Berftandigkeit burch seine phantafievolle Innerlichkeit erganzt habe. "Gin neuer und fruchtbringender Lebensteim", fagt Hettner, "war in die garenden Bemüter geworfen. Es ift viel Unfug mit biefen bergerfrischenden Anregungen Rouffeaus getrieben worden; die weichliche und unklare Bemütsseligkeit ber sogenannten Gefühlsphilosophie und der dichterischen Romantik hat hier ihre Wurzel; doch vergessen wir nicht, bağ nicht minder auch die Berinnerlichung und Bertiefung bes kahlen und flachen Rationalismus, welcher alle Poesie zertrümmerte, hier ihren wefentlichen Anftoß und Nerv fand. Der volle und ganze Mensch erstand wieder; der Mensch, welcher nicht bloß bentend, sondern auch empfindend ist 1)."

Die von Lode und Boltaire geleitete Auftlarung hatte den Menschen als verftanbiges Ginzelwesen zur Herrschaft über

<sup>1)</sup> Bettner, a. a. D. II2, S. 469.

Alles zu führen gesucht 1); Rousseau macht sein Herz, sein in Empfindungen schwelgendes Ich zur höchsten Instanz und vollendet damit den Subjektivismus der ganzen Denkrichtung. "Er nimmt nichts als sest und gegeben; alles erscheint ihm als fragwürdig und bezweiselbar. Mit unerhörter Dreistigkeit stellen solche Naturen der ganzen Menschheit ihr einzelnes Ich gegenüber und lassen nichts gelten, als was vor diesem Ich das Recht und die Kraft seines Daseins genügend ausweist."

Die ungewöhnliche Rraft und Beredtsamteit, mit ber Rouffeau sein Prinzip vertritt, erinnerten icon seine Zeitgenoffen an die Sturmgewalt ber Glaubensneuerer. Grimm bemerkte in Litterarischen Korrespondenz 1770, Rouffeau sei um zwei Jahrhunderte ju fpat geboren, in Zeiten großer Religionsbegeisterung murbe er ber Stifter einer neuen religiofen Sette geworben fein. Ein neuerer Biograph weist auf einen ethologischen Zusammenhang Rousseaus mit den Réfugiés bin, von denen er abstammt : "Die aus Frankreich fliebenden Sugenotten batten alle Bande gelöft, Die fie bis dahin ans Dafein gefeffelt hatten; ber Berfaffer bes contrat social, der den Plan einer Gesellschaft ohne Wurzeln entwarf, war ein Nachkomme entwurzelter Menschen 2)." jene Settengrunder fprach er aus, was viele als unbestimmtes, Ausdruck und Ausbruch suchendes Sehnen durchzog. Richt eine. fondern zwei verschiedene Gemeinden rief er ins Leben: "Richt bloß". fagt hettner, "in ben helben ber frangofischen Revolution welche die Menschenrechte entwarfen, seben wir die Einwirkungen Rouffeaus, sondern ebenso febr in den titanenhaften Junglingen ber beutschen Sturm- und Drangberiobe, in ihrem fauftischen Drang nach Unmittelbarkeit und Ganzbeit bes menschlichen Wiffens und Handelns, in ihrer Emporung gegen den Zwang der burgerlichen Ordnung 3)." hettner erblidt barin ein hobes Berbienft: "Rouffeau hat das Gemut des Menschen befreit und fest den vollen

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundriß II<sup>2</sup>, S. 233. — 2) Eugène Ritter, La famille et la jeunesse de J. J. R. Paris 1896, p. 49. — 3) Hettner, a. a. O., S. 441.

und ganzen Menschen in sein unverbrückliches Recht ein", aber er kann die Konsequenzen doch nicht gut heißen: "Er löst den Menschen los von allen zeitlichen und örtlichen Bedingungen, er verliert sich in Überschwenglichkeiten, er versängt sich in Übertreibungen und Widersprüchen. Sophisten sind und bleiben solche Naturen troß alledem; die Logit wird bei ihnen zum Fanatismus; ihr stierartiger Troß sieht weder rückwärts noch um sich; sie sind ungeschichtlich durch und durch; sie begreisen nicht, daß auch die vergangene Geschichte nicht willtürlich und zufällig ist und darum mit ihren in die Jutunst hineinragenden Berästungen und Berzweigungen nicht von jedem Einzelnen beliebig verneint und gestürzt werden kann."

Daß Naturen dieser Art den echten Jdealen näher kommen als "der kahle, flache Rationalismus", kann nur behaupten, wer gleich jenen die Logik mit Fanatismus versetzt. So wenig die Titanen den Olymp erreichten, als sie den Pelion auf den Ossa septen, so wenig wird ein Ausstieg zum Idealen gewonnen, wenn man die Sophistik des Gemüts auf die der platten Verständigkeit ausstüllt. Durch Summierung des Denkens und Empsindens wird eben noch nicht "der volle und ganze Mensch" hergestellt, solange ihn seine Führer "mit stierartigem Trop" aller Geschichte entrüden; so gewiß diese "nicht willkürlich und zufällig ist", so gewiß hat sich das menschliche Wesen in ihr ausgearbeitet und erhalten uns ihre Errungenschaften die soziale Natur und die über die Natur hinausweisende Bestimmung des Menschen in Erinnerung.

Die tiefste Quelle des Gemütslebens, die Religion, war bei Rousseau nicht in dem Maße verschüttet wie bei Boltaire und Diderot und diese konnten ihn einen Theologen oder Frömmler nennen, aber er gewann ihr doch nur ab, was seiner Willfür zusagte, und sein Deismus ist nicht einmal poetischer als der Atheismus jener. Er nimmt einen Standpunkt zu den religiösen Dingen, "bei dem die subjektive Seite so über die objektive gesetzt wird, daß dem Menschen eigentlich an Gott sehr wenig, dagegen desto mehr an dem Genusse des Gottesgefühles liegt, wobei über alles die

Sewisheit gestellt wird, unsterblich zu sein und einst eine Ausgleichung von Berdienst und Glückeligkeit zu erleben und weil beide ohne Gottheit nicht denkbar, nun diese in den Kauf genommen wird ')". Die Achse, um die sich hier alles dreht, ist das verehrte, köstliche, sür alle Zeit zu konservierende eigene Ich, das Rousseau in seinen Consosions dem Publikum vorsührt, "mit einer Bewunderung der eigenen Bortrefslichkeit, die ihn dahin bringt, selbst da, wo er Riederträchtigkeiten von sich erzählt, auszurussen, nie habe es einen Bessern gegeben, als er sei 2)". Das Buch ist eine Racheässung der "Bekenntnisse" des hl. Augustinus, aber es zeigt nicht wie diese das Bordringen zu Gott und der idealen Beltansicht, sondern das Bersinken in den Egoismus der Selbstvergötterung. Auch in Rousseaus zeitweiligem Eremitentum liegt etwas don assetzeitertem Ropieren der weltstiehenden Mystik; durch solche Grimassen glaubte der eitse Mann den Gottesmännern ähnlich zu werden.

Den Subjektivismus treibt er in der Religion zu solch wahnwiziger Höhe, daß er die christliche Offenbarung ablehnt, weil ihr Ausgangspunkt von ihm räumlich fern gelegen hat, er beansprucht daß Centrum der Christenheit zu sein, wenn er sich ihr anschließen soll. Er läßt einen zu bekehrenden Heiden zu den Glaubensboten sagen: Vous m'annoncez un Dieu né et mort, il y a deux mille ans, à l'autre extrémité du monde, dans je ne sais quelle petite ville... Pourquoi votre Dieu a-t-il fait arriver si loin de moi les évènements dont il voulait m'obliger d'être instruit? Est-ce un crime d'ignorer ce qui se passe aux Antipodes? 3).

2. Der Zauberstab, mit dem Rousseau die empfänglichen Zeitgenossen berückte, war das Wort Natur, in dem er alle die Gaukelbilder, die er für Ideale ausgab, zusammenfaßte: Die Ratur des Menschen soll das Richtmaß für dessen sein, am Busen der Natur soll er sich verzüngen. Die Hinweisung auf die Natur,

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundrig II2, S. 222. — 2) Daj. S. 223. — 8) Emile L. IV.

wenn diese richtig verstanden wird, kann auch ber echte Ibealismus aut beiken: in der Natur des Menschen läßt fich beffen Bestimmung ertennen, die lex naturalis in ibm ift der Fingerzeig auf die lex aeterna über ihm, und in ber ihn umgebenden Schopfung liegen die Spuren, vostigia, berselben Beisbeit, die ihm seine Bestimmung vorgezeichnet hat und die ihn durch die Ratur zur Übernatur hinaufleitet. Diese Auffaffung ist felbstverständlich Rouffeau völlig fremd; er spielt die Ratur im Menschen gegen die Sitte, die Uberlieferung, die Gesellschaft, die Geschichte aus; als Raturgeset in ber Renschenbruft gilt ihm der ungesellige, auf Selbstgenuß gerichtete Egoismus; die umgebende Natur ift ihm ebenfalls nur Mittel des Selbstgenusses, sein Interesse gilt gar nicht ihr selbst, sondern ben Stimmungen, in die fie ihn verfett; feine Bewunderung ber Natur ift Schwelgen in ben Gindruden, die fie auf ihn macht. Sublimierung des Naturgenusses, durch den fich Rousseau hoch über den Materialismus hinausgehoben glaubt, schließt aber bei ihm nicht ben Rückfall in die gemeinste Natürlichkeit aus; bas autonome, mit der Natur spielende Subjekt beugt den Naturtrieben schmachvoll feinen Naden und ber für Bald und Gebirg ichwarmende Ginfiedler sucht die schmutigste Gemeinschaft, wenn fich der tierische Raturdrang in ihm regt.

Trop seines poetischen Anlauses erhebt sich Rousseau nicht über jenen platten Raturalismus, wie ihn Bacon verkündet hatte; als Raß für den Bildungsinhalt gilt ihm der Rupen; sein Zögling soll gewöhnt werden, bei allem zu fragen: Was kann ich damit machen? Er soll mit Robinson Crusoe die Raturkräfte belauern und zu seinem Dienste zwingen; der Roman von diesem Einsiedler giebt Rousseau die Grundstriche für seinen Lehrplan, wobei aber die ethisch-religiösen Partieen, welche bei dessen Bersasser Desoe die Bendepunkte bilden, beseitigt werden.

Daß ein Lehrinhalt ein eigenes, inneres Gesetz hat, bem sich ber Lernende konformieren muß, kommt Rousseau nicht in den Sinn; er schließt sich der herrschenden nominalistischen Ansicht an und giebt ihr die prägnanteste Fassung: der Zögling soll die

J-

Wissenschaften nicht lernen, sondern selbst neu erfinden; es gilt nicht, sie ihm zu überliefern, sondern ihn zu deren Produktion anzuregen; zumal die Geometrie, welche eine Augenkunst ist, kann er aus sich schöpfen. Diese Paradoga sind im Rominalismus begründet, welcher keine intellektuellen Inhalte, also auch nicht deren überlieferung kennt; macht sich jeder Mensch seine Begriffe, so kann er sich auch seine Wissenschaften machen; haben jene keinen Idealgehalt als Kern, so ist er diesen ebenfalls abzusprechen.

Rouffeau duntt fich über ben Senfualismus feiner Zeitgenoffen erhaben und fagt ftolg: "Was auch die Philosophen fagen, ich werbe nicht auf die Ehre verzichten, zu benten" 1). Er beklamiert von dem Willen, der von Sinneseindruden unabhängig ift, von dem Urteile, das den Willen bestimmt, dem Denken, welches das Urteil bilbet 2); aber anderwärts fpricht er aus: "Wenn die Ratur uns bestimmt gesund zu sein, so mage ich fest zu behaupten, daß ber Stand ber Reflexion ein Stand gegen die Ratur, daß ein Menich, ber bentt, ein entartetes Wesen ift: que l'homme, qui médite, est un animal dépravé" 3). Wo er psychologische Bestimmungen anzuwenden hat, wie in der Erziehungslehre, zeigt er sich völlig in ber Meinung Lodes und Condillacs befangen, welche das Denken auf bas bloße Operieren mit bem Materiale ber Sinnesempfinbungen beschränkt. Dit biefen foll ber Zögling umringt werben, um fie fich zurechtzulegen, von einer Schulung bes Denkens bat Rouffeau so wenig eine Borftellung wie von der Zucht des Wollens. Sein Bögling ift frei im Sinne von ungebunden, aber vollig unfrei dem Erzieher gegenüber, der ihn bis ins Rleinfte determiniert, ibm amar nicht Gebote, aber Empfindungen vorschreibt, seiner Willfür die Bügel ichießen läßt, aber ihn unvermertt gangelt, wobei er ihn tünftlich in der Sinnenwelt festhält. Das Bilb, welches Rouffeau von dem "fertigen Rinde", onfant fait, entwirft, zeigt bie Abtehr von aller Ibealität: Emil hat wenig im Bedachtnisse, viel erfahren, er fragt wenig, untersucht viel; Spiel und

<sup>1)</sup> Hettner, a. a. C., S. 462. — 2) Das. S. 464. — 3) Das. S. 451.



Arbeit sind ihm eines und dasselbe; sein Handeln bestimmt keine Formel, sondern die Eingebung des Augenblick; spricht man von Sigentum und Freiheit, so versteht er es; redet man von Sehorsam, so weiß er gar nicht, was man meint; stirbt er jest, so hat er wenigstens gelebt und Leben ist die Kunst, welche die Erziehung lehren soll. Sinige Jahre später wird er geschildert als ein Wilder, der bestimmt ist, in Städten zu leben, der wenige aber ganze Kenntnisse hat, von Allem, was er weiß, den Zweck, von Allem, was er glaubt, den Grund kennt, von Anderen nichts verlangt, ihnen aber auch nichts schuldig zu sein glaubt.

Ist er so weit, so ist die Zeit zur moralischen Erziehung getommen; die Besorgnis, daß die Tugend auf dem steinigen Boden des Sgoismus, der künstlich hergestellt worden, schwer Wurzel sassen möge, beschwichtigt Roussen durch die kühne Wendung, der Zögling besitze bereits von der Tugend alles, was in Beziehung auf ihn selbst steht, und es brauchten nur noch die gesellschaftlichen Tugenden nachgeliefert zu werden; der künstlich gezüchtete Gamin soll ein wenig in das Leben eingepaßt, dem Sittenlosen ein undermeiblicher sozialer Firniß gegeben werden.

3. Wenn bei den Auftlärern noch die Anschauung erhalten geblieben war, daß das Streben nach Glückeligkeit einer gewissen Mäßigung und Lenkung bedürfe, um sich zur Tugend zu erhöhen, fällt diese bei Rousseau dem Subjekte, wenn es nur seiner Natur solgt, von selbst zu; die etwas bemäntelte Autonomie der Aufstärer tritt in ihrer Nacktheit hervor.

Den Grundsat, daß sich der Mensch selbst Gesetz sei, bethätigte Rouffeau in seinem Leben. Er beanspruchte eine Sonderstellung in der Gesellschaft. "Riemand", schreibt er 1757 an Grimm, "setz sich in meine Lage, Niemand will begreifen, daß ich ein Wesen ganz für mich bin, das durchaus nicht den Charakter, die Grundsiche, die Triebsedern der Anderen hat und das man daher auch nicht nach ihren Regeln beurteilen darf 1)." Er kennt nur seine

<sup>1)</sup> Hettner, a. a. O., S. 513 f., woraus auch das Folgende ent= nommen ift.

Rechte und Neigungen, aber keine Pflichten: "Alles reigt meinen Sinn für Freiheit und Unabhangigkeit", ichreibt er an Malesherbes, "die gerinaften Pflichten des Lebens find mir unerträglich; ein Wort zu fagen, einen Brief zu foreiben, einen Besuch zu machen, insoweit diese Dinge als außere Forderungen auftreten, find für mich Tobespein." Was ihn bestimmen foll, muß aus bem Inneren, Eigenen tommen, nicht einmal Gewohnheiten follen fich feftseben; Emil foll die einzige Gewohnheit haben, teine zu haben. autonome Subjett spielt mit allen ethischen und idealen Werten. "Rousseau tröstet sich selbst ba, wo er sich mit seiner Laune und Willfür in die nichtswürdigften Fehler, Lafter und Berbrechen verirrt, mit dem pharisaischen Trot seiner unendlichen Empfindungs-Das Gefühl ift Alles, die That Richts. Beständnisse ber tiefften Gundhaftigkeit webt er fich fofort einen Beiligenschein. . . . Fünf Rinder bat er ruhigen und talten Blutes erbarmungslos in das Findelhaus ausgesett... und entblodet fic nicht zu fagen: Die in feinem Leben konnte 3. 3. Rouffeau auch nur einen Augenblid ein Mensch ohne Gefühl, ohne Berg, ein unnatürlicher Bater fein. - Es fehlt an Worten, folche Rieder= trächtigkeit zu brandmarken. Solche Jrrgange bes schönseligen Bergens find Stoff für Bitaval" 1). Gine zeitgenöffische Stimme nennt Rousseau un véritable Protée en morale 2); dieses Proteustum ift aber nicht Charafterlosigfeit, sondern der Charafter des Mannes und die Ronfequenz feines Autonomismus. Sat das Subjekt den Beruf, unter Abweisung jeder von Augen tommenden Einwirtung zu bestimmen, mas recht und unrecht, gut und bose ift, so sind auch die Wandlungen seines Urteils gerechtfertigt; es selbst bleibt der feste Punkt im Wechsel und kann gar nicht aus fich berausfallen; ber Mensch als alleiniges Maß ber Dinge kann bei feinem Meffen gar nicht fehlen. Die Anerkennung diefer Folgerichtigkeit schließt nicht aus, Rouffean eine gewiffe geiftige Berftorung

<sup>1)</sup> Hettner, a. a. O., S. 515. — 2) (Starke) Triumph der Philos sobbie I, S. 148.

auzusprechen; man kann hier den bekannten Ausspruch des Polonius umkehren: "If hier gleich Methode, so ist es eine solche der Tollbeit." Sin Psychiater unserer Zeit hat den Nachweis unternommen, daß der Berfasser des Emil geradezu geisteskrant war. "Der geniale Rousseau", sagt P. J. Möbius, "der große Philosoph und Dichter, war ein Mann, dessen Seele von jeher einen schlimmen Keim in sich trug; er hat Zeit seines Lebens krankhaste Züge gezeigt und in den späteren Jahren hat jener Keim sich so kräftig entwicklt, daß zweiselloses Irresein mehr und mehr zu Tage trat, in ärztlicher Redeweise: Rousseau war eine neuropathische Ratur und litt in der zweiten Hälfte seines Lebens an der als kombinatorischer Berfolgungswahn zu bezeichnenden Form der Paranoia 1)."

Jedenfalls aber hatte seine unnormale Geistesverfassung nichts mit der  $\mu\alpha\nu\ell\alpha$  zu schaffen, welche Platon der delphischen Priesterin und ihren Jüngern zuspricht; seine Etstase war teine Erleuchtung im antiten Sinne, noch weniger der Weg zur Katharsis.

4. Es tonnte unmöglich scheinen, auf diesen bis gur Rarritatur gesteigerten, an der Grenze des Wahnsinns taumelnden Autonomismus eine Gefellschaftslehre zu bauen und boch bat es Rouffeau in seinen Contrat social 1752 gethan. nammte das Buch wizig: le contrat insocial de l'insociable Jean Jacques. Rouffeau fand ben Boben für seine Gesellichaft ber Ungefelligen vorbereitet durch die Naturrechtslehrer, welche die Rechtsbildung von dem Bertrage autonomer Individuen abgeleitet hatten 2); damit war die organische Auffassung der Gefellichaft beseitigt und eine Bielheit von sich gleich stehenden recht=schaffenden Individuen zum Träger aller sozialen Gestaltung gemacht. Rouffeau betonte die Gleichbeit derfelben ftarter als feine Borganger; er vervielfältigt nur das autonome Subjett, indem er ihm sozusagen einen Roeffigienten beiset; seine Gesellschaft besteht aus lauter Jean Jacques, Männern, benen ihr Wille Gefet ift, Die aber, ba fie gleich find, auch Bleiches wollen und — wollen muffen. Sie bilben

<sup>1) 3. 3.</sup> Rouffeaus Rrantheitsgeschichte 1889. — 2) Bergl. Bb. II, §. 85, 4.

ben legitimen Souverän und ihre Souveränität ist unübertragbar. Falls sie einen Fürsten einsetzen, so erlangt dieser dadurch kein Recht; die Menge braucht sich also auch kein Recht der Empörung vorzubehalten; das Recht des Umsturzes ist selbstverständlich; die Bereitschaft zur Revolution ist permanent, "eine Entthronung des Königs, selbst eine grundlose ist nichts Anderes als die immerdar zuständige Berfügung des immerdar legitimen Souveräns, des Bolkes").

Das Balladium biefer Gesellschaft ift die untrennbare Bereinigung der Freiheit und Gleichheit und beide Trug-ideale finden in dem verschwommenen Naturbeariffe Rouffeaus ihren Blat: Unterordnung und Ungleichbeit ist nach Rousseau Unnatur. erkennt sehr wohl, daß die Ungleichheit mit der Berschiedenheit des Besitzes zusammenhängt und er legt darum an diesen die Art. einer berühmten Stelle seines Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes 1753 sagt er: "Der Erfte, welcher ein Stud Land umgaunte und fich vermaß zu fagen: bies Land gehört mir, und Leute fand, die einfältig genug waren, dies zu glauben, mar der mahre Brunder ber menschlichen Bejellschaft. Was für Berbrechen, was für Kriege, was für Clend und Graus batte berjenige bem Menschengeschlechte erspart, welcher die Brengpfähle umgeriffen ober bie Braben jugefduttet und feinen Mitmenfchen zugerufen hatte: Butet euch, auf biefen Betruger gu hören; ihr seid verloren, wenn ihr vergeßt, daß die Frucht Allen und das Land Niemand gehört."

Daß auch bei völliger Gleichheit die Interessen der Einzelnen außeinandergehen könnten und die Majorität entscheiden müßte, welche maßgebend sein sollen, kann sich Rousseau nicht verhehlen; seine Ausslucht ist, daß, da die Majorität die Freiheit vertritt, der von ihr auf die Dissentierenden ausgeübte Zwang ein Aussluß der Freiheit selbst ist, also den Überstimmten zwingt, frei zu sein: on de forcera d'être libre. Daß dem Menschen ein mit Freiheit

<sup>1)</sup> Stahl, Befdicte ber Rechtsphilosophie, 3. Aufl. 1864, S. 297.

auferlegter Zwang natürlicher ist als eine mit Zwang auferlegte Freiheit, kommt Rousseau bei seiner gewaltsamen Berwirrung des Raturbegriffes nicht in den Sinn. Als ein Gebiet, in dem der Staatszwang besteht, bezeichnet er die Religion: daß es ein höchstes Wesen giebt und die bürgerlichen Gesetze unter seinem Schutze stehen, muß bei Todesstrafe oder Berbannung geglaubt werden und eine andere Religion darf nicht bestehen.); die mehr als prekäre Staatsgewalt nimmt auf einmal die Miene der römischen Cäsarenherrschaft an, wenn es gilt, die Kirche niederzuwerfen.

In Rouffeaus Gesellschaft ift jeder Reft eines bindenden, über die Individuen übergreifenden Ethos ausgetilgt. "Was er", fagt treffend Stahl, naum Pringip und jur Macht ber sozialen Ordnung macht, ift nur ber Wille bes Menschen ohne höhere Notwendigkeit, ohne ein Ansehen, ein Gebot über ihm und es ist ber Wille bes Renfchen schlechthin in seiner Selbstsucht, gelöft von jedem fittlichen Riele, von jeder harmonischen Lebensgestaltung, die er anzustreben batte, daber nur das Menschenrecht ohne Menschenpflicht. Was als Inhalt, Pflicht, Tugend bleibt, ift bann auch wieder nur der Mensch selbst: bas finnliche Wohlbefinden bes Menschen die Majestät des Menfchen und banach die Majestät des Boltes. Die Begeisterung hat keinen anderen Gegenstand als die Hingebung unter die Mehrbeit, die Anerkennung der Gleichheit, die Brüderlichkeit. Die Gesetze Bottes und ber Natur, für Einzelleben, Familie, Staat, Rultus, alles finkt, und nur die Heiligkeit des Bolkswillens wird zur absoluten Macht; fie ift Religion, Moral, Gerechtigkeit. Das ift ber Beist Rousseaus, es ift ber Beist ber Revolution 2)."

Hier erhalten die Staatslehren eines Hobbes, der Puritaner und Hugenotten, die Theorieen eines Grotius und Lode ihre Bollendung, und der Konvent hat nicht verfehlt, Rousseaus Wahngebilde seinen Verfassungsentwürfen zu Grunde zu legen und Kant sich nicht gescheut und geschämt, aus beiden zu lernen. Die Revolution war das Beden, in dem sich die beiden Strömungen:

<sup>1)</sup> Stahl a. a. D., S. 314. — 2) Daj. S. 309. — 4) Unten §. 101, 1.

die von Boltaire und die von Rousseau entbundene, die kalte und die beiße, ber gemutlose und der gemutstrante Autonomismus vereinigten. Nachdem, fagt Broudhon, die Ideeen aufgestanden waren, standen die Pflafterfteine von felbft auf. "Im erften Stodwerte bes Saufes", beißt es bei S. Taine, nin ben iconen vergolbeten Gemächern waren die Gedanken bloß Abendbeleuchtungen, Salonfunken, lustige bengalische Feuer, mit benen man spielte, und die man lachend aus ben Fenstern warf. Im Balbgeschoß, im Barterre, in ben Geschäftslokalen, in den Magazinen und Kontors angesammelt, haben sie Brennstoffe vorgefunden, feit langer Zeit aufgebäufte Bolgftoge, Die fich zu großen Feuern entzünden. Es scheint sogar eine Feuersbrunft entstanden zu sein, benn die Schornsteine rauchen schon wild und eine rote Belle fällt auf die Fenster. Die oben Wohnenden fagen: Ach nichts! die Hausgenossen unten werden fich buten, das Haus in Brand zu fteden, denn fie bewohnen es ja ebenfalls, nicht blog wir; mas wir da schimmern seben, ift ein Strohfeuer, bochftens ein Raminfeuer, das man mit einem Gimer talten Baffers lofden tann; überdies reinigen berlei tleine Unfälle bie Schornsteine, indem fie den alten Ruß ausbrennen. — Mögen fie fich in Acht nehmen, benn in den Rellern des Hauses, unter deffent tiefen Fundamenten, befindet sich ein riesiges Pulvermagazin 1)." — Zeitgenossen bezeugen vielfach, wie sich die zuchtlosen Gebanken in die umfturzenden Thaten "Ein Franzose, der nach langer Abwesenheit in den umsetten. folimmften Tagen der Bobelherrichaft nach Baris gurudgekommen war, meinte auf die Bemerkung, er werde wohl vieles verändert finden: Das eben nicht, man thue jest bloß auf ben Stragen, mas man lange Jahre in ben Salons gefagt. Man erzählte auch von Boltaire, er habe, wenn ihn Parifer Freunde besuchten und diefe bei Tische ihre "philosophischen" Diskurse begannen, die Bedienten schnell weggeschickt; er wollte nicht, sagte er, daß ihm in nächster Racht ber Hals abgeschnitten würde 2)."

<sup>1)</sup> Die Entstehung bes modernen Frankreichs. Deutsch von Raticher, Bb. I. — 2) R. Mager, Geschichte ber frangösischen Nationallitteratur 1837, I, S. 64, Anm. 4.

5. Die von Rouffeau hervorgerufene Garung murde in Frankreich in der Revolution eruptiv, mabrend fie fich in Deutschland in den litterarischen Erzeugnissen der Araftgenies der sogenannten Sturm - und Drangperiode harmlofer, aber immer noch schädlich genug auswirfte. Goethe gab in seinem Werther ber sentimentalen. in Brometheus und Nauft der titanischen Seite bes rouffeauschen Raturalismus klaffischen Ausbrud. Das Bathologische biefer Geiftesftromung überwand ber geniale Dichter, indem er poetisch verkörperte und aus fich herausstellte, was die anderen mit unverstandener Macht beherrschte; an dem Drama Faust arbeitete er burch sein ganges Leben weiter und ließ bie klarenben Elemente barauf mirten, Die ibm feine spätere Entwidelung augeführt batte. Dennoch mußte er bas naturalistische Element, welches von Anfang an mitgewirkt hatte, keineswegs zu bewältigen und er zeigt fich in ihm gerade an den Wendebunkten des Dramas befangen; wenn er auch die rouffeausche Gedankenwelt hinter fich läßt, fo fteht er nach wie vor unter bem Banne bes Egoismus und Autonomismus, ber ben Nerv jener bildet, und er fommt nur zu einer Umbildung, nicht zu einer Überwindung von deren falschem Naturbegriffe.

Bei der ersten Konzeption und der Absassung der ältesten Scenen dienten dem Dichter die Bolksbücher über Faust als hinter-lage, welche in christlichem Geiste geschrieben sind und wahrscheinlich auf das, nicht erhaltene, Werk eines katholischen Schriftstellers zurückgehen 1), und die Rachwirkung des christlichen Gedankens giebt seinen Gestaltungen Tiese und Ernst. Faust will in die Geheimnisse der Natur eindringen, verfängt sich in deren Nachtseite und seine hossätzige hinwegsetzung über die Grenzen des Menschen-

<sup>1)</sup> Wolfgang Menzel, Deutsche Dichtung II, S. 191. Marlowes Faustragodie liegt eine Erzählung zu Grunde, in der das tatholische Element noch stater hervortritt; es rühmt sich dort Faust, daß er "mit scharf gezogenen Schlüssen der deutschen Kirche Dirten einst verwirrt". In dem Frankfurter Faustbuche von 1587 sind zahlreiche Aüge eines älteren tatholischen Textes erhalten. Die Bersehung Fausts nach Wittenberg hätte tein protesstantischer Ersinder vorgenommen, zumal da sie historisch unmotiviert ist; bei dem tatholischen Dichter, der den Harestarchen in den Zauberer umzeichnet, ist sie selbstverständlich.

wesens führt ihn in die Bahnen ber Sunde. Goethe dichtet hier aus eigenen Stimmungen heraus, aber er ertennt fie als tranthafte, der besieren Natur des Menschen widerstreitende; er führt uns den im Labyrinthe der Theosophie und Theurgie sich verirrenden Forscher vor und zeigt, wie der Wahn zum sundigen Sange und dieser zu einer Rette von Berbrechen treibt. Ob er in dieser Beriode seines Dichtens bem Drama ben tragischen Ausgang zu geben vorhatte, ben ihm die Bolksbücher vorzeichneten, läßt sich nicht ausmachen; bei ber Wieberaufnahme ber Dichtung ftedt er fich ein anderes Ziel: Fauft, "in seinem dunkeln Drange", soll ben rechten Weg wiederfinden. In der Art nun, wie er den Lebenspfad des Belden fich wieder aufwärts winden läßt, zeigt sich die ganze Befangenheit bes Dichters in der rouffeaufchen Naturfdmarmerei. Entfeten ber Rerterscene am Schluffe bes erften Teiles macht am Anfange bes zweiten einem lieblichen Naturbilbe plat; guten Geiftern wird geboten bes Herzens grimmen Strauß zu bewältigen, bes Borwurfs glübend - bittere Pfeile zu entfernen, Faufts Inneres von bem erlebten Graus zu reinigen, ibn im Tau aus Lethes Flut zu baben, ihn bem beiligen Licht zurückzugeben. Im Sturme ber Horen ersteht ber neue Tag, Phobus' Raber rollen, mit Setofe erscheint das Licht, - als ob die Stimme des Gewiffens durch ben Lärm übertont, die Nachtbilber des Schuldbewußtseins durch die Sonne überftrahlt werben follten.

Selbst begeisterte Verehrer des goetheschen Faust können diese Flucht aus den Konflikten der sittlichen Welt in die natürliche, die an Rousseaus Art, von seinen Ausschweisungen am Busen der Natur auszuruhen, erinnert, nicht gutheißen. "Es war unseres Bedünkens", sagt Fr. Krephig, "ein verwegener Gedanke des Dichters, die dämonische Gleichgültigkeit des Naturlebens gegen die in der sittlichen Welt sich bekämpfenden Gegensätze von Gut und Böse hier zur Lösung, oder sagen wir lieber zur Vertuschung eines ernstellen sittlichen Konflikts zu benutzen 1)."

<sup>1)</sup> Borlefungen über Fauft 1866, S. 130.

Raufts Läuterung burch freundliche Natureindrücke wird nun aber fortgesett durch seine Ginführung in die Erhabenheit und Schonheit ber Antite; er wird ben "Müttern" jugeführt, "ben Bottinnen, die thronen behr in Ginsamteit, Um sie fein Ort, noch weniger eine Reit", beren "Haupt umschweben bes Lebens Bilber, regfam, ohne Leben; Bas einmal mar in allem Glang und Schein, Es regt sich bort, benn es will ewig sein". Es sind also die Ideen, die ihn über die finnliche Welt hinausheben follen; aber fie vermögen die finnliche Quft nicht zu überwinden. In der Episode von Belena ift es bestenfalls bie icone Raturlichteit bes Altertums, die dem Belben und uns als Stätte angeboten wird, in der wir Rube finden follen. Es wird uns verfichert: "Die graufen Rachtgeburten brangt ber Schönheitsfreund Phobus hinweg in Höhlen oder banbigt fie." Daß die Seol Lugior der Alten auch Bugen verlangten, ebe fie gur Entsühnung schritten, babon will ber Dichter nichts miffen; bas Altertum wird naturaliftifder gefakt als es mar; feine richtenden Botter werden ju "Schonbeitsfreunden" berabgesett, damit kein rauber Ton ben aus eigener Rraft genesenden und fich felbft fühnenden Übermenichen verlete.

Diese Kraft soll sich nun endlich im Handeln bethätigen und wir erwarten, daß Faust damit die Schwelle der sittlichen Welt betrete. Aber dieses Handeln ist selbst wieder nur ein auf die Ratur gerichtetes; die längst erharrte sühnende That ist die, daß Faust dem Meere einen Küstenstrich abgewinnt und ihn kultiviert; es bilden also Bodenmeliorationen einen Wendepunkt der Menschheitstragödie und so kommt auch der baconische Naturalismus zu Worte, der die Würde des Menschen in der Unterjochung der Natur sindet. Jest soll der Lärm der Erdarbeiter, Matrosen und Lastträger die innere Stimme übertönen; und nicht einmal das Glödchen der Hütte des Greisenpaares darf in ihn hineinschallen, weil es sich störend "mischt in jegliches Begebnis Bom ersten Bad bis zum Begräbnis, Als wäre zwischen Bim und Baum Das Leben ein verschollner Traum".

Den Erklärern bes goetheschen Fauft hat von je dessen Schluß-

faene Schwierigkeiten bereitet, Die den Naturalismus des Studes au guter Lett mit ber driftlichen Glorie umtleiben mochte; noch ift ber Feuerschein bes hüttchens mit der Glode, bas Fauft in Brand steden ließ, nicht verglommen und schon leuchtet die Mandorla der beiligen Jungfrau auf, die "Fauftens Unfterbliches" zu fich binangiehen wird. Näher betrachtet tritt jedoch die Szene nicht fo febr aus dem Rahmen des Bangen heraus: Diese Blorie ift felbft naturalistisch; nicht jene Bottesmutter, welcher bie Christen bas Salve rogina fingen, sondern das Urweib, das "Ewig-weibliche" als Naturtypus, befriedet endaültig ben Titanen, der es in so vielen irbischen Abbildern leibenschaftlich gesucht hatte. So ift die Schlußfzene wohl fakrilegisch, aber nicht ftilwidrig; sie ift die Kronung der Apotheose bes auf die Rechte seiner Natur pochenden, autonomen 3d. Goethes Fauft ift die ausgereifte poetische Frucht bes unechten 3bealismus, wie er fich von fo weither vorbereitet hatte. Der Dichter gablt bier bem Zeitgeifte feinen Tribut, ber Beift-eigne bem Tyrannen. Daß er sich aber anderwarts in manchem tieffinnigen Spruche über dieses Sklaventum erhob und hier und ba ein Goldforn des echten Idealismus bei ihm anzutreffen ift, wird spater zu zeigen fein 1).

<sup>1)</sup> Unten §. 110, 3; 111, 3 u. 4 u. 112, 2 u. 3.

#### XV.

# Die Subjektivierung des Idealen durch Kants Autonomismus.

Si judicas legem, non es factor legis, sed judex: unus est legislator et judex. Ep. Jac. 4.

§. 100.

## Rant als Bermittler ber bentschen und englischen Philosophie.

1. Der Zustand der Philosophie um die Mitte des XVIII. Jahrhunderts war derart, daß ein energischer Denker mehr als einen Anlaß zu berichtigendem Eingreisen fand. In der Prinzipienlehre standen sich der Intellektualismus der Leibniz-Bolfsichen Schule und der Sensualismus der Engländer undermittelt gegenüber. Zene Schule ließ nur den Berstand gelten und erklärte das sinnliche Erkennen für ein verworrenes Denken, während die Nachfolger Lockes alle Erkenntnis auf Sinneseindrücke zurücksührten und den Berstand auf gewisse Manipulationen damit beschränkten.

Bie das Wahrnehmen und Denken, so drohten auch das Extennen und Wollen und damit die theoretische und praktische Philosophie auseinander zu fallen. Leibniz hatte

zwar neben der Borstellung, repraesentatio, die Begehrung, appetitus, gelten lassen, aber in der Durchführung seiner Lehre hatte das Erkenntnismoment weitaus das Übergewicht; Wolff suchte wohl Abhülse und unternahm, eine Sthik aufzustellen, ohne mit dem zum Prinzip derselben gewählten Begriffe der Bollkommenheit ihren spezissischen Aufgaben genug zu thun. Die Moral wurde die Domäne der Aufslärungsphilosophie, die sie vollends von der Prinzipienlehre zu lösen und dem populären Käsonnement zu überantworten drohte. In England griff eine psychologisierende Behandlung der Sthik plat, die ihr ebensowenig ein Prinzip zu geben vermochte, aber wenigstens in Erinnerung hielt, daß hier ein philossphisches Arbeitsfeld vorliege.

Ein weiterer Punkt, welcher ber Rlärung bedurfte, mar das Berhältnis ber Philofophie gur Mathematit Physit. Der Aufschwung biefer Biffenschaften im XVII. Jahrhundert hatte ihnen das übergewicht über die Philosophie gegeben. Man glaubte für die Methode diefer in der der Mathematit bas Borbild suchen zu muffen und philosophierte more geometrico; auf die Ontologie gewährte man der mechanischen Weltansicht ber Physit einen Einfluß, der jene alterieren mußte. Während hier die intellektualistische Denkweise ihre Nahrung fog, verlor der Empirismus jede Sandhabe für das Berftandnis, wie die Mathematif zu ihren, die Erfahrung vielfach vorwegnehmenden Ertenntniffen gelangen möge, die in ihrer Notwendigkeit und Allgemeinheit bas Rontingente und Partifulare bes Erfahrungswiffens soweit über-Die englischen Sensualisten sprachen bavon mit unverstandenem Respette, ohne sich zu dem in der Sache liegenden Probleme erheben zu können.

Für die Lösung aller drei Probleme: das Berhältnis von Sinnlickeit und Berstand, von Erkenntnis und Sittlickeit, von Philosophie und Wathematik boten weder die deutsche noch die englische Philosophie eine Aussicht dar, da sie unter sich dasjenige austeilten, was für eine solche verbunden werden muß. Die Ausgabe jener Berhältnisbestimmungen fällt daher in gewissem Betracht mit der

§. 100. Rant als Bermittler ber deutschen und englischen Philosophie. 375 ber Bermittelung ber deutschen und der englischen Philosophie zusammen.

Es mar Immanuel Rant, ber jene Probleme und biefe Aufgabe der Bermittelung aufnahm. Seine philosophischen Studien waren burch die Wolffianer Schulg und Rnugen, beibe Ronigsberger Belehrte, beftimmt; als Dozent, feit 1755, legte er Lehrbücher von Bolff, felbft von beffen Schülern Meier, Baumgarten u. a. ju Grunde; Die Beschäftigung mit Newton und die Letture englischer schonwiffenschaftlicher Schriften begleitete biefe Studien. Auf Leibnig und Lode, Wolff und hume zugleich finden wir icon in ber sogenannten portritischen Periode, vor etwa 1775, sein Augenmert gerichtet. Sein Intereffe ift ber theoretischen wie der praktischen Seite der Philofophie jugewandt und für die erstere faste er Sinn und Bernunft zugleich ins Auge. Am 21. Februar 1772 fcreibt Rant an Marcus Berg: "In der Unterscheidung des Sinnlichen vom Intellettualen in der Moral und den daraus entspringenden Grundsäten hatte ich es schon vorher ziemlich weit gebracht . . . Die Prinzipien bes Gefühls, des Geschmads und der Beurteilungstraft mit ihren Wirtungen, dem Angenehmen, Schonen und Guten hatte ich auch schon porlängft ju meiner ziemlichen Zufriedenheit entworfen und nun machte ich mir den Blan zu einem Berke, welches etwa ben Titel haben tonnte: Die Brengen ber Sinnlichfeit und ber Bernunft. 3d bachte mir barin zwei Teile, einen theoretifchen und einen prattifchen. Der erfte enthielt in zwei Abschnitten: 1. die Phanomenologie überhaupt; 2. die Metaphysit und zwar nach ihrer Natur und Methode. Der zweite ebenfalls in zwei Abschnitten: 1. allgemeine Prinzipien des Gefühls, des Gefomads und ber finnlichen Begierbe; 2. Die erften Grunde ber Sittlichteit 1)."

Es ift also die aristotelische Trias: Sinnlichteit, Berftand, Begehren: alodnois, voos, oestico, die Rant ins Auge faßt,

<sup>1)</sup> S. 2B. hr\$g. in dronol. Reihenfolge von G. Hartenftein, Leipzig 1867-68, VIII, S. 688. - 2) Bb. I, S. 36, 6 a. G.

376 Abschnitt XV. Die Subjektiv. des Idealen durch Kants Autonomismus. entgegen der einseitigen Reslexion, welche bald das eine, bald das

andere Blied vernachlässigt hatte.

2. Begen die leibnig-wolffiche Burudführung ber Bahrnehmung auf bas Denten ertlärt er fich in ber Inauguralbiffertation jum Antritte ber orbentlichen Professur, welche ben Titel führt: De mundi sensibilis atque intellegibilis forma et principiis 1770: "Man ersieht, daß mit Unrecht bas Sinnliche (sensitivum) als verworren Erkanntes (confusius cognitum), das Intellektuale als basjenige, deffen Erkenntnis deutlich (distincta) ift, ailt. Denn das find lediglich logische Unterscheidungen und berühren bas Gegebene (data), welches aller logischen Bergleichung zu Grunde liegt, nicht. Es kann etwas Sinnliches fehr deutlich und etwas Intellettuales febr verworren fein; das erstere bemerten wir an dem Prototyp ber sinnlichen Ertenntnis: ber Geometrie, bas lettere an bem Organon von allen Intellektualen, ber Detaphpfit." Weiter heißt es: "Ich fürchte, daß Wolff durch seine falsche Unter-- scheidung des Sinnlichen und Intellektualen, die ihm nur als eine logische gilt, jenen fo ehrwürdigen, altertumlichen Brauch, von bem Wefen ber Sinnen- und Gedanfendinge ju reden (nobilissimum illud antiquitatis de phaenomenorum et noumenorum indole disserendi institutum) jum großen Schaben ber Philosophie gang beseitigt und die Beifter von der Erforschung berselben abgewandt hat, um sie mit logischen Spitfindigkeiten ju beschäftigen 1)."

Die beiben Einseitigkeiten von Leibniz und Lode charatterisiert er später treffend mit den Worten: "Leibniz intellektuierte
die Erscheinungen, sowie Lode die Berstandesbegriffe nach
seinem Spstem der Noogonie (wenn es mir erlaubt ist, mich dieses
Ausdrucks zu bedienen) insgesamt sensifiziert, d. i. für nichts als
empirische oder abgesonderte Resterionsbegriffe ausgegeben hatte. Anstatt
im Verstande und der Sinnlichkeit zwei ganz verschiedene Quellen von
Vorstellungen zu suchen, die aber in ihrer Verknüpfung objetiv

<sup>1)</sup> De mundi sens. §. 7, 29. II, S. 402. Ahnlich: Rritit ber reinen Bernunft, §. 8, 29. III, S. 73.

§. 100. Kant als Bermittler ber beutschen und englischen Philosophie. 377 gültig von Dingen urteilen können, hielt sich ein jeder dieser großen Männer nur an eine von beiden . . . indessen daß die andere nichts that, als die Borstellungen der ersteren zu verwirren oder zu ordnen 1)."

Daß beide Ertenntnisvermögen auch ihrem Ursprunge nach zusammengehören, sagt Rant in einer berühmten Stelle: "Es scheint zur Einleitung ober Borerinnerung nötig zu sein, daß es zwei Stämme der menschlichen Ertenntnis gebe, die vielleicht aus einer gemeinschaftlichen, aber uns unbekannten Wurzel entspringen, nämlich Sinnlichkeit und Berstand, durch deren ersteren uns Gegenstände gegeben, durch den zweiten aber gedacht werden 2)."

Die Aufgabe, die sich Kant stellt, die Einseitigkeiten des Intellektualismus und des Sensualismus durch die Berbindung beider Standpunkte zu vermeiden, ist die nämliche, welche Aristoteles vorlag, der zu vereinigen hatte, was unter Platon, der das Erkennen so gut wie ganz in den Berstand verlegte und unter die Herakleiteer und Sophisten, die nur die Sinneseindrücke gelten ließen, aufgeteilt war, Extreme, welche er durch seine Lehre vom thätigen Berstande vermied, der auf Grund der Sinneswahrnehmungen die intellegiblen Inhalte konstituierts). Ihm hatte sich Thomas von Aquino angesschlichen und mit historischem und Sachverständnis die Lage des Problems zu vollster Klarheit gebracht<sup>4</sup>).

Der entscheidende Schritt bei der Auseinanderhaltung der beiben Erkenntnisfunktionen ist, daß jeder derselben das ihr zukommende Objekt zugewiesen wird, denn, wie der scholastische Spruch sagt: Facultates animi diversificantur secundum objecta. Unterschied und Berknüpfung der beiden Stämme werden nur erfaßt, wenn das Sensible und das Intellegible unterschieden und die Erkenntnis des letzteren im ersteren als das Charakteristische des menschlichen Erkennens gefaßt wird, dessen Siel die sensibilia intellecta bilden 5).

<sup>1)</sup> Rr. d. r. B., Anmerkung zur Amphibolie der Restegionsbegriffe, 2B. III, S. 231. — 2) Das. Einleitung a. E. B. III, S. 52. — 8) Bb. I, §. 36, 5. — 4) Bb. II, §. 71, 3. — 5) Das. §. 71, 5.

Auf dieser Spur sinden wir nun auch Kant; er unterscheidet in der vorhin angeführten Stelle die phaenomena und die noumena, welch letzters dasselbe besagt wie vonza, also die sensiblen und intellegiblen Inhalte. Auf ihre Berschräntung weist er in einer anderen Stelle der Inauguraldissertation hin: Patet sensitive-cogitata esse rerum repraesentationes, uti apparent, intellectualia autem sicuti sunt<sup>1</sup>): der Sinn läßt uns die Erscheinung, der Berstand das Besen ersassen.

Er bezieht fich auf biefe Stelle in bem Briefe an M. Berg vom Jahre 1772 und erganzt fie: "Unser Berftand ift durch seine Borftellungen weber die Urfache bes Gegenstandes (außer in der Moral von den guten Zweden), noch ber Gegenstand die Urfache ber Verstandesvorstellungen (in sensu reali). Die reinen Berftandesbegriffe muffen also nicht von der Empfindung der Sinne abstrahiert fein, noch die Empfanglichkeit der Borftellungen burch die Sinne ausbruden, sondern in der Natur ber Seele gmar ihre Quellen haben, aber boch meder infofern fie vom Objette gewirtt merben, noch bas Objekt felbft hervorbringen. 3ch hatte mich in ber Differtation damit begnügt, die Natur ber Intellettualvorftellungen blog negativ auszudrücken: bag fie nämlich nicht Modifikationen ber Seele durch ihren Gegenstand maren. Wie aber benn sonft eine Borftellung, die fich auf einen Gegenstand bezieht, ohne von ihm auf einige Beife affiziert ju fein, möglich überging ich mit Stillschweigen. Ich hatte gesagt: Die sinnlichen Vorstellungen stellen Die Dinge dar, wie sie erscheinen, die intellettualen, wie sie sind. Woburch werden uns benn biefe Dinge gegeben, wenn fie es nicht burch Die Art werden, womit sie uns affizieren, und wenn solche Borstellungen auf unserer inneren Thätigkeit beruben, woher kommt Die Ubereinstimmung, Die fie mit Begenftanben haben follen, bie boch baburch nicht etwa hervorgebracht werben 2) ?"

hier faßt Rant das Problem rein und ungetrübt und so zu sagen mit wachem spekulativen Gewissen, und es ift zu beklagen,

<sup>1)</sup> De mundi sens. §. 4. 2B. II, S. 400. — 2) 2B. VIII, S. 689.

daß ihm die aristotelische und scholastische Lösung desselben unbekannt war, welche auf alle von ihm aufgeworfenen Fragen Antwort giebt: Der sinnliche Gegenstand ist nicht die ganze Ursache unseres Begriffes, die bloße Abstrattion von jenem erzeugt noch nicht den Begriff, noch ist dieser eine bloße Modisitation der Seele; diese ist vielmehr schöpferisch bei seiner Bildung, vermöge des thätigen Berstandes, der aus der sinnlichen Erscheinung das Wesen des Dinges heraushebt, worauf eben die übereinstimmung des Begriffes mit dem Gegenstande beruht. So ansgesehen stehen die Sinness und die Verstandesthätigkeit, Rezeptivität und Spontaneität im Gleichgewichte; der Geist ist beim Verstandessertennen selbstthätig und doch von der Sache, d. i. ihrem gedanklichen Wesen erfüllt.

Was sich Kant von älteren Ansichten barbot, befriedigte ihn nicht. Er versucht es im Fortgange des Briefes mit der Anschauung Platons und Malebranches und bemerkt richtig, daß beide einen deus ex machina zur Lösung des Problems berusen. Auch Erusius' Meinung, daß Gott Begriffe, wie sie sein müssen, um mit den Dingen zu harmonieren, in die menschliche Seele pflanzte, eine Ansicht, die Kant harmonia praestabilita intellectualis nennt, lehnt er ab und dies mit Recht, da eine solche Borstellung der Hinordnung von Geist und Welt auseinander zwar ganz wohl die letzte Hinterlage der Erklärung bilden kann, aber nicht selbst eine Erklärung ist.

Nachmals hat freilich Kant ben Knoten noch weit gewalts samer durchhauen, indem er sein spekulatives Gewissen durch die Beibehaltung des Wortes noumenon oder Ding an sich, beschwichtigte, während er die Sache, d. i. das Intellegible, als das objektive Korrelat des Begriffes, gänzlich preisgab; er befreundete sich leider mit dem in dem Briefe noch abgewiesenen Gedanken, daß der menschliche Geist im Erkennen die Dinge macht. Aber noch in dem selbstgeschaffenen Labyrinth, das der Abschnitt der Vernunftkritik über die phaenomena und noumena.) bildet, berührt er hie und

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 209 f.

da den Ariadnefaden, der ihn hinausleiten konnte. Sduard von Hartmann carafterifiert Rants Taften banach mit ben Worten: "Er ertennt, bie Noumenen müßten wohl Gebanten, aber nicht meine Gedanken sein . . . es muß ein Ibeales sein und boch nicht ein Ibeales in meinem Bewußtsein; es muß inhaltlich ibentisch sein mit meinen Gebanken und doch nicht er selbst fein. Die inhaltliche Ibentität mit meinen Gebanken verbürgt ihm die Denkbarkeit meinerfeits, die formelle Berfchiebenheit von meinem Gedanten verbürgt ihm die Tranfgendeng für mein Bewußtsein. Das Bewußtsein reproduziert durch Nachdenken ein Borgebachtes 1)." Damit wird klarer als bei Rant das Gesuchte bezeichnet, das nichts anderes ift als jenes Bindeglied von Erkennen und Sein, wie es alle idealen Bringipienlehren von Pythagoras bis Suarez begrifflich auszudrüden unternahmen. Sartmann ift dies aber ebenso unbefannt, wie es Rant war, benn er bemertt: "An diefem Puntte find bisher alle Denfer gescheitert, wenn fie sich bazu aufgeschwungen haben, bis zu ihm zu gelangen", was nur auf die der philosophischen Tradition abtrunnigen Denter gutrifft.

Kants Borgänger hatten bieses Problem vernachlässigt und es ist sein Berdienst, es wieder aufgenommen zu haben; an eine Lösung aber wäre nur zu benten gewesen, wenn er von den Denkern, die es behandelt, gelernt hätte. Er kannte diese nicht und ihre Borskellungsweise war dem durch die lange Herrschaft des Rominalismus entnervten Denken der Zeit zu fremdartig, als daß sie einen Fußpunkt hätte hergeben können. So war das Problem für Kant unlösbar und er schritt zu Gewaltsamkeiten, um mit ihm fertig zu werden, die es noch mehr verdunkelten.

3. Die Forberung, theoretische und prattische Philosophie ins Gleichgewicht zu sepen und bem entsprechend Ertennen und Wollen zu unterscheiben und zu verbinden, hat Kant stets festgehalten. Er lobt die Einteilung der Philosophie bei ben Griechen in Logit, Physit und Ethit, von welchen Wissenschaften die erste die

<sup>1)</sup> Rritifche Brundlegung bes tranfzendentalen Realismus, S. 105f.

formale, die beiden letten die materiale Bernunfterkenntnis umfasse: diefe beiben haben es aber mit Befegen zu thun, welche zwiefach find: Besetze ber Ratur ober ber Freiheit; jene behandelt die Physit oder Naturlehre, diese die Ethik oder Sittenlehre 1). ftatuiert eine Metaphyfit der Sitten als Gegenstuck zu der die Naturlehre begründenden Metaphysif. Auch durch die Begriffe des Bahren und Guten bestimmt er die beiden gleichgeordneten Bebiete, wobei er, ben englischen Moralisten folgend, bas Gute auf das Gefühl gurudführt. Er ichreibt 1764: "Man bat es in unseren Tagen allererft einzusehen angefangen, bag bas Bermögen, bas Babre vorzustellen, die Erkenntnis, dasjenige aber, bas Gute ju empfinden, das Gefühl sei und dag beibe ja nicht miteinander muffen bermechfelt merben. Gleichwie es nun unzergliederliche Begriffe bes Bahren, b. i. besjenigen, mas in ben Begenftanben ber Ertenntnis für fich betrachtet, angetroffen wird, giebt, fo giebt es auch ein unauflösliches Befühl des Guten 2)." Er lobt im folgenden hutcheson, der, wie andere, "unter bem Ramen bes moralischen Gefühls hiervon einen Anfang zu iconen Bemerkungen geliefert" babe. Er läßt aber auch Wolffs Sat: "Thue das Bolltommenfte, was durch bich möglich ift", als ben formalen Grund aller Berbindlichteit zu handeln, gelten; als ben materialen Grundfat ber Moral eignete er fich - in jener Beriode seines Philosophierens - bas Gebot an: Thue, mas dem Willen Gottes gemäß ift.

Mit der Heranziehung des Gefühls will er nicht der verwaschenen Aufklärungsmoral den Zugang öffnen; er klagt, daß die moralische Weisheit so oft das Ansehen von Gründlichkeit annimmt, wenngleich keine solche bei ihr anzutreffen sei: "Es ist nichts gemeiner als der Titel eines Moralphilosophen und nichts seltener, als einen solchen Namen zu verdienen 3)." Durch die Betonung

<sup>1)</sup> Grundlegung zur Metaphyfit der Sitten, Borrede, W. IV, S. 285. — <sup>3</sup>) Untersuchungen über die Deutlichteit der Grundsätze der natürlichen Theoslogie und Moral IV, §. 2. W. II, S. 307. — <sup>8</sup>) Rachricht von der Einstichtung der Borlesungen im Winterhalbjahr 1765/66. W. II, S. 319.

bes Gebotes erhebt er die Betrachtung in ein höheres Gebiet; aber er zieht auch die Begriffe bes Mufters und ber 3dee heran.

In der Inauguraldiffertation von 1770 unterscheidet Rant die theoretische und die prattische Betrachtungsweise burch die Begriffe Theoretice aliquid spectamus, bes Seins und Sollens: quatenus non attendimus, nisi ad ea, quae enti competunt, practice autem si ea, quae ipsi per libertatem inesse debebant dispicimus; ben Gegenfat bilben also bas Seiende, wie es ift, und das Seiende, wie es durch Freiheit fein follte. weist auf ein intellegibles Borbild als gemeinsames Da g, auf ein gedanklich Bolltommenes hin: Exeunt in exemplar aliquod, nonnisi intellectu puro concipiendum et omnium aliorum quoad realitates mensuram communem, quod est perfectio noumenon. Im theoretischen Gebiete ift bies Bott, im prattischen bie sittliche Volltommenheit, perfectio moralis; beide das Söchste, bas gemeinsame Dag bes Beränderlichen und bas Erkenntnispringip: Eorum, quorum quantitas est variabilis, maximum est mensura communis et principium cognoscendi. Höchste wird heute ideale genannt, von Platon idea; Gott ift als bochste Bolltommenheit das Erkenntnisprinzip, aber als real existierend das allgemeinste Pringip alles Geschehens: Dous cum, ut ideale perfectionis, sit principium cognoscendi, ut realiter existens, simul est omnis omnino perfectionis principium fiendi 1).

Damit erhebt sich Kant über die englische Philosophie, aber auch über die wolffiche. Mit der stärkeren Betonung der Freiheit tritt der Begriff des Borbildes und Gesetzes weit bestimmter als in dieser hervor. Kant war hier auf dem Wege zum echten Idealis-mus. Hätte er Augustinus gekannt und an ihn Anschluß gesucht, so ware er der Einseitigkeiten, über die er hinausstrebte, Gerr geworden.

In der Periode der Umbildung seiner Ansichten, 1770 bis 1781, tann Kant die Parallelisierung von Erkenntnislehre und Moral

<sup>1)</sup> De mundi sens. cet. §. 9. 28. II, S. 403.

nicht durchaeführt haben, benn fonft mare er auch auf bem Gebiete ber letteren auf ein noumenon, ein Intellegibles gestoßen, in bem bas Befen ber guten Handlung liegt, wie in dem noumonon ber Erkenntnis bas Wesen bes Dinges. Wenn er in ber vorher angeführten Stelle bes Briefes an M. Berg fagt, daß ber Berftand in der Moral die Ursache der guten Zwecke ift 1), so zeigt sich, daß ihm nur subjektive Zwecksetzungen, nicht hinordnungen auf ein Objettives geläufig find. Wenn er fpater gelegentlich die Pflicht ein noumenon nennt, so meint er damit nicht beren objektibidealen Gehalt, da der Begriff des noumenon ihm bereits von aller Obiektivität entleert ift. Die Moralphilosophie feiner Zeit bot ihm ein objektives Korrelat der moralischen Gesinnung, wie es die Begriffe bes Befetes, bes Butes, ber Bestimmung find, noch weniger dar, als das gesuchte intellegible der Erkenntnis, weder die psychologifierende Moral ber Englander, noch die formaliftische Wolffs, da beide unter der Herrschaft des Rominalismus ftanden; die gangbare Bludseligteitslehre stieß Kant ab, aber die Reaktion dagegen führte ihn ebensowenig ju jenen haltgebenden Begriffen. Als die Besinnungen Rousseaus bei ihm durchdrangen, geriet er völlig in den Autonomismus, und seine endgültige Faffung des Moralproblems ift zwar der des Erkenntnisproblems analog, ja der Barallelismus fommt zur vollen Durchführung, aber er bricht völlig mit den früher anerkannten Prinzipien des Gotteswillens und der Bolltommenbeit, die ihn zu einer befriedigenden Geftaltung der Ethit batten leiten tonnen.

4. Das Berhältnis von Philosophie und Mathematik erkennt Rant als ein der Regulierung bedürftiges. Er tadelt die Philosophen, welche die Größenlehre voreilig zum Borbilde nahmen und ftimmt bem Engländer Warburton bei. "daß nichts der Philosophie icadlicher gewesen sei als die Mathematit, nämlich die Rachahmung berselben, in der Methode zu denken, wo sie unmöglich tann gebraucht werben" 2). Er rügt es aber auch an ben

<sup>1)</sup> Oben S. 378. - 2) Unterj. üb. d. Deutl. 1764, 2B. II, S. 291.

Mathematikern, daß sie in ihrer Zuversicht nicht über ihre Wissenschaft philosophieren, freilich "ein schweres Geschäft", und ihnen gar nichts daran gelegen sei, wo die Begriffe Raum und Zeit herkommen mögen, daher sie unverwerkt auf brüchigen Grund geraten: instabilis tellus, innabilis unda 1).

Er würdigt ben allgemeinen und notwendigen Charatter der mathematischen Lehrsäße und erkennt ganz richtig dessen Busammenhang mit dem synthetischen und apriorischen Bersahren, durch das sie gesunden worden. In der Inauguraldissertation 1770 faßt er die Begriffe Synthesis und Analysis nicht anders als die Logiter vor ihm, also im aristotelischen Sinne: die Synthesis als progressus in serie subordinatorum a ratione ad rationatum, und die Analysis als regressus a rationato ad rationem²), was dasselbe wie die Definition des Alegander von Aphrodisias besagt: 'H pèr σύνθεσις ἀπὸ τῶν ἀρχῶν ὁδός ἐστιν ἐπὶ τὰ ἐκ τῶν ἀρχῶν, ἡ δὲ ἀνάλυσις ἐπάνοδός ἐστιν ἐπὶ τὰς ἀρχὰς ἀπὸ τοῦ τέλους²). Unter ratio ist hier nichts anderes als ἀρχή, Grund, Prinzip, Wesen, verstanden, und die Synthese gilt als das Erkennen aus dem Grunde oder dem Wesen der Sache.

Auch die Ausdrücke a priori und a posteriori gebraucht Kant in älteren Schriften im Sinne der philosophischen Tradition, welche unter dem prius das aristotelische nooresoor vỹ quốcu, d. i. den lóyos, also wieder den Grund oder das Wesen versteht, unter dem posterius das voresoor vỹ quốcu, d. i. das Ausgewirkte, die Erscheinung, so das beide Begriffspaare sich decken: die Synthesis versährt a priori, indem sie aus dem Wesen der Sache Kenntnisse schöpft, die Analysis a posteriori, indem sie von der Erscheinung zum Wesen vordringt. Kant nennt in seiner Schrist: "Der einzig mögliche Beweisgrund des Daseins Gottes" 1763 den aus dem Begriffe des Wesens Gottes geführten Beweis einen Beweis

<sup>1)</sup> Kritit b. r. B. Methodenlehre I, 1. B. III, S. 485. — 2) De mundi sens. cet., §. 1\*. B. II, S. 395. — 3) Alex. Aphr. in Ar. An. pr.

§. 100. Rant als Bermittler der deutschen und englischen Philosophie. 885

a priori und legt selbst einen solchen vor 1). In derselben Schrift findet er in der wunderbaren Beise, wie einsache mathematische Begriffe eine Fülle von Wahrheiten in sich schließen, einen Hinweis auf die höchste Einheit aller Fülle und Wahrheit in Gott. Er verseleicht jene Thatsache mit einem Naturwunder; sie mache um so mehr Eindruck, je weniger der Geometer dazu thut, je mehr sie sich gleichsam ohne alle Aunst in der Sache selbst darlegt. "Wenn man dei dergleichen Anordnungen der Natur berechtigt ist, nach einem Grunde einer so weit erstreckten Übereinstimmung des Wannigfaltigen zu fragen, soll man es denn weniger sein bei Wahrnehmung des Ebenmaßes und der Einheit in den unendlich vielfältigen Bestimmungen des Raumes ??)"

Hier stand Kant auf dem Boden des pythagoreischen Idealismus, in dem Bezirke, in dem Augustinus so gern bewundernd weilte, "weit weg vom Körperlichen, in der Heimat und Stätte der Zahls)", wo die Zahlen sind, mit denen wir zählen, die sich nicht mit den Anzahlen decken, die wir zählen und die nur Rachbilder jener sind, denen allein das wahre Sein zukommt: qui valde sunt.).

Aber auch Aristoteles hätte Kant hier antressen können, der die mathematische Erkenntnis erklärt und zwar als Aktuierung des in den Größenverhältnissen potentiell gegebenen: Tà duvápsi õvra elz évéqysiav åvayópsva elglonsra. dià rovro noiovves yipvásnovsiv), womit zugleich dem Gesetz in der Sache und der Selbstthätigkeit unseres Denkens genug gethan wird. Es ist zu beklagen, daß Kant nicht diese rechten Berater aussucht; dann hätte sich das von ihm scharssinnig Erkannte an die rechten Stellen angeschlossen und das schon Erarbeitete weitergeführt. Diesen Rüchalt entbehrend, nahm dei Kant die Behandlung der Frage eine subjektivistische Richtung, die von ihrer Lösung absührte und mit der Bergewaltigung des Problems endete.

25

<sup>1)</sup> B. II, S. 134. — 2) Daj. S. 138. — 3) Bb. II, §. 64, 1. — 4) Daj. §. 61, 2. — 5) Ar. Met. IX, 9 fin., vgl. Bb. I, §. 36, 5.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

Schon in der Preisschrift vom Jahre 1764 finden fich Ausbrude, welche besorgen laffen muffen, daß Rant bei ber Spnthefis die ratio, aus welcher das rationatum erfließt, und beim apriorischen Ertennen bes prius in ber Sache, auf dem bas Ertennen fußt, alfo die bom Erkennenden zu aktuierende Botenz, die materia intellegibilis der Mathematit, vergessen habe, indem er die schöpferische Selbstthätigfeit des Erfennenden über Bebuhr betont. Er fpricht bort bon Definitionen, welche durch willfürliche Berbindung ber Begriffe erzeugt werden; Diefe feien synthetisch und folche stelle Die Mathematik auf, mahrend die Philosophie analytische Definitionen suche, bei benen ber Begriff verworren gegeben fei und nur durch Bergliederung getlart werden folle 1). In feinen Borlefungen über Logit nennt er die Synthesis willfürlich gemachter Begriffe Ronftruttion und fest factitius und a priori gleich 2); bort heißt es auch, daß Erfahrungsgegenftande nur Rominalbefinitionen zulaffen; bagegen die Definitionen der willfürlichen Begriffe immer real feien 3).

Hier erscheint das aristotelische nolovieres piproduovoler auf die Spize getrieben; die Mathematik soll mit ihren Konstruktionen zugleich die Wahrheiten erzeugen, die doch nur darin hervortreten, während die Philosophie auf die Bearbeitung von Ersahrungserkenntnis und Herstellung von Nominaldesinitionen beschränkt wird. In der "Aritik der reinen Bernunft" werden die "dwei Bernunftkünstler" noch parteisscher charakterisiert: "Man gebe einem Philosophen den Begriff eines Triangels") und lasse ihn nach seiner Art aussindig machen, wie sich wohl die Summe seiner Winkel zum rechten [Winkel] verhalten möge. Er hat nun nichts als den Begriff von einer Figur, die in drei geraden Linien eingeschlossen ist, und an ihr den Begriff von ebensoviel Winkeln. Run mag er diesem Begriffe nachdenken, solange er will, er wird nichts Reues herausbringen. Er kann den Begriff der geraden Linie oder eines Winkels oder der Zahl drei zergliedern und deutlich machen, aber

<sup>1) 2</sup>B. II, S. 284. — 2) Logik, §. 102, B. VIII, S. 185. — 3) Dai. §. 136, S. 138. — 4) D. i. eines Dreieds.

nicht auf andere Gigenschaften tommen, die in diefem Begriffe gar nicht liegen. Allein ber Geometer nehme Diefe Frage vor. Er fängt sofort davon an, einen Triangel zu konstruieren. Beil er weiß. daß zwei rechte Winkel zusammen geradesoviel austragen als alle berührenden Winkel, die aus einem Buntte auf einer geraden Linie gezogen werden konnen, jufammen, fo verlangert er eine Seite seines Triangels und befommt zwei berührende Winkel, die zwei rechten zusammen gleich find. Nun teilt er ben äußeren von biesen Winkeln, indem er eine Linie mit der gegenüberstehenden Seite bes Triangels parallel zieht und fieht, daß bier ein außerer berührender Winkel entspringe, ber einem inneren gleich ift u. f. w. Er gelangt auf solche Beise durch eine Rette von Schluffen, immer bon ber Anschauung geleitet, zur völlig einleuchtenden und zugleich allgemeinen Auflösung ber Frage." Das Geheimnis bes Erfolges bes Geometers fieht Rant darin, daß er nicht auf das sieht, was er in seinem Begriffe bom Dreiede wirklich bentt, fonbern über ihn zu Gigenicaften, die in diesem Begriffe nicht liegen, hinausgeht, indem er feinen Gegenstand nach ben Bestimmungen ber reinen Unfcauung bestimmt. "Dies Berfahren ift bie mathematische und zwar hier die geometrische Konstruktion, vermittelft beren ich in meiner reinen Anschauung, ebenso wie in der empirischen, das Mannigfaltige, was zu bem Schema eines Triangels, überhaupt mithin zu seinem Begriffe gebort, hinzusete, wodurch allgemeine synthetische Sate tonftruiert werben tonnen 1)."

Rant überschätt das rüstige Zugreisen des Geometers außerordentlich; der Kunstgriff der euklidischen Demonstration, den dieser
anwendet, beweist allerdings den Sat, aber künstlich und minder
gut als der Philosoph es kann, der nur das Wesen des Dreiecks
ins Auge faßt. Aus seinem Wesen folgt, daß das Dreieck die Hälfte
eines Parallelogramms gleicher Grundlinien und Höhe ist; in
einem solchen aber ist die Winkelsumme der des Rechteds gleich,
mithin vier Rechte betragend, wovon also auf die Hälfte, das

<sup>1)</sup> Rritif b. r. Bern. Methodenlehre I, 1. 2B. III, S. 479 f.

Dreied, beren zwei tommen. Die gangbare Definition bes Dreieds erfcopft beffen Wefen nicht; fie ift aber nicht willfürlich, fondern geht auf die Erfaffung jenes Wesens aus. Was Kant, als er noch klarer sah, das Wesen nannte, nennt er hier "das Mannigfaltige, was zu dem Schema, also auch Begriffe" gehört, womit er das Potentielle in der Sache ausdruden will. In Wahrheit attuieren beibe "Bernunftfünftler" bieses Potentielle, die materia intellegibilis: ber Philosoph, indem er bas Berhältnis bes Dreieds zu bem Bierede erwägt, ber Geometer burch feine finnreiche, aber fünftliche Ronftruktion. Rant läßt sich von letterem so imponieren, daß er ben erfteren zum unfruchtbaren Grübler macht. Er fieht in ber Berangiehung ber Anschauung bas Entscheibenbe, wie er ja icon in der Habilitationsschrift die Geometrie "das Brototyp der finnlichen Erkenntnis" genannt hatte 1), da sie boch vielmehr, wie Blaton barlegt, in bem begrifflichen Ertennen bes die Rörperwelt und die Sinnlichkeit Bedingenden ihr Wefen bat. Rant verleat das Potentielle in das Subjekt: es ift jene reine Anschauung, welche alle begrifflichen Berhältniffe der Raumgebilde in fich bergen foll, mit benen bann bie Willfur bes Geometers ihr Spiel treibt.

Diese falsche Ansicht von der Mathematik, wonach sie ihren Wissensbestand erzeuge, rief nun in Kant den Gedanken wach, es könne auch eine derartige Philosophie geben, eine von der Erfahrung unabhängige "Synthesis von lauter Begriffen", welche wie die Mathematik auf "die reine Anschauung", ihrerseits auf die Sesamtheit der im Seiste liegenden Erkenntnis-formen zu bauen sei. So führt er einen dritten "Bernunstkünstler" ein, der wie der Geometer über dem sterilen Grübler, der es nur zu analytischen Desinitionen bringt, steht, und dessen Gebiet die alle Erkenntnis bedingenden Erfordernisse und Kriterien sind, ein Gediet, in dem er synthetisch und von Erfahrung so unabhängig vorgeht, wie der Mathematiker in dem seinigen 2). Mit Kant beginnt jenes Konstruieren aus Begriffen, worin es die ihm

<sup>1)</sup> Oben S. 376. - 2) B. III, S. 481 f.

nachfolgende Philosophie zu so hoher Birtuosität brachte und worin sich ein weit mehr beirrender Einfluß der Mathematik aussspricht, als in den ehemaligen Demonstrationen more geometrico, so daß Kant gerade das Gegenteil von dem erreichte, was er bei seiner Grenzregulierung von Mathematik und Philosophie anstrebte.

5. Kant vermochte seine richtigen Intentionen: die Berknüpfung von Sinnlichteit und Berstand, die Parallelisierung von theoretischer und praktischer Philosophie und die Grenzbestimmung von Mathematik und Philosophie, nicht auszusühren, weil ihm der Begriff des Intellegiblen, Objektiv-idealen als des Erkenntnisgutes und Wahrheits-inhaltes, sehlte; ohne welchen der Berstand kein Objekt hat, die Ethik zu keinem Inhalte gelangt, die Mathematik zu einer wahrheitschaffenden Kunst aufschwilkt. Er vermochte aus demselben Grunde die Bereinigung der deutschen und englischen Philosophie nicht durchzusühren, weil er, ohne Berständnis für die Realität des Instellegiblen, den nominalistischen Charakter beider nicht erkannte, und darum ihre Einseitigkeiten nicht überwinden konnte.

Beide Denkrichtungen sind nominalistisch und bedürfen der Bereichtigung von Grund aus, ehe an ihre Bereinigung gedacht werden kann. Der Rominalismus sieht in den Begriffen nur Denkmittel, welche das Subjekt zur Zusammenkassung des Mannigfaltigen herstellt und verzichtet damit auf die objektiven einheitgebenden Prinzipien, welche das reale Korrelat der Begriffe sind. Was ihm bleibt, sind auf der einen Seite der selbstgemachte Begriffsapparat, auf der anderen die Vielheit der Einzeldinge; das Band zwischen Beiden ist eben mit Preisgebung des universale in re gelöst. Ze nachdem nun der Standpunkt in der Begriffswelt oder in der Welt der Einzeldinge genommen wird, ergiebt sich die intellektualistische Unsicht oder die sensualistische, von denen jene keinen Zugang zu der sinnlichen Wirklichkeit hat, diese den Begrifferschleichen muß, da sie nur Wahrnehmungen der Einzeldinge kennt.

Wird eine Berbindung beider Standpunkte unternommen, ohne die Berichtigung ihres gemeinsamen Irrtums, so kann nur die Folge sein, daß dieser neuen Zuwachs erhält, beide Einseitigkeiten um so

schroffer auseinander treten und die richtige Lösung hinausgeschoben wird. Dies ift bei Rant ber Fall; bei teinem Denter find Begriffswelt und bingliches Dasein in dem Grade voneinander abgekehrt wie bei ihm, jene soll der erkennende Geift autonom aus sich berausspinnen, diefes wird zu ber formlofen Maffe "bes Mannigfaltigen ber Empfindung" besorganifiert. Rant ift intellettua. liftifcher als Leibnig, ber gwar die Ertenntnis aus uns tommen läßt, aber boch nur vermoge unserer geheimnisvollen hinordnung auf die Wirklichkeit, welche fich barin spiegeln soll, mahrend bei Kant dieser lebendige Spiegel mit einem die ganze Bilberwelt ichaffenden Apparate vertauscht ift und die Dentgefete ju Weltgesehen gestempelt merden. Rant ift aber jugleich fensualiftischer als Lode, ba bei ibm "bas Mannigfaltige ber Empfindung" das alleinige Korrelat der formgebenden Erkenntnisthätigkeit bildet und beren Anwendungsbezirk bestimmt, so daß, wo uns die Sinnesempfindung ausgeht, die Applitation der Ertenntnisformen für unzuläffig ertlart wirb, mas ber Sinn bes tantifden Sages von der Unüberschreitbarteit der Erfahrung ift, von dem alsbald zu handeln fein wird.

## Der Antonomismus als Rerv des fantifden Bhilofophierens.

1. Über der Feststellung des Berhältnisses Kants zu den ihm vorausgehenden Philosophen darf nicht versäumt werden, die Einwirtungen zu bestimmen, welche von Seiten der Zeit be stre bungen auf ihn ergingen. Es war weit mehr der Zusammenhang seiner Gedankenbildung mit diesen, was ihr eine so außerordentliche Tragweite gab, als die Fortsührung des spekulativen Werkes seiner Borgänger; Kant ist eine historische Größe geworden, nicht weil er die alte Trias Wahrnehmen, Denken und Streben erneuerte, sondern weil er dem die Zeit erfüllenden Autonomismus eine spekulative Gestalt gab, welche die Wortsührer desselben freudig überraschte.

Der kühnste unter dieser war Rousseau gewesen, auch ein Lehrer Kants, mit dem auch das französische Slement bei diesem neben dem englischen und deutschen eine Stelle erhält. Rousseaus Sinwirtung auf Kant war tieser greisend als selbst die Humes; wenn ihn dieser, wie es Kant ausdrücke, "aus dem dogmatischen Schlummer geweckt hat", so hat ihn Rousseau zur Bertretung der schummerlosen Freiheit des Subsettes berusen. Der Unterschied in sozialer und wissenschaftlicher Hinsicht darf die Geistesverwandtschaft nicht zu gering anschlagen lassen; wohl bilden der wohlbestallte Prosessor und der ruhelose Litterat, der angesehene Gelehrte und der oberflächliche Autodidakt keinen kleinen Kontrast, aber in Rousseau kommen Gedanken zur Reise, die von nüchternen Philosophen gesäet worden waren, und hinter Kants Pedantismus versbirgt sich eine klammende Begeisterung für die Ideen der Zeit.

Die Biographen Rants berichten, daß ihn die Letture des Emil so hingerissen habe, daß er ihr seinen täglichen Spaziergang opferte. Er felbst fagt: "Ich muß Rouffeau fo lange lefen, bis mich die Schönheit des Ausdrucks gar nicht mehr ftort und dann tann ich allererst ihn mit Bernunft übersehen" 1). Bom Emil fagt er: "Rousseaus Buch dient die Alten zu bessern 2)" und er wünscht, man solle lauter Emile erziehen, um auch Schulen im Beifte jener Erziehungslehre zu erhalten b). Seine Phantafieen vom Raturmenschen balt er für nicht zu gering, um fie mit seinen eigenen Betrachtungen zu vergleichen: "Rouffeau verfährt spnthetisch und fängt vom natürlichen Menschen an, ich verfahre analytisch und fange bom gefitteten an" 4). Er ftellt lobend Rouffeaus "Methode" der der Moralphilosophen gegenüber, welche von den Übeln und Bersuchungen handeln: "Die rouffeausche Methode lehrt, jene für teine Übel und diese für teine Berfuchungen zu halten" 5). einer denkwürdigen Notiz seines Nachlasses stellt er Rousseau Newton jur Seite: "Newton fah ju allererft Ordnung und Regelmäßigkeit mit großer Einfachheit verbunden, wo vor ihm Unordnung und schlimmgepaarte Mannigfaltigkeit anzutreffen waren und seitbem laufen die Rometen in geometrischen Bahnen. Rouffcau entdectte ju allererst unter ber Manniafaltiakeit ber menschlichen angenommenen Gestalten die tief verborgene Ratur des Menschen und das verstedte Gefet, nach welchem die Borfehung durch feine Beobachtungen gerechtfertigt wird. Borbem galt noch ber Einwurf bes Alphonfus und Manes. Nach Newton und Rouffeau ift Gott gerechtfertigt und nunmehr ift Popes Lehrsat mahr 6)." Somit faßte Kant die tumultuarifche Gefcichtsauffaffung Rouffeaus als eine Gefchichtsphilosophie, auf die fich eine der newtonschen Physik gleichwertige Moral und sogar eine Theodicee begründen laffe.

<sup>1)</sup> S. W. v. Hartenstein VIII, S. 618. — 2) Das. S. 612. — 3) S. 618. — 4) S. 613. — 5) S. 614. — 6) S. 630. Alphons X. von Rastilien nahm an der Rompliziertheit des ptolemäischen Systems Anstoh, wie Thomas von Aquino, vergl. Bd. II, §. 74, S. 452; Manes wird hier als Bertreter des Dualismus mit seinem bösen Prinzipe genannt, Pope als Bertreter der Theodicee.

Mit Rouffeau halt Rant eine raditale Umbildung der Philosophie und ber Wissenschaften für erforderlich. Er schreibt am 31. Dezember 1765 an Lambert: "Che mahre Weltweisheit aufleben foll, ift es notig, daß die alte fich felbst zerftore und wie die Kaulnis die vollkommenfte Auflösung ift, die jederzeit vorausgeht, wenn eine neue Erzeugung anfangen soll, so macht mir die Prifis der Gelehrsamkeit zu einer solchen Zeit, da es an guten Röpfen gleichwohl nicht fehlt, die befte hoffnung, daß die fo langft gemunichte große Revolution ber Wiffenichaften nicht mehr weit entfernt sei" 1).

Rant wurde an feiner Sympathie für ben Berfaffer bes Contrat social nicht irre, als die frangofifche Revolution beffen Bhantasmen blutig verwirklichte. "Der beinahe Siebzigjährige folgte diesen Ereignissen mit der leidenschaftlichsten Teilnahme . . . Als die Stiftung der Republit durch die Zeitungen vertundet murbe, fagte Rant mit Thranen in ben Augen zu mehreren Freunden: Best tann ich fagen, wie Simeon: herr, lag Deinen Diener in Frieden fahren! nachdem ich diefen Tag des Beils gefehen ... Damit übereinstimmend melbet Ricolovius aus bem Jahre 1794, daß Rant noch immer ein völliger Demokrat sei und neulich sogar die Außerung gethan habe, daß alle Greuel, die jest in Frankreich geschähen, unbedeutend seien gegen das fortbauernde Übel ber Despotie, das vorber in Frankreich bestanden, und daß bochst mahrscheinlich die Jakobiner in Allem, was fie gegenwärtig thaten, recht batten 2)." In der Schrift "ber Streit der Fakultäten" 1798 erklarte er die Sympathie für die Revolution für den Ausfluß ber moralischen Anlage: "Sie findet in den Gemütern aller Zuschauer (bie nicht selbst in diesem Spiele mitverwickelt sind) eine Teil= nehmung dem Wunfche nach, die nabe an Enthusiasmus grenzt und beren Außerung selbst mit Gefahr verbunden war, die also teine

<sup>1)</sup> S. 28. v. hartenftein VIII, S. 656. Beiteres Material bietet Dietrich, Rant und Rouffeau 1878. — 2) D. Hettner, Beschichte ber beutschen Litteratur III, 2, S. 40 f.

andere als eine moralische Anlage im Menschengeschlecht zur Ursache haben kann 1)." Diese Reigung blieb nicht ohne Erwiderung: im November 1795 verkündete der Monitour, daß Kant an der Spize der geistigen Entwicklung Deutschlands stehe 2).

In seinen Lehren spiegelt fich biese Sympathie wieber. "Rants Staatslebre ift der ichlechten deutschen Wirklichkeit gegenüber von Grund aus revolutionär; einzelne Begriffsbestimmungen find beutlich den französischen Berfassungen von 1791 und 1795 nachgebilbet 3)." Derart ift ber Artitel 6 ber Berfaffung von 1791, der über die Gleichheit handelt. Rants Lehre bom Meiß und Eigentum praludiert dem tommuniftischen Sage: Eigentum ift Diebftahl. "Rant lehrt, der Nationalreichtum ift eigentlich die Summe bes Fleißes, mit welchem Menschen sich untereinander lohnen; dies bat aber die Proudhoniche Lehre vom Gigentum zur Ronsequenz-Denn wenn der Reichtum nichts anderes als Fleiß fein darf, so ift alles, nicht burch Fleiß, sondern auf anderem Wege, burch Erbschaft, u. f. w. gewonnene Eigentum ein an den Mitmenschen begangener Diebstahl . . . Alles Eigentum hat sich als durch Arbeit erworben zu dokumentieren: ber Begriff des ursprünglichen Gigentums wird verworfen 4)."

Schon zu Kants Zeit haben Berehrer und Gegner seine Philosophie mit der französischen Revolution verglichen 3); nachmals hat Hegel die letztere als das Bordringen zur Alleinherrschaft des denkenden Subjekts charakterisiert und so mit der Bernunskkritik in Parallele gestellt: "Solange die Sonne am Firmament steht", sagt er emphatisch, "und die Planeten um sie herumkreisen, war das nicht gesehen worden, daß der Mensch sich auf den Kopf, daß ist den Gedanken stellt, und die Wirklichkeit nach diesem andaut. Anaragoras hatte zuerst gesagt, daß die Bernunst die Weltregiert; nun aber ist der Mensch dazu gekommen, zu erkennen, daßtergiert; nun aber ist der Mensch dazu gekommen, zu erkennen, daß

<sup>1)</sup> B. VII, S. 390. — 2) Schubert, Leben Rants, S. 127. — 3) Hettner, Litteraturgeschichte des XVIII. Jahrh. III, 3, S. 42. — 4) Fortlage, Genetische Geschichte der Philosophie seit Kant, 1852, S. 473. — 6) Rosentranz, Geschichte der tantichen Philosophie, 1840, S. 355.

der Bedanke die geistige Welt regieren solle" 1). Die neueren Darfteller geben ber gleichen Ansicht Ausbrud; fo B. Bettner, wenn er fagt: "Bahrend brüben in Frankreich das große Revolutionsbrama fich unter den blutigsten Rämpfen abspielte, arbeitete bier der einsame Denker an benselben Fragen und bewieß mit unerschrockner, jugenbfrischer Begeisterung, daß einzig die Idee der humanitat, b. h. Die Erfaffung und Berwirklichung des reinen freien Menschentums. bas Wefen und bas Ziel aller Geschichte fei" 2). — Der Ausbrud: "auf ben Ropf stellen" bezeichnet sehr wohl die kantische Bernunftfritik mit ihrem Apriorismus, b. i. dem Ausgehen vom eigenen Ropfe; mit Recht hat man auch von einem "Apriorismus ber Revolution" gesprochen, im Sinne bes Bon-born-anfangens 3).

2. Rants Schaffen ift weit mehr als es die fteptisch-tritische Bedankenbilbung feiner Berke vermuten läßt, von einem Gemutsbedürfnisse, einem nados, bestimmt, und zwar von dem hochgefteigerten Unabhangigteitsfinn, bem er folgt, wenn er bas Subjett jum alleinigen Prinzipe junachft ber sittlichen Welt und folgerecht bann auch jum Schöpfer feiner Ertenntnis erhebt. Der Soluffel zu feiner Gebankenwelt liegt in feiner praktischen Philosobbie und wiederum nicht in deren fritischen Seite, sondern in ber Berfündigung ber Autonomie ber praftischen Bernunft, von welcher das weltkonstruierende Erkenntnisvermögen und die auf Postulate ber Moral herabgesette Religion nur die Konsequengen find.

Diefe Grundstimmung der tantischen Spetulation brudt treffend Pofentrang aus, wenn er beren leitende Gebanten in folgende Sate zusammenfaßt:

"3d will! Das ift bas Zentrum ber kantschen Schlachtordnung, mas immer Stand halt, wenn auch die Flügel aufgegeben merben . . .

"Ich bin frei. Die Natur vermag nichts über mich. 3ch bin .in diesem Bewuktsein von ihrer Notwendigkeit nicht gehalten.

<sup>1)</sup> hegel, 28. IX, S. 536. - 2) hetiner, a. a. D., S. 37. -3) Stahl, Die Philosophie bes Rechts II3, 1, S. 80.

Ich bestimme mich durch mich, nicht durch sie. Scheint es mir notwendig, so bestimme ich mich gegen sie.

"Ich bin frei. Rein Mensch vermag etwas über mich. Was ein Anderer mir auch raten oder gar besehlen mag, es ist in meine Gewalt gegeben, ob ich darauf eingehen und mich dadurch bestimmen lassen will. An und für sich gilt mir keine Autorität für mein Wollen und darf mir keine gelten. Vom Denken versteht sich dies ohnehin.

"Ich bin frei. Gott selbst vermag nichts über mich. Ich kann einem Gesetze nicht darum gehorsamen, weil es sich mir als ein göttliches aufdringt. Ich muß wissen, ob ich es mir selbst geben, ob ich in ihm mit mir würde übereinstimmen können. Diese Unendlichkeit ist eben die göttliche Natur der Freiheit. Sie schließt die Möglichkeit in sich, da Gott mich zum Wollen nicht zwingen kann, auch gegen ihn, gegen Gesetze als die ausdrücklich seinigen, mich bestimmen zu können.

"Die Begeisterung, mit welcher Kant diesen Begriff der Freiheit darstellte, fand in seiner Zeit den lautesten und weithin hallenden Anklang. Sie erkannte sich in der Kantschen Formulierung aufs Innigste wieder 1)."

Der Gedante, daß der Mensch das Sittengesetz aus sich schöpfe, hat in dem anderen, daß die Gesetze der natürlichen Welt nur die hinaus prosizierten Formen seines Erkennens sind, sein Komplement. Der auf Selbständigkeit und Innerlichkeit pochende Geist weist ebensowohl die von außen kommenden Gebote, wie einen ihm von den Dingen ausgedrängten Wahrheitsinhalt ab. Er sträubt sich gegen die Nötigung, welche die Gegenstände auf ihn ausüben. Niemand soll ihm etwas zu sagen haben, auch die Dinge nicht, und was sie ihm sagen, soll nur sein, was er ihnen vorgesagt hat. "Nur soviel sieht man vollständig ein, als man nach Begriffen selbst machen und zu stande bringen kann »)." "Die Vernunft sieht

<sup>1)</sup> Rofentranz, Geschichte ber tantichen Philosophie S. 196. — 3) 2B. V, S. 896.

397

nur das ein, mas fie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt 1)." "Er tennen", bemertt &. 3. Stahl, "fest Un ertennen voraus ... Der Beift will aber burch nichts bestimmt werben, als wohu er fich felbst bestimmt; eine außer ihm vorgefundene Welt wirkt brudend auf ibn, fie ift eine fremde Dacht, ber er fich ohne feinen Willen unterwerfen soll. Er befreit sich von ihr durch Abstrattion und weigert fich der Unterwerfung, solange er nicht in sich selbst eine Nötigung bazu findet. Rur wenn die Denkbestimmungen felbst es forbern. wird ihr Befteben eingeräumt, benn sobann gründet sich die Anertennung auf das eigene Dasein, nicht auf das ihrige 2)." Stahl verhehlt fich nicht, daß "man eine solche Berschmähung, das Wirtliche auch als wirklich anzunehmen, für ben tollften Sochmut halten konnte"; allein er weift bies ab, weil "fich biefes Berfahren, in der ganzen Entwidelung ohne Bewußtsein der Bahl und Absicht zeigt", als ob eine Berirrung baburch legitimiert würde, daß viele an ihr teilhaben; das Sprichwort weiß es beffer: Ein Rarr macht viele; toller Hochmut bleibt, was er ist, wenn er sich auch durch eine ganze Entwidelung bingiebt.

3. Im tantischen Autonomismus tommt zunächst der rousseausche zum Austrage, doch reift hier zugleich der Same, den alle autonomistischen Bestrebungen der Reuzeit ausgestreut hatten. Die Auftlärung hatte in ihrem Glückselisteitsprinzip auch eine Bestimmtheit des Subjekts zur Rorm der sittlichen Welt gemacht, dabei aber die Ideeen des Gesetzes und der Pslicht umschlichen. Wan konnte sie nicht los werden und scheute sie doch, da sie das Innere mit einem unliedsamen Eingriffe von Außen bedrohten. Die Maxime war: Gut ist, was mir nützt, aber sie befriedigte doch nicht ganz, weil der Rutzen jeder bindenden und gesellenden Kraft bar ist; so wurde der Rutzen, als "der wahre Rutzen" in eine höhere Region hinausgespielt, ohne doch den rechten Bollklang zu erhalten. Hier kam nun Kant den Suchenden in willkommenster

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 16. — 2) Stahl, Geschichte ber Rechtsphilosophie, III. Auft., S. 93.

Weise entgegen mit seiner Lehre: Gut ist, was ich mir gebiete, Jeder thue, was der Imperativ in ihm sagt; seine Freiheit ist die Quelle des Gesets und der Pflicht, Alles von Außen kommende kann, als empirisch, nicht allgemein und darum nicht bindend sein. So konnte wieder von Gesetz und Pflicht gesprochen werden, da sie nunmehr ihre bedrohliche Äußerlichkeit verloren hatten; waren sie vorher Schranken des selbsiherrlichen Subjektes gewesen, so wurden sie nunmehr zu dessen Trabanten gemacht. Die Beschränkung des Sigenwillens, die in dem: Thu was Du Dir gebietest, lag, war unbedenklich; das Entschedende ist, daß das Subjekt frei schaltet, die Form des Gebotes wird es schon tressen.

Nach seinem Ermessen handeln zu können wie Altibiades und dabei doch ein Gesetsesverehrer zu sein wie Aristeides, ja ein Gesetzgeber wie Solon — das stellte die kantische Moral in Aussicht und wie sollte sie nicht dafür Dank gefunden haben? Sie legitimierte den Drang nach Selbständigkeit auf das glänzendste, indem sie ihm das Gewand der gesetzhaften Gesinnung umhängte.

Man pflegt in ber tantischen Moral das Korrettiv und die Überwindung der Gludfeligkeitslehre zu feben, weil man fich durch bie Worte Befet und Pflicht und ben ftoischen Faltenwurf ber tantischen Darstellung blenden läßt. In Wahrheit find beide Theorieen autonomistisch und subjettivistisch, gleich unfähig, objettive Normen des Handelns und Guter des Strebens zu faffen, Reproduttion der sophistischen Lehre, daß gut ift, mas wir dazu machen. Aber sie find es in verschiedener Weise: Die Glüdseligkeitslehre weiß nur bom geniegenden Subjette, dem fie, mit einer gewissen Bericamtheit, die Herrichaft aufpricht; Rant bagegen vertauscht bas genießende Subjekt mit dem felbstherrlichen, das nun befugt ift. ohne Scheu die ganze sittliche Welt aus sich herauszuspinnen. Er vollendet ebensowohl die Moral der Aufflärer wie die Rouffeaus; ber kantische Tugendhelb ift zwar weit entfernt bavon, wie ber rousseausche in seinen Empfindungen zu schwelgen, er verehrt nicht fein proteusartiges 3ch, sein überquellendes Berg, aber er bewundert Die Stimme ber Pflicht in seinem Innern, in der er boch nur mit verstellter Stimme zu sich selbst spricht, den intellegiblen Menschen in sich, also doch auch sein Inneres; von außen kann ihm ja nichts Bewundernswürdiges kommen; für beide existieren keine anderen Impulse als die selbstgegebenen, keine Bande als die selbstgeknüpften. Nur das gesteigerte Selbstbewußtsein und die größere Sicherheit hat der Inhaber des kategorischen Imperativs vor der schonen Seele voraus: "Wie eine Kugel kann nun das Individuum, das Zentrum des Sittengesess in sich, den gestirnten himmel als den ewigen Zeugen des Naturgesesses über sich, durch die Welt und das Gewühl der Menschen rollen" 1). Das Droben des himmels ist aber, genau genommen, auch ein Drinnen, weil es sein Geset erst durch die menschlichen Erkenntnissormen erhält, wie der Lauf jener Kugel das seinige durch den autonomen menschlichen Willen.

An den Autonomismus Spinozas knübft der fantische nicht an; daß aber eine innere Beziehung beiber Dentweisen besteht, zeigt die ja sobald erfolgende Anschmelzung des Spinozismus Rants Lehre bei dessen Nachfolgern. Das bestimmungslose All-eine und das autonome Individuum weisen aufeinander bin, so gewiß Potenz und Attus, Stoff und Form jusammengehören; die ontologischen Grundbegriffe üben ihre Macht auf das Denten, auch wenn dieses nichts von ihnen wissen will; werden sie nicht als Leitsterne anerkannt, so machen sie sich als buntle Machte geltend: Volentem ducunt, nolentem trahunt. Bei Spinoza bestand noch ein Reft von ontologischem Interesse und darum nimmt er auf den Begenpol des Subjekts, das All-eine Bedacht. Er tommt manchmal ben tantischen Bahnen nabe, so wenn er sich geneigt zeigt, die Manniafaltigkeit ber Raum- und Denkwelt auf die Spiegelung ber Substang im Subjette gurudguführen 2). Bei Rant ift bas Berftandnis für die Ontologie ganglich verschwunden und die Renntnis der alteren Spsteme noch beschränkter als bei Spinoza 3); er kennt jenen Pol nicht mehr und treibt ihm unbewußt zu. Es wird als-

<sup>1)</sup> Rosenkranz, a. a. O., S. 203, mit Bezug auf den berühmten Schluß der "Aritik der praktischen Bernunft" 2B. V., S. 167. — 3) Oben §. 96, 5, S. 303. — 8) Unten §. 107, 5.

400 Abidnitt XV. Die Subjettip. bes 3bealen durch Rants Autonomismus.

bald zu zeigen sein, daß das Ding an sich, der ontologische Restbestand der Bernunftkritik nichts anderes ist als die all einige Substanz.

In der Auffassung der Freiheit scheinen Spinoza und Kant weit außeinander zu gehen, da jener sie von der vollkommenen Ertenntnis bedingt erklärt, während Kant sie für jedes sittliche Handeln erforderlich hält; allein stillschweigend macht er auch die vollkommene Erkenntnis zu dessen Bedingung, wenn er verlangt, der sittliche Mensch solle seine Maxime danach prüfen, ob sie einer allgemeinen Gesetzebung zu Grunde liegen könnte.). Kant hält nur die universale Weißheit für verbreiteter als Spinoza. Bei beiden ist, wenn schon nicht erklärter Weise, der Weise oder der Tugendheld göttlicher als der Rest des Göttlichen, der in der Substanz oder dem Ding an sich übrig geblieben ist.

4. In ber Befreiung bes Menschengeistes von außerem 3mange erbliden die Berehrer Rants die Berwandtschaft seines Bertes mit bem ber Reformatoren. Der protestantische Theologe Ritschel spricht Rants Ethit "bie Bebeutung einer prattifchen Wieberberstellung des Protestantismus und der Erneuerung der sittlichen Weltanschauung der Reformation" qu'2). Andere seben in ihr die Berbesserung und Bollendung des Wertes Luthers. "Wie Luther", fagt Rosentranz, "das unsterbliche Berdienst bat, gegen die Meinung, burch ein formal-legales Sandeln Gottes Wohlgefallen erwerben zu können, die Innigkeit der Überzeugung gesetzt und die an sich tote Objektivität der sogenannten auten Werke in die Lebendigkeit der freien Subjettivität zurudgeführt zu haben, so ift bas nicht weniger unfterbliche Berbienft Rants, . . . ben Protestantismus ber Martertammer ber Bewissensqual, die auch ben guten Willen in Berbacht ber Bosheit zu haben für göttlich gebotene Bflicht bielt, zu einer ihres Daseins klarer bewußten Moralität zu erheben 3)." Das Bemeinsame von Brotestantismus und Bernunftfritit faßt Schwegler

<sup>1)</sup> Unten §. 104, 3. — 2) Ritichel, Die chriftliche Lehre von der Rechtfertigung I, S. 431. — 3) Rofentrang, a. a. D., S. 201.

in die Bestimmungen zusammen: "Bruch des denkenden Geistes mit der Autorität, Protestieren gegen die Fessel des Positiven, Ruckehr des Geistes aus seiner Selbstentfremdung 1)."

Rant fnüpft nicht an Luther an, weil sich näher liegende Quellen: die Aufklärung und der rouffeausche Individualismus darbieten, seiner Autonomie Nahrung zuzuführen: den Rüchalt beiber Dentweisen aber bilbet die Gesinnung, ber Luther ben Haffischen Ausbruck gegeben hatte. Er stellt bas aller Berbindlichkeit enthobene Subjett ber gangen Welt gegenüber: "3ch foll meiner Seele raten, es argere fich benn die gange ober halbe Belt." Daß er seiner Lehre subjettiv gewiß ift, genügt ihm, sie als über jede Anfechtung erhaben und als göttlich anzusehen. "Bin ich nicht ein Prophet, so bin ich boch gewiß für mich felbft, daß bas Bort Gottes bei mir und nicht bei ihnen ift." "Ich will meine Lehre ungerichtet haben bon jedermann, auch bon allen Engeln. Denn fintemal ich ihr gewiß bin, will ich durch fie euer und auch ber Engel, wie St. Paul fpricht, Richter fein, daß wer meine Lehre nicht annimmt, daß ber nicht moge felig werden. Denn das ift Gottes und nicht mein, darum ift mein Gericht auch Gottes und nicht mein 1)." In gewissem Betracht beruft er aber Jeben jum Richter und Lehrer: "Was aus der Taufe getrochen ift, das mag fich rühmen, daß es icon Briefter, Bischof, Babft geweiht fei." "Alle haben die Dacht, ju ichmeden und urteilen, mas ba recht und unrecht im Blauben", jeder foll bie Schrift "nach seinem gläubigen Berftand auslegen und es gebührt einem jeglichen Christen, daß er sich des Glaubens annehme, zu verstehen und zu verfechten und alle immer zu verdammen 4)."

Der Borstellungstreis, in dem sich Luther bewegt, erscheint nun bei Kant start gelichtet. Bei ihm ist nicht mehr von der Seele die Rede, welche ja nach ihm als Erscheinung in die Zeit fällt und

<sup>1)</sup> Schwegler, Geschichte der Philosophie, 1860, S. 105. — 2) Grund und Ursach aller Artifel, so durch die römische Bulle unrechtlich verdammt worden. 1521. — 3) Wider den falsch genannten geistlichen Stand. 1522. — 4) An den crifilichen Abel deutscher Ration 1520.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus. III.

über deren Dasein und Unsterblichkeit darum theoretisch nichts ausgumachen ift; noch weniger weiß er von Engeln, von der Taufe und ber Seligkeit, Dinge, die nur mit bem "Statutarifden" ber Religion zusammenhängen, dem auch die ganze Beilige Schrift angehört, auf beren "Schmeden" es alfo nicht mehr antommt. Aber darin folgt Rant Luther treulich nach, daß er seine Lehre aus sich schöpft und sie damit erhartet, daß er sie ungerichtet haben will. Er nennt feinen Standpuntt "fest, unerachtet er weber im himmel noch auf Erben an etwas gehängt ober woran geftüst wird"; seine Moralphilosophie beweist "ihre Lauterkeit als Selbsthalterin ihrer Gesete, nicht als Berold berjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn ober wer weiß welche vormundschaftliche Ratur einflüstert, die insgesamt, sie mogen immer beffer sein als gar nichts. doch niemals Grundsätze abgeben können, die die Bernunft diktiert" 1). Bei Luther hat dem im Evangelium freien Chriften tein Briefter etwas zu lehren, tein Bischof zu gebieten, bei Rant werben aber fogar "vormundschaftliche Ginflüsterungen" untersagt, welche den in der Bernunft Freien irgend wie kaptivieren konnten. Dort ift bas Maß der heiligen und zu erftrebenden Dinge der subjektive Glaube, ber fich als evangelischer weiß, bei Kant fallen jene Dinge und ber Glaube weg und bleibt nur der Wille, der sich als guter weiß, der fein Palladium nun nicht bloß gegen hierarchische, sondern gegen alle Zumutungen seitens Anderer verteidigt.

Auch bei Kant hat "Jeder die Macht zu schmeden und zu urteilen", Jeder besitzt den Fingerzeig zum guten Willen: "Was ich zu thun habe, damit mein Wollen gut sei, dazu brauche ich gar keine weit ausholende Scharssinnigkeit; unersahren in Ansehung des Weltlaufs, unsähig, auf alle sich ereignende Borfälle desselben gefaßt zu sein, frage ich mich nur: Kannst du auch wollen, daß deine Maxime ein allgemeines Gesetz werde 2)?" Daß eine solche Frage nur jemand beantworten kann, der den Weltlauf nach seinen

<sup>1)</sup> Grundlegung zur Metaphyfit der Sitten, II. Abich., 28. IV., S. 273.

— 2) Das. S. 251.

allgemeinen Bedingungen überblidt, sagt sich Kant nicht, ebensowenig wie sich Luther davon Rechenschaft gab, daß alle, um schmeden und urteilen zu können, die Hl. Schrift aus dem Grunde verstehen müßten. In beiden Fällen nimmt es das freiheitstrunkene Subjett mit dem objektiven Gehalte dort des Lebens, hier der Schrift sehr leicht, und zumal Kants Lehre wird zur sophistischen Begriffsspielerei, wenn er aus der Form der Allgemeinheit den Inhalt der Sittengebote herausklügeln will.

Soweit ab dem moralischen Autonomisten die religiösen Dinge liegen und liegen muffen, so läßt er es sich boch nicht nehmen, auch fie zu regeln und damit das Wert bes Glaubensautonomisten zu tronen. Das Christentum gilt ihm als die Schale bes reinen Religionsglaubens", ber nur moralischen Inhalts ift und dem autonomen Subjette nichts vorschreiben will; die Berausarbeitung dieses Rernes ging nach ibm in ber Rirchengeschichte febr langsam vorwärts, die Lufrez' Ausruf rechtfertigt: Tantum religio potuit suadere malorum; aber die Gegenwart, die Beriode der Auflarung, ift "bie befte Zeit ber bekannten Rirchengeschichte", fo daß man "den Reim des wahren Religionsglaubens nur ungehindert fich mehr und mehr barf entwideln laffen, um bavon eine kontinuier= liche Annäherung zu berjenigen, alle Menschen auf immer vereinigenden Rirche zu erwarten, die die fichtbare Borftellung, bas Schema, eines unfichtbaren Reiches Bottes auf Erben aus-Man sieht, daß die Unsichtbarkeit der Rirche in der macht 1)". Zeit von Luther bis Rant ichnelle Fortidritte gemacht bat.

Auch Rousseau hatte seinen Staat mit einer Deistenkirche gekrönt; jeder starte Geist fühlte sich gedrängt, das Problem der Kirchenbildung aufzunehmen und endgültig zu lösen, welches ja durch Luthers Borgehen als das dankbarste Versuchsfeld für autonomistische Bestrebungen eröffnet worden war.

5. Jeber Autonomismus stellt bindende und maßgebende Prinzipien außerhalb des Subjektes in Abrede; solche muffen ihm

<sup>1)</sup> Religion innerhalb der Grenzen d. blogen Bernunft III, 2, 28. VI, S. 230.

als äußerliche, aufgedrängte, beteronome gelten; er bat notwendig bas Bestreben, jedes Daß bem Subjette eigen ju geben, bas Ibeale jum Ibeellen, bas Intellegible jum Intellettuellen, bas Gebantliche zu unferm Gedanken zu machen. Die Glaubensneuerer verwarfen bas Befet bet Rirche und' bie Glaubens ubftang; ber Glaubige wird nach ihnen burch die fides qua creditur, also eine Bestimmtbeit des Subjettes, gerechtfertigt; die idealen Bringipien der Ontologie werden fie mit eins los durch ihre Abtehr von der Scholastit. wie benn ihre Dentweise burchaus nominalistisch ift und jum Monismus neigt. Spinoza machte seinem Beisen freie Bahn durch die Befeitigung ber Ibeeen und ber Zwede in ber Ratur, jene werben zu Attributen ber Substanz gemacht und verschwinden in deren Abgrunde, wenn fie fich nicht gar ju Borftellungsweisen bes Subjetts verflüchtigen; die Zwedfetzungen werden gang bem Menichen zugesprochen, welcher sie in die Ratur hineindeutet, so daß die Teleologie sein Wert ift. Die Aufflarer schritten in der Subjettivierung der ontologischen Prinzipien ruftig fort. Lode eignet dem Subjette, beffen Borftellungstreis auszumeffen ihm als die Aufgabe ber Philosophie gilt, wenn auch etwas gogernd, ben Subftang. begriff ju: die Wahrnehmung giebt nur Eigenschaften, die Ginbeit berselben, die wir im Befen bes Dinges suchen, ift unfer eigenes Wert. Sume subjettivierte ben Raufalitätsbegriff: Die Relationen von Wirkendem und Leidendem fliften wir; die Berkettung der Borgange, welche uns real ericheint, entstammt unferer Dentgewöhnung. Die englischen Moralphilosophen subjektivieren das Ethos, indem fie ben Geschmad zur Quelle und Norm des Sittlichen machen.

Rant faßt alles zusammen, was seine Borgänger in der Subjektivierung der idealen Prinzipien geleistet, ergänzt es und stützt
es durch neue Argumente. In der Moral läßt er nur das selbstgegebene Gesetz gelten, alle von Außen kommenden Antriebe
gelten ihm als empirisch, des allgemeinen und notwendigen Charakters bar, als heteronom und außermoralisch. In der Erkenntnissehre subjektiviert er den Begriff des xoóreov rỹ φύσες,
des prius naturâ, also des Wesens der Dinge, indem er als das

Romplement der empirischen Ertenntnis nicht die Ertenntnis aus bem Befen bes Dinges, sondern die aus unjeren Ertenntnisformen Damit eignet er jugleich ben Formbegriff erfließende anfieht. bem Subjette an; die Form ift ihm nicht ein reales Romplement bes Stoffes, ein objektives ben Stoff ordnendes Pringip, sondern gehört dem Subjekt und dieses ordnet mittels derselben "das Ranmigfaltige ber Empfindungen". Die konstituierenden Formen bes bentenben Ertennens find ihm die Rategorieen, nicht im Sinne ber Alten als modi cognoscendi und essendi gefaßt, sonbern lediglich als "bie Stammbegriffe bes Berftandes"; burch fie foll das Subjett auf Grund des Wahrnehmungsinhaltes die Erfahrungserkenntnis erzeugen. Dem Subjekte geboren aber auch bie Ibeeen, notwendig in ihm entspringende, aber des Realgehaltes entbehrende Bernunftbegriffe; ebenfo gehört ihm der 3medbegriff, den es als regulatives Prinzip beim Naturerkennen verwendet; das Shone, "bas 3medmäßige ohne 3med", ift ein bloges Spiel ber Ertenninisvermögen.

Die unerhorte Berftiegenheit, welche barin liegt, und die maßlose Ausbehnung des subjektiven Faktors der Erkenntnis, welche den Einspruch des unbefangenen Denkens hervorrufen muß, weiß Rant febr geschidt zu verbullen, indem er gerade den Bertretern ber objektiv-idealen Prinzipien Berftiegenheit und anmaßliche Ausdehnung der menschlichen Erkenntnis zuschiebt, ba fie die Rategorieen über den Wahrnehmungsinhalt hinaus auf ein Intellegibles anwenden. hier tritt die Sophistit des tantifden Berfahrens hervor, ber Runfigriff, eine Schwäche ber eigenen Position baburch zu maskieren, daß man den Gegner dieser Schwäche zeiht. In Wahrheit ift das unbefangene Denken, welches in objektiv-idealen Brinzipien, wie: Mag, Form, 3dee, Beset, das Korrelat ber menschlichen Begriffsbildung fieht, durchaus nicht verstiegen und anmaglich; wohl aber gilt dies von dem autonomistisch gerichteten Rasonnieren Rants, ber jene Prinzipien von dem Subjekte aufgesogen werden läßt, welches einem bestimmungslosen Stoffe als maß-, form-, idee-, gefetgebendes Pringip gegenüberfteben foll.

Kant legt nun demjenigen, welcher ein Objektiv-ideales behauptet, mit völliger Berkennung des Motives dafür, unter, daß er die Erfahrung übersliege und die Kategorieen ohne zugrundeliegenden Stoff anwende. Das ist der von ihm verpönte transzendente Gebrauch der Erkenntnisformen; dagegen erklärt er die transzendentale Betrachtungsweise, welche jene Erkenntnisformen gar nicht anwendet, sondern nur untersucht, für zulässig. Diese Untersuchung und die Polemik gegen jenen transzendenten Gebrauch bilden den Inhalt der "Kritik der reinen Bernunft", zuerst 1781, die in den Abschnitten der transzendentalen Ästhetik und Analytik die ontologischen Prinzipien als transzendentale, d. h. subjektive nachzuweisen unternimmt, als Dialektik dagegen die objektive Geltung derselben bestreitet, speziell die Ideeen Seele, Kosmos und Gott als zwar notwendigerweise von uns gebildete, aber als nicht gültige Begriffe nachzuweisen such.

Rant führt die Subjektivierung der idealen Prinzipien mit der größten Zähigkeit durch; in der "Aritik der praktischen Bernunft" 1788 werden die Begriffe des Geses, des guten Willens, der Menschenwürde u. a., in der "Aritik der Urteilskraft", 1790 der Schönheits- und dem Zwedbegriff ihres objektiven Inhaltes entleert und dem Subjekte zugesprochen; in der "Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft", 1793, der letzte Reft einer Glaubenssubskanz beseitigt.

Die Darstellung Kants ist troden und pedantisch, durch neologische Ausdrucksweise und künstliche Spstematik verdunkelt, eine täuschende Hülle für die erzessiven und grundskürzenden Gedanken, welche den Nerv seiner Philosophie bilden. Ansichten, denen die Form des Aphorismus, des Pamphlets, der Satire, der revolutionaren Streitschrift besser anstünde, werden hier schulmäßig steif und behaglich breit vorgetragen; die steptischen Stackeln und kritischen Dolche nehmen die Gestalt von verschnörkelten Figuren an; das gellende Nein, der orgiastische Aufruf zur Selbstanbetung sind in ein langatmiges Musikstüd mit altmodischen Trillern und Kadenzen außeinander gezogen; es ist die Revolution mit Puder und Perrikke,

§. 101. Der Autonomismus als Rerv des tantifchen Philosophierens. 407

die uns hier entgegentritt. Das Gegenstück dazu, eine analoge Divergenz von Form und Inhalt, nur in entgegengesetzem Sinne ausweisend, wären etwa die Schriften Hamanns, der im Stile der Stürmer und Dränger, in abgerissennen Sätzen, formlosen Extlamationen Ideeen ausspricht, welche ausbauen und erbauen, und den dunkeln wilden Drang erleuchten und befrieden würden, wenn sie ausgereifter wären.

## Die Subjektivierung der ontologischen Bringipien.

1. Die Auftlärungsperiode, des historischen Berständnisses bar, hat sich auf allen Gebieten an den Denkmälern der Bergangenheit vergrissen und man kann mit vollem Rechte von einer Barbarei der Auftlärung reden. An diese erinnert die Gewaltsamkeit, mit der Kant den Besitskand der Philosophie behandelt, unbekümmert, woher er stamme und welcher Sinn den Begrissen von Haus aus beiwohne; durch diese Wilkürversahren geht nur ein konstanter Jug hindurch: die Umsehung der objektiven Geltung der Begriffseinhalte in subjektive; was durch die Jahrhunderte den Dingen zugesprochen worden war, nimmt der neue Anwalt des Subjektivismus für den menschlichen Geist in Anspruch; seine Kritik ist ein Hinwegkritiseren der objektiven Prinzipien der Erkenntnis und ein tumultuarisches, höchst unkritisches Plaidoper für die Alleingültigkeit der subjektiven.

In der Einleitung zur "Kritit der reinen Bernunft" wird der Begriff a priori der Subjektivierung unterzogen. Er hatte eine objektive Bedeutung gehabt, denn das prius, welches dem posterius gegenübergesest wird, ist das aristotelische πρότερον τη φύσει oder κατά τὸν λόγον<sup>1</sup>); es ist der λόγος, die ratio, das im Begriffe erfaste Wesen des Dinges; in diesem Sinne hatte Leibniz la raison a priori gleichgesest mit: la cause dans les choses<sup>2</sup>). Sin solches Realprinzip hatte Kant in seiner vorkritischen Periode

<sup>1)</sup> Ar. Met. V, 11, 8. — 2) Nouv. essais IV, 17, 1; oben S. 272.

ganz wohl gekannt und die Metaphhsit angewiesen, aus den das Wesen wiedergebenden Begrissen, als aus einer Erkenntnisquelle zu schöpfen, auch wenn sie dasselbe nicht ausschöpfen könne. In der Preisschrift "Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral" 1764 sagt er: "Sucht durch sichere innere Ersahrung, d. i. ein unmittelbares, augenscheinliches Bewußtsein, diesenigen Merkmale auf, die gewiß in dem Begriffe liegen, und ob ihr gleich das ganze Wesen der Sache nicht kennt, so könnt ihr euch doch derselben sicher bedienen, um vieles in dem Dinge daraus herzuleiten".). Darin liegt eingeschlossen, das die Analyse eines Begrisses eine Quelle der Erkenntnis ist, da wir ja durch sie in das Wesen der in ihm erssätzen Sache tieser eindringen.

Diefe richtige, von Wolff aus der alteren Philosophie berübergenommene Anfchauung ließ fich Rant von den englischen Sensualisten ausreben. In ihrem flachen Rominalismus feben Lode und hume die Begriffe als bloße Romplege an, die wir bilden und durch ben Namen gur Ginheit machen, gleichsam Reifigbundel von Borftellungen, burch bas Strohseil bes Wortes zusammengehalten. Die Analyse des Begriffes tann uns bann natürlich nur angeben, was wir in ihn hineingelegt haben; fie läßt uns die Aweige und Ruten einzeln beschauen, die das Bündel enthält. Um unsere Ertenntnis zu erweitern, muß Beobachtung und Erfahrung bazutreten, die uns eine Synthesis, das ift in biefem Busammenhange: eine Anlagerung neuer Bestimmungen, vollziehen lägt. länder gaben fich nicht Rechenschaft barüber, daß auf die mathematischen Sate mit ihrer Notwendigkeit und Allgemeinheit beibe Erkenntnisweisen nicht passen: ber Mathematiker findet neue Bestimmungen über ein Größengebilbe weber burch Zerlegung ber von ihm gemachten Definition berfelben, noch auch burch Sammlung von Erfahrungen barüber; es fliegt ihm bier eine Quelle, die unsere Erkenntnis erweitert, also Synthesen — bas Wort im Sinne ber Englander

<sup>1) 23.</sup> II, S. 294.

gebraucht — vollziehen läßt, die doch auch nicht Niederschläge von Erfahrungen, also nicht a posteriori gewonnen sind.

Dies greift Rant auf und fragt: Wie find fonthetische Urteile a priori möglich? Batte er feine Preisschrift vom Sahre 1764 nachgelesen und mare er ihres Gegensages gegen bie Flachheit der englischen Auffaffung inne geworden, so hatte er sich die Frage sehr leicht beantwortet: Erweiterte, also spnthetisch Zuwachs gewährende Erfenninis einer Sache ohne neuerliche Erfahrungen barüber können wir durch Eindringen in deren Wesen gewinnen, in das wir burch Untersuchung seines Begriffes einzublicen vermogen. Er hat diese einfache Selbstverständigung nicht vorgenommen, sondern die Erkenntnisformen des Subjetts der Sonthesis a priori als Ertlärungsgrund untergeschoben, nicht ohne fich zu diefer Entbedung freudig ftolg ju begludwunichen: "Es liegt bier ein gewiffes Geheimnis verborgen, beffen Auffdlug allein ben Fortschritt in dem grenzenlosen Felbe ber reinen Bernunftertenntnis ficher und zuverlässig machen tann", wozu er die Anmertung beifügt: "Wäre es einem von den Alten eingefallen, auch nur diese Frage aufzuwerfen, fo murbe biefe allein allen Spftemen ber reinen Bernunft bis auf unsere Zeit mächtig widerstanden haben und hatte so viele eitle Versuche erspart, die, ohne zu wissen, womit man eigentlich zu thun hat, blindlings unternommen wurden" 1).

Die letzten Worte enthalten eine Selbstkritik wider Willen; hätte Kant gewußt, womit er "eigentlich zu thun" hat, so wäre ihm sein Bersuch als ein eitler erschienen. Den Alten ist es übrigens sehr wohl eingefallen, jene Frage aufzuwerfen, wenngleich in anderer und richtigerer Fassung. Sie leitet Thomas von Aquino bei der Untersuchung, wie wir von den veränderlichen Dingen eine underänderliche Erkenntnis haben können, und sein Ergebnis ist: Anima per intellectum cognoscit corpora cognitione immateriali, universali et nocessaria?), d. i. wir bilden erkenntniserweiternde not-

<sup>1)</sup> Rritif b. r. B. Ginl. W. III, S. 421. In ben folgenden Ausgaben blieb die Stelle meg. — 2) Sum. theol. I, 84, 1, vgl. Bb. II, §. 72, 6.

wendige und allgemeine Urteile, ohne die Erfahrung darüber neuerdings zu befragen, weil wir das Wesen der Dinge durch den Berstand erfassen. Aber schon Platon wird durch jene Frage geleitet, wenn er die Ideeen einführt: sie sollen eben die notwendige und allgemeine Ertenntnis erklären, die uns die kontingenten und partitulären Sinnendinge nicht gewähren können 1); durch Teilnahme and den Ideeen werden die Dinge wirklich und die Urteile allgemein und apodiktisch; bei Kant werden sie es, weil sie aus unseren Ertenntnissormen entspringen; was dann aus den Dingen wird, fragt er sich nicht. Aber auch die kantische Beantwortung der Frage hat ihren Stammbaum, an dessen Spisse der Sophisk Protagoras steht, mit seinem Saze, daß der Mensch das Waß der Dinge ist, dessen Widersum gerade die platonische Lehre als Reaktion hervortreiben hals.

Kant behauptet, daß es notwendige und allgemeine Urteile gebe, bei denen das Prädikat B nicht im Subjekte A enthalten sei, in welchem Falle das Urteil analytisch heißen müßte, sondern B "ganz außer dem Begriffe A liege, ob es zwar mit demselben in Berbindung steht", weshalb das Urteil synthetisch zu nennen sei; die Erfahrung reiche alsdann als Bindeglied von Subjekt und Prädikat nicht aus, da es sich um notwendige und allgemeine Urteile handle; darum sei das Bindeglied in der menschlichen Bernunft zu suchen, welche in solchen Sätzen "nur das einsteht, was sie selbst nach ihrem Entwurse hervorgebracht hat" 3).

Bur Berbeutlichung jenes seltsamen Berhältnisses außer einander liegender und doch in Berbindung stehender Begriffe führt Kant eine Reihe von Beispielen an. Den Ansang macht der berühmte Sah 7+5=12, der synthetisch sein soll, weil im Begriffe dieser Summe nicht die 12, noch auch in der Zwöls die Summe gedacht werde. Sine einsache Überlegung aber zeigt, daß der Sah analytisch ist; er ist ein spezieller Fall des Sahes (a+b)+(c+d)=a+b+c+d, welcher besagt,

<sup>1)</sup> **Bb.** I, §. 25, 2. — 2) W. III, S. 39. — 3) Daj. S. 16.

baß die Gruppierung der Summanden für den Wert der Summe gleichgültig ist und der einfach aus dem Begriffe der Summe folgt. Das zweite Beispiel ist das von der geraden Linie, welche der kürzeste Weg zwischen zwei Punkten ist, und bei dem Kant leugnet, daß gerade und kurz begrifslich zusammengehören; auch hier ist die Abhülfe leicht: eine Linie, welche ihre Richtung nicht wechselt, ist gerade und schließt den Umweg aus, ist also der kürzeste Weg; das Urteil ersließt also aus dem Wesen dieser Linie.

Auf dieser gebrechlichen Grundlage läßt nun Kant den Begriff bes a priori seine Schwenkung vom Objektiven ins Subjektive vollführen. Das "Borher", welches dieser Ausdruck enthält und das als nooresoor nard dopor zu verstehen ist, saßt Kant als ein "Borher" beim Erkenntnisprozesse: apriorisch ist, was der Ersahrungserkenntnis vorhergeht, also im Subjekte liegt. Er hat kein Wort der Auseinandersetzung dieses ganz neuen Sprachgebrauches mit dem der Jahrhunderte, der früher einmal sein eigener gewesen war; dieser wird wegbekretiert; das Erkennen a priori ist nicht mehr Erkennen auf Grund des Wesens des Objekts, sondern auf Grund der Erkenntnissorm des Subjekts.

Das Borgehen ist so tumultuarisch, daß das neue Prinzip gar nicht einmal als Schlüssel für die ausgeworfenen Fragen erprobt wird. Warum ist denn 7+5=12? Warum ist die gerade Linie der kürzeste Weg? Die Antwort dei Kant ist, weil Zahl und Kaum unsere Erkenntnissormen sind, ein Bescheid, der selbst, wenn er richtig wäre, doch so wenig genügte, als wenn man jemand auf Anfrage nach dem Tode irgend einer Person mit dem bekannten Cajussape: Alle Wenschen sind sterblich, antwortete.

2. Als die eigentlichen Gegenstände seiner Subjektivierungsarbeit mußten sich Rant die modi essendi zunächst darbieten: die Rategorieen, die ja, weil sie auch modi cognoscendi et praedicandi sind, eine willsommene Handhabe gewährten. Er erweist Aristoteles die Ehre, ihn zu nennen, ja er sagt, "daß unsere Absicht uransänglich mit der seinigen zwar einerlei ist, ob sie sich gleich bavon in der Ausführung gar sehr entfernt" 1), woran das Richtige ist, daß Aristoteles die Rategorieen eben auch als Erkenntnissormen faßt, was Kant einseitig beibehält, indem er den Seinsgehalt derselben einsach ignoriert. In dieser Berstümmelung der Grundansicht sieht Kant gerade den Fortschritt und rühmt sich der Prinzipien, aus denen die Rategorieen abgeleitet werden können, während Aristoteles "sie aufrasste, wie sie ihm ausstießen".

Rant sondert vorerft "bie modi ber reinen Sinnlichkeit", Raum und Zeit aus und widmet beren Subjettivierung einen besonderen Abschnitt, die transzendentale Afthetit, mas bei ihm bedeutet: Aufweisung ber subjektiven Formen in ber Sinneswahrnehmung. Die Berechtigung, das Wort Affbetit in Diesem Sinne zu brauchen. wollen wir ihm nicht bestreiten; der Wolffianer Baumgarten batte es jur Bezeichnung ber Lehre vom Schonen als Gegenstand ber Sinne gebraucht und Rant bleibt ber Bedeutung von aledaveedau naber als er. Wohl aber ift ber bem Worte tranfgenbental zugemutete Bedeutungswechsel zu beanstanden, der den Begriff so zu fagen durch einen Handstreich dem Subjette ausliefert. Tranfgendentalien der Scholaftiter hatte er einmal gehört; er führt ben "unter ben Scholaftikern fo berufenen Sat": Quodlibet ens est unum, verum, bonum, an, meint aber, daß "ber Gebrauch dieses Prinzips in Absicht auf die Folgerungen, die lauter tautolo- . gifde Sate find, febr fummerlich ausfiel 2)". Er vergaß, bag er selbst, ebe ihn der tritische Taumel erfaßte, von der Einheit der Dinge als Analogon der göttlichen und von der perfectio noumenon 3) gesprochen hatte, wobei keinesweges tautologische Sate zu Tage tamen. Jest erklärt er "biefe vermeintlichen Brabitate ber Dinge" für nichts anderes, als "logifche Erforderniffe und Rriterien aller Ertenntnis ber Dinge 4)"; fie erhalten ihre Stelle im Ertenntnisvermögen und die Tranfgendentalphilosophie bat die Aufgabe, die Ausstattung dieses Bermögens mit Anschauungen und

<sup>1)</sup> B. III, S. 100. — 2) B. III, S. 104. — 3) Oben §. 100, 3, S. 382. — 4) B. III, S. 105.

Stammbegriffen zu untersuchen; "ein tranfzendentaler Sat ift ein sputhetisches Bernunfterkenntnis nach blogen Begriffen".

Raum und Reit find nun nach Rant tranfgendentale Unicauungen und zwar reine, leere, "im Bemute bereit liegende 1)", die erft burch "das Mannigfaltige der Empfindung" Erfüllung erhalten. Als Argumente für die Subjektivität oder, um den heute gangbaren Ausbruck anzuwenden: Bhanomenalität von Raum und Zeit führt Rant zuerft an, daß wir ohne diese Begriffe zu haben, kein konkretes Reben- und Nacheinander vorstellen konnten, eine Behauptung, die psychologisch unhaltbar ift, da wir den Raumund Zeitbegriff später bilben, als wir Lotalisationen vornehmen und Abfolgen auffassen. Ein zweites Argument findet er darin, daß wir Raum und Zeit nicht wegbenten können, wenn wir auch von allem bestimmten Räumlichen und Zeitlichen absehen, wiederum eine Täuschung, welche bie Selbstbeobachtung widerlegt, Die von leeren Anschauungen nichts weiß. Ein brittes Argument soll beweisen, daß Raum und Zeit nicht Begriffe, sondern Anschauungen find, Borftellungen, die nur durch einen einzigen Gegenstand gegeben werden tonnen", was baraus folge, bag wir Raume und Zeiten als Teile, nicht aber als Arten bes Raumes und der Zeit vorstellen, ein Grund, der für die Phänomenalität von Raum und Zeit nichts befagt. Endlich follen beibe nicht Begriffe fein, weil fie als unendliche gegebene Größen vorgeftellt werben, mabrend ein Begriff teine unendliche Menge von Teilvorftellungen enthalten konne, ein Brund, der auf dem Zusammenwerfen von potentiellem Enthaltensein und aktuellem Borftellungsinhalte beruht, welcher Unterschied auch für die Begriffe gilt; in der Möglichkeit, gegebene Raume und Zeiten in der Reflegion ju überschreiten, liegt teinerlei Rötigung, den fubjettiven Charatter bes Raum- und Zeitvorstellens anzunehmen 2).

Es wird allgemein zugestanden, daß Rant in der transzendentalen Ufthetit feine Sache ichlecht führt, da er auf die Genefis der

<sup>1)</sup> B. III, S. 56. — 2) B. III, S. 55 — 71, vgl. überweg, Grund: riß d. Gefc. b. Phil. III8, S. 280 f.

Raum - und Reitvorstellungen teine Rudficht nimmt und den ausgebildeten Raum- und Zeitbegriff mit dem Thatbeftande, auf Grund deffen er gebildet wird, durchgehends verwechselt. Man kann ihm nun Argumente leiben, die er nicht hat, besonders den hinweis auf unfere Attivität beim Bilben von Raum. und Zeitvorstellungen: bas Sehen ift in gewiffem Sinne ein Zeichnen, bas Boren ein thätiges Begleiten eines Ablaufes von Klängen; wenn wir das Reben - und Nacheinander vorftellen, so breiten wir in gewiffem Sinne das Borgestellte bin und noch aktiver sind wir in dem Bersteben von Raumaebilden und dem Entwirren von Zeitfolgen, wie es Geometrie und Chronologie vornehmen. Denten wir das Gewicht derartiger Erwägungen noch so sehr erhöht, so werden wir doch immer nur gebrangt, die weitgebende Mitarbeit unseres Geiftes in biefem psychischen Gebiete anzuerkennen, aber es bleibt ein Gewaltichritt von Rant, ben Beift zum alleinigen Grunde ber Raum- und Reitform zu machen. Schon Zeitgenoffen wie Eberhard, Maag, 8. E. Schulze 1), und noch nachdrudlicher später Trenbelenburg 2) baben darauf hingewiesen, daß Rant nur die Alternative kennt: Raum und Zeit sind unsere Anschauungsformen, also subjektiv, und: Bir empfangen fie als Objettives von den Dingen; aber daß er ben britten Fall gang außer Acht läßt, daß wir es hier mit einem Objektiv - subjektiven ju thun haben und ber Geift ein Objettiv-räumliches und -zeitliches subjettiv nachbilbet, also zugleich einen Realgehalt aufnimmt und ihn nach geistigen Gesetzen gestaltet.

Herbart bemerkt gegen einen flunkernden Modephilosophen seiner Zeit, der von Kants transzendentaler Afthetik gesagt hatte, er wüßte nichts hinwegzunehmen, nur einiges hinzuzusehen, er, herbart, sinde für nötig, alles wegzunehmen, mit Ausnahme der Frage: Was ist Raum und Zeit? Diese Frage sei aber ein so großes Verdienst,

<sup>1)</sup> Bgl. Baibinger, Rommentar ju Rants Ar. d. r. B. 1881, I. — 2) über eine Lude in Rants Beweis von der ausschließenden Subjektivität des Raums und der Zeit in den hiftorischen Beitragen jur Phil. 1867, III, 215—276.

daß sie die von Kant gemachten Fehler bedecken mag 1). Dieses Lob wäre begründet, wenn es Kant wirklich auf die Ausstellung eines Problems ankäme; allein ihm handelt es sich nur um eine Handhabe seines Subjektivierungsgeschäftes und die in diesem tendenziösen Sinne gestellte Frage ist, gleich ihrer falschen Beantwortung "hinwegzunehmen", wenn man dem Ernste der Sache genug thun will. Reine ernstgemeinte Untersuchung des Gegebenen, auch die Herbartsche nicht, beginnt von Raum und Zeit, über welche ohne Klarstellung des Seinsbegrisses gar nichts auszumachen ist 2).

3. Rant sondert Raum und Zeit aus der Rategorieentafel aus und nimmt mit ben übrigen Begriffen berselben bie seltsamften Berschiebungen vor. Die erfte Rategorie, die ber Ratur ber Sache nach an die Spike gehört: ben Substanzbegriff, befaßt er unter bem Begriffe der Relation und gefellt ihn dem als "Rausalität" eingeführten agens und pations bei, als drittes die Wechselwirtung beifügend. Die Quantität, in Einheit, Bielheit und Allheit gegliedert, rudt an die Spige; die Qualität aber erhalt als Unterbegriffe: die Reglität, Regation und Limitation. Reu treten die Rategorieen der Modalität: Möglichkeit nebst Unmöglichkeit, Dasein nebst Nichtsein und Notwendigkeit nebst Zufälligkeit, dazu. Damit werben alle Kategorieen alteriert; ber Begriff bes Quantums wird auf das distrete Quantum, die Bielheit, beschränkt, unter willfürlichem Ausschlusse bes kontinuierlichen; die Begriffe ber Einheit und Allheit werden hereingezogen, ohne Rudficht auf den tranfzenbentalen Charafter bes ersten und auf die Rugehörigkeit bes letteren zur Begriffsbildung, die auf das universale geht, welches hum Quantum weiter keine Beziehung hat. Der Begriff bes Quale wird seines spezifischen Inhaltes entleert und mit gang fremdartigem gefüllt, indem die Qualitat ber Dinge ju einer Art Stala zwischen Ja und Rein gemacht wird. Der Begriff ber Relation geht ebenfalls als folder verloren, ba teine Stelle für andere Relationen

<sup>1)</sup> In der Recension von Schopenhauers "Die Welt als Wille und Bor-stellung", B. XII, S. 377. — 2) Bgl. C. Braig, Bom Sein, Abrif der Ontologie 1896, S. 61 f.

bleibt, als für Substanz und Accidens, Kausalität und Wechselwirtung. Der letztere Begriff ist wie die Limitation ein bloßer Lüdenbüßer. Doppeltes Borkommen liegt bei den Begriffen der Realität und des Daseins vor, wobei das eine Mal die entgegengesetze Regation als eigene Kategorie auftritt, das andere Mal das Richtsein nur als beigegeben auftritt.

Frägt man bei einem kantischen Dinge: Wie groß? so erhält man nicht Maßbestimmungen als Antwort, sondern die Angabe: eines oder vieles oder alles; frägt man: Wie beschaffen? so ist die Antwort: Zwischen Stwas und Nichts; frägt man nach den Beziehungen des Dinges zu anderen, so werden nur kausale genannt, andere verschwiegen, wofür die Bersicherung, daß bei dem Dinge eine Beziehung zwischen seiner Substanz und seinen Gigenschaften besteht, nicht entschädigen kann; frägt man nach dem Wo? und Wann? des Dinges, so wird man auf ein anderes Kapitel verwiesen. So sangen die kantischen Seltsamkeiten schon bei den Dingen der Ersahrungswelt an, nicht erst bei den Dingen an sich.

Diese Intonvenienzen rühren baber, daß Rant bie Rategorieen mit ben Formen bes Urteils zusammenbringen will. problematischen, affertorischen und apodittischen Urteile geben ihm leicht die drei neu zugewachsenen Rategorieen der Modalität; allenfalls läßt fich aus bem talegorischen Urteil bas Berbaltnis von Substanz und Inhärenz, aus dem hypothetischen das von Ursache und Wirtung gewinnen, wobei das disjunttive Urteil wohl oder übel die Wechselwirtung hergeben muß; da die logischen Lehrbucher diese Urteile als nach der Relation verschieden bezeichnen, ein Ausdruck, der ein bloger Notnagel ift, so wächst Rant in willtommenster Beise ber Relationsbegriff zu. Wenn biese Lehrbücher Affirmation und Negation als verschiedene Qualitäten des Urteils. bezeichnen, was auch nur eine Sache ber Not ift, so verschaffen fie Rant damit drei weitere Rategorieen; die Einteilung der Urteile nach der Quantität vollendet bann die Tafel. Rant findet ben Mut, dieses Zusammenbringen des Ganzen "eine Ableitung aus einem Bringip" ju nennen und fich Ariftoteles gegenüber zu ruhmen, ber Billmann, Beidichte bes 3begliemus. III. 27

bie Rategorieen "aufs Ungefähr nebeneinander setzte"). Fr. Lange macht dazu die gute Bemerkung: "Die Ableitung aus einem Prinzip . . . bestand im Grunde nur darin, daß fünf senkrechte Striche und vier Querstriche gemacht und die dadurch gebildeten zwölf Felder ausgefüllt wurden"?). So zimmerte Kant die Sturmböde, mit denen er gegen die "dogmatische Philosophie" anlief; aber dies Ergebnis seiner Forschung wird auch zum Bauen benutzt; allenthalben kehrt die Tetraktys der Kategorieentasel wieder; man wird an die Chrieen der alten Rhetoriker erinnert, nur daß diese mehr Hand und Fuß hatten; für die Kantianer wird sie ein Spielzeug, an dem sie nie ermüden. In der Berwendung der Tasel in der Kritik der reinen Bernunst hält Kant meist nur Substanz und Kausalität sest und läßt den übrigen Plunder beiseite.

In der \_transzendentalen Logit" und zwar deren erstem Teile. ber Analytit, werden nun die Rategorieen bem Subjett zugeeignet und zwar als "Stammbegriffe bes Berftandes". Auch bier bleibt die Anschauung, daß fie auch einen Realgehalt haben, also Seinsweisen sein konnten, völlig außer Acht, eine Anschauung, die wenigstens als mögliche erwogen werben mußte, wenn es Rant nun einmal unbekannt war, daß fie bisher die einzige gewesen war. In popularer Form brudt Rant feine Anficht in ber Form aus: "Wenn ihr von eurem empirischen Begriffe eines jeden torberlichen oder nicht forperlichen Objetts alle Eigenschaften weglaßt, die euch die Erfahrung lehrt, so konnt ihr ihm doch nicht diejenige nehmen, badurch ihr es als Substanz ober einer Substanz anhängend bentt . . . Ihr mußt also, überführt durch die Notwendigkeit, womit fich diefer Begriff euch aufdringt, gestehen, daß er in eurem Ertenntnisvermögen a priori feinen Sit habe" 3). Dag es ein Rotwendiges in ben Dingen geben konne, mar Rant gang unfagbar geworben; bag bas Ding uns feine Gigenschaften foll ansagen tonnen, wird von ihm zugestanden, aber daß es biefe in einer Gin-

<sup>1)</sup> W. VIII, S. 691. — 2) Gesch, des Materialismus III, S. 51. — 3) W. III, S. 36.

heit und in innerer Berbindung besitzt, gilt ihm für ganz umnöglich; ihr "anhängen" an eine Substanz muß unser Werk sein; daß wir uns bei diesem Anhängen doch nach etwas in der Sache richten, also diese uns wohl die Haken dafür wird darbieten müssen, kommt sur Kant gar nicht in Betracht.

Die "Kategorieen", lehrt Kant, sind Begriffe, welche den Erscheinungen, mithin der Ratur, als dem Indegriffe aller Erscheinungen (natura materialiter spectata) Gesete a priori vorschreiben. Sie können nicht "von der Natur abgeleitet werden und sich nach ihrem Muster richten, weil sie sonst bloß empirisch sein würden".). Richt die Ersahrung macht diese Begriffe möglich, sondern diese Begriffe machen die Ersahrung möglich.). Sie sind eben "die transparenten Glasbilder, durch welche die Zauberlaterne des Menschengeistes den Dingen die Wahrheit und Wirklichkeit zustrahlt".). Sie sind "realissierte logische Funktionen"; sie entsprechen den Urteilen und diese sind die verschiedenen Weisen, das Mannigfaltige der Anschauung der Einheit des Selbstdewußtseins zuzuführen; diese Einheit ist die Grundlage der Kategorieen und damit der Ersahrungswelt. —

Rant vergleicht den Umschwung, den er damit in die Spetulation gebracht, mit der Entdedung des Copernicus: "Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten; aber alle Bersuche, über sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnisse erweitert würden, gingen unter dieser Boraussetzung zu Nichte. Man versuche es einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser sortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserer Erkenntnis richten... Es ist hiermit ebenso, als mit den ersten Gedanken des Copernicus bewandt, der, nachdem es mit der Erklärung der Himmelsbewegungen nicht gut fortwollte, wenn er annahm, daß ganze Sternenheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser gelingen möchte, wenn er den

<sup>1)</sup> B. III, S. 133. — 2) Dai. S. 135. — 3) T. Pejd, Die halts lofigleit ber modernen Wiffenschaft, 1877, S. 23.

Buschauer sich brehen und dagegen die Sterne in Ruhe ließ"1). Dieser Bergleich ist ebenso schief als anmaßend; was Copernicus geleistet und was Kant versucht hat, stehen geradezu im Gegensase: jener hat aus dem gangdaren Weltbilde ein subjektives Element ausgeschieden, Kant macht das ganze Weltbild zum Erzeugnis des Subjekts; Copernicus weist uns eine bescheidenere Stelle im Rosmos zu, als seine Vorgänger, Kant löst den ganzen Kosmos in Vorstellungen des Subjekts auf. Die copernicanische Lehre ist heliozentrisch, die kantische anthropozentrisch. Der große Aftronom dachte wie Aristoteles, welcher die Herakleiteer und Sophisten mahnt, sie. möchten doch um der diesseitigen, sließenden Sinnenwelt, die ein so kleiner Teil des Alls ist, nicht auch die Sternenwelt in den Fluß hineinziehen 3); Kant denkt im Geiste eben dieser Sophisten, indem er den Wenschen zum Maße der Dinge macht.

Über das Refultat von Rants Bersuch zur Subjektivierung der Rategorieen fagt Trendelenburg treffend: "Der Empirismus war verlaffen, der den Beift unter die gefährliche Berrichaft der materiellen Dinge beugt, und ber Beift, im Empirismus bienftbar, wurde Berr und ibm muchs die Borftellung über feine eigene Bedeutung. Aber neben biefer Erhebung lag bas an die Stepfis ftreifende Ergebnis und war von ihr nicht zu trennen: Wenn sich auf solche Beise die Erfahrung nach uns richtet, so erfahren wir nicht bas Ding, wie es an fich ift. Wir suchen die Dinge und finden uns. Der Geift, ber erkannt zu haben meinte, hatte sich in biefem Siege die Ertenntnis abgeschnitten. Sein Sieg mar eine Rieberlage. Es blieb bie Aufgabe, die Erkenntnis fo ju begreifen, daß dem Beifte gegeben wird, mas des Geistes ift, und den Dingen, mas der Dinge ift. Der Beift fiegt nur, wenn er die Dinge bewältigt, aber nicht, wenn er nur in fie feinen eigenen Schein legt und fie felbst aufgiebt. Daber geht gerade die Beschichte ber Biffenschaft babin, bie fubjettiven Clemente ber Beobachtung und Erfahrung

<sup>1)</sup> Krit. b. r. B., II. Aufl., Ginl., B. III, S. 18. — 2) Ar. Met. IV, 5, 32.

ins Objektive ju überfegen und ben Schein in feinen Grund aufzulofen 1)."

Rant lehrt, daß die Dinge, wie fie uns umgeben, nicht Dinge an fich, sondern Dinge für uns, b. i. Erscheinungen seien und bag wir ihnen durch unsere Erfenntnisformen, die reinen Anschauungen Raum und Zeit, und die Rategorieen, zumal: Substanz und Urface, unseren Stempel aufprägen; mas biefen Stempel trägt, sei nicht ein Objektivbestand der Ertenntnis, sondern durch deren transzendentale, b. i. subjettive Formen bedingt. Diefe Formen felbft nun balt er nicht für Erscheinungen, ba fie ja bie Boraussetzungen alles Ericheinens bilben; allein, tann er ihnen jenen Stempel absprechen? Wenn es zwölf Rategorieen giebt, so fteht diese Thatsache selbst unter der Rategorie der Quantität; wenn ich die Rategorieentafel in Gruppen von 7 und 5 einteile, so ist die Richtigkeit des Sages, daß fie zusammen 12 ergeben, nur durch meine Anschauungsform bedingt. Bezüglich der Rategorie der Urfache überfieht er, wie hume 2), daß mit der Subjektivierung des Berhaltniffes von Urfache und Wirkung auch das von Grund und Folge feine objettive Bedeutung verliert. aumal da Rant auch die Notwendigkeit, also einen dem Erkenntnisgrunde autommenden Begriff, dem Subjett als Rategorie vindiziert. Rant meint, das Scheinen ber Sonne und bas Warmwerben bes Steines vertnüpfen wir traft unferes Stammbegriffes ber Raufalitat miteinander, baber bie Berknüpfung auch nur im Gebiete ber "Dinge für uns", ber Ericheinungen, gelte. Man barf nun aber fragen: Wie find denn die beiden Thatfachen: daß es Urteile a priori gebe, und die daraus gezogene Folgerung, daß es reine Erkenntnisformen gebe, miteinander vertnüpft? Aus diesen Ertenntnisformen sollen ja jene Urteile erquellen, wie die Erwarmung bes Steines aus ber Sonnenwärme; bann gilt aber bie Folgerung gerade fo gut nur für Die Erscheimungswelt, wie jene Berursachung; Die tranfzenbentalen Sate find dann auch nur Ausdrud von Erscheinungen, benen wir die Regel unterlegen.

<sup>1)</sup> Trendelenburg, Geschichte der Rategorieenlehre, 1846, S. 288. — 9 Oben §. 97, 3.

Man hat Rant gefeiert, weil er den englischen Empirismus "übermunden" habe; mahrend hume ben Substang - und Rausalitätsbegriff nur auf Gewöhnung jurudführte, habe er beren Bewurzelung im Beifte aufgezeigt. In Wahrheit ift er über Sume nicht hinausgekommen; batte er fich jemals die Frage vorgelegt: In welchem Falle legen wir einem Empfindungstomplere ben Substanabegriff, in welchem anderen Falle mehreren solcher Rompleze den Begriff ber Ursache und Wirkung unter, so hatte er antworten muffen: Wenn die betreffenden Romplere immer wieder gufammen auftreten, wie bas eben hume auch gefagt hatte. Die anspruchsvollen "Stammbegriffe" forbern die Erklarung gar nicht und humes Flachbeit mar der gesunden Anschauung weniger schädlich als Kants Berichrobenheit. hume brudte die Naturwissenschaft zu blogen Aufgeichnungen von wiederkehrenden Borgangen berab; Rant schneidet bem Forschen nach der Ursache vollends den Rerv durch; denn in bem Realbestande unserer Erfahrung tann es nach ihm teine Berursachung geben und für die Frage, ob und wann wir eine solche in die Dinge hineinlegen, hat die Naturforschung kein Intereffe.

4. Kant erklärte Raum und Zeit als Formen der reinen Ansigauung, welche der Erfüllung durch den Empfindungsstoff bedürfen, um konkrete Anschauungen zu ergeben; aber er betrachtet auch die reinen, unerfüllten Anschauungsformen als die Grundlage von Erkenntnissen und zwar von solchen a priori, den mathematischen. Die Kategorieen faßt er als die Formen des Berstandes, die wiederum der Anschauungen zur Erfüllung bedürfen und man sollte erwarten, daß er auch ein Gebiet der reinen Berstandeserkenntnis, analog dem der reinen Anschauung zugehörigen, mathematischen, zulassen würde. In der ersten Auslage der "Kritik der reinen Bernunst" giedt er diesem Gedanken Raum. "Es muß eine Erkenntnis möglich sein", sagt er hypothetisch, "darin keine Sinnlichkeit angetrossen wird und welche allein schlechthin objektive Realität hat, dadurch uns nämlich Gegenstände vorgestellt werden, wie sie sin d, bahingegen im empirischen Gebrauche unseres Berstandes Dinge

nur so erkannt werden, wie sie erscheinen. Also würde es außer bem empirischen Gebrauche der Kategorieen (welcher auf sinnliche Bedingungen eingeschränkt ift) noch einen reinen und doch objektiv-gültigen geben . . . Hier stände ein ganz anderes Feld vor uns offen, gleichsam eine Welt im Geiste gedacht (vielleicht auch gar angeschaut), die nicht minder, ja noch weit edler unseren eigenen Berstand beschäftigen könnte 1)."

Hingen noch die älteren Anschauungen Kants nach und es ist bezeichnend, daß er in der zweiten Auslage die ganze Partie umschrieb und die Spuren jener "Welt im Geiste gedacht", also des mundus intellegibilis, verwischte. Das Intellegible war eben seinem Autonomismus unannehmbar: es ist das scibile, monsura scientiae, majus animâ, wie die Scholastiter sagten²) und ein solches hatte in Kants Dottrin keinen Plaß. Das Intellegible oder Noumenon hat ihm nur eine negative Bedeutung: Er erklärt es sür das, was nicht Objekt der sinnlichen Anschauung ist, seugnet aber, daß es Objekt einer nichtsinnlichen Anschauung ist.

Um dem Intellegiblen zu entgehen, macht Kant die Wendung zum Empirismus, der allen Stoff der Erkenntnis als der Sinnlichkeit entspringend ansieht; er trägt kein Bedenken, den ganzen Apparat der Berstandesformen lediglich in den Dienst der Berarbeitung von Anschauungen und ja letztlich von Empfindungen zu stellen. Die Abhängigkeit aller Erkenntnis von dem "rohen Stoffe sinnlicher Empfindungen" ) zu proklamieren und sich unter das kaudinisser Joch des Sensualismus zu beugen, fällt dem Autonomisten weit weniger schwer, als — was ihm am Schlusse der Kategorieenlehre noch offen stand — ein geistiges, objektives Maß der Erkenntnis zuzus gestehen. —

Da es sich nun der Menschengeist nicht nehmen läßt, überfinnliche Dinge anzunehmen, so mußte dies als Täuschung hingestellt werden, als "transzendentaler Schein", den die Dialektik der

¹) 28. III, S. 217, Ann. — ³) 28. II, Ş. 72, 1, S. 403. — ³) 28. III, S. 219. — ⁴) 28. III, S. 36¹.

reinen Bernunft zu gerftoren bat; fie ift ber Rem bes Sangen, die eigentliche Kritif ber reinen, b. i. nicht mit Sinneseindrücken arbeitenden Bernunft. Es batte Rant obgelegen, seine Ansicht, daß wir teine Erkenntnis des Übersinnlichen haben, gerade gegenüber berjenigen Dottrin zu verteibigen, welche die finnliche Erkenntnis zum Ausgangsbuntte macht, und ihr Realgehalt zuspricht, aber fie für unausreichend erklärt, also ber aristotelischen; er batte zeigen muffen, baß wir keinen Grund haben, in ben Dingen überfinnliche Gemente: bie Form und die Potenz, anzunehmen, sondern daß die Sinnesempfindungen im Bereine mit unseren Ertenntnisformen alles leiften, um deswillen man jene statuiert bat. Gine solche Polemit nun lag aar nicht in Rants Sinne; er macht fich bas Obiett feiner Rritik willfürlich zurecht und findet denn in Platons Joeeenlehre ein bequemeres Angriffsobjekt. Die Ibee ift ihm bas Erzeugniß ber die finnlich belegte Erfahrung überfliegenden Bernunft; ein "Begriff aus Notionen, der die Möglickfeit der Erfahrungen überfleigt" 1), ein notwendiger Bernunftbegriff, bem tein tongruierender Begenftand in ben Sinnen gegeben werben tann" 2). Das hat nun wenigstens das Bute, daß der Sprachgebrauch, welcher Idee mit Begriff ober gar Borftellung gleichsett, verlaffen wird; Rant rugt ihn ausbrücklich: "Dem, ber fich einmal an biefe Unterscheidung gewöhnt hat, muß es unerträglich fallen, die Borftellung der roten Farbe Idee nennen zu hören; sie ift nicht einmal Notion (Berftandesbegriff) zu nennen" 3).

Bon der platonischen Ideeenlehre nimmt nun Kant nur den Aufslug zu seiner Kritik, für diese selbst künstelt er sich ein Objekt heraus. Wie die Rategorieen den Urteilen, so sollen die Ideeen den Schlüssen entsprechen und darum kann es nur drei Ideeen geben, den drei Arten der Schlüsse: dem kategorischen, hypothetischen und disjunktiven entsprechend. Die Idee soll auf ein Unbedingtes gehen, indem sie das Bedingte eigenmächtig überschreitet; sie geht auf ein Unbedingtes der kategorischen Synthesis und das ist die Seele,

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 261. - 2) Daj. S. 265. - 3) S. 261.

ein Unbedingtes der hypothetischen Synthesis einer Reihe und das ist das Weltganze, und ein Unbedingtes der disjunktiven Synthesis der Teile in einem System und das ist das ons roalissimum, also Gott. Diese drei Ideeen müssen herauskommen, weil der Bernunftkritiker die Beseitigung von drei Diszipkinen: der rationalen Psychologie, der Rosmologie und der natürlichen Theologie, die Disciplinen der angewandten Ontologie bei Wolff, vorhat. Herbart bemerkt tressend, Wolff widersahre hier die Ehre, daß seine Lehre als der Ausdruck der reinen Bernunft gilt; man kann zusügen, daß dann der Hallesche Philosoph nicht zuviel gesagt hatte, wenn er sich prosessor generis humani nannte; er fand nun an dem criticus generis humani seinen Meister.

Wirkliche, ehrwürdige Lehrer bes Menfchengeschlechtes waren es gemesen, die von Gott, Rosmos und Seele gesprochen batten; biese Ibeeen find alter als die Pyramiden und schon mancher Bube hatte mit Steinen nach ihnen geworfen. Auch Protagoras hatte erklärt: "Bon den Göttern bin ich nicht in der Lage zu wiffen, ob fie find, ober ob fie nicht find, benn vieles hindert, foldes ju miffen: die Dunkelheit des Gegenstandes und die Rurze des Menschenlebens 1)"; er hatte wenigstens offen gelaffen, daß die vereinigte Arbeit vieler Menschenleben in ber Frage weiterkommen tonne, eine Bescheibung, welche dem Bernunftkrititer fern liegt. Den Rosmos hatte Demokrit in einen Saufen von Atomen verwandelt, aber er hatte wenigstens ihre Zahlen und Formen als objektiv gelten laffen und feine Wecce haben mehr Realgehalt, als die fantischen Ibeeen 2). Die Seele hatten die Materialisten aller Zeit geleugnet, aber sich nicht erkühnt, fie als eine notwendige Fiftion nachzuweisen, wodurch die Bernunfttritit nunmehr ihr Wert vollendete. -

Der kunftliche Plan, nach dem Kant seine Angriffe auf die Ideeen durchführt, giebt in die Steigerung seines Radikalismus, welche dabei mitspielt, keinen so guten Einblick, als man gewinnt, wenn man die Reihenfolge andert. Der Angriff gegen die Kosmosidee,

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 23, 1. — 2) Daj. §. 22, 4

ohnehin an die transzendentale Afthetit anschließend, ift alsdann zuerst zu beleuchten; die viel einschneidendere Polemit gegen den Gottesbegriff an zweiter Stelle, und die Austösung des Seelenbegriffs, bei der die Stepsis Humes weitaus überboten wird, als die Krönung des Zerstörungswertes, die allerdings auch die Selbstzerstörung einschließt, an dritter.

5. Die Ibee bes Welt gangen foll nach Rant eine ungültige. Die Erfahrung übersteigende sein, weil fie absolute Totalität fordert, wodurch die Rategorie zur tranfzendenten Idee erhoben wird 1). Dabei bentt Rant an die Rategorie der Ursache; hatte er fich auch der Rategorieen der Quantität erinnert, unter denen die Allheit vortommt, "bie Bielheit als Ginheit" 2), so hatte er nicht von einem Überschreiten ber Berftandesfunktion reben können. Entweder mußte er die Allheit, Universalität, Totalität nicht als einen konftitutiven Berftandesbegriff bezeichnen, ober er mußte beffen Anwendung auf bas Weltganze einraumen. Es zeigt fich bier, wie er fich in bem selbstgeschaffenen Labyrinthe seiner Dottrin nicht mehr zurechtfand und schlankweg bas eine Mal verbot, was er bas andere Mal eingeräumt hatte. Man mertt feine Unsicherheit in dem Betonen der nabfoluten Bollftanbigfeit ber Bedingungen", womit fich aber unsere Heranziehung der Rategorie der Allbeit teineswegs abwehren läßt.

Kant sucht die hinfälligkeit der Rosmologie dadurch nachzuweisen, daß die Aufstellungen, welche sie über die Zusammenjetzung, die Teilung, die Entstehung und Daseinsabhängigkeit der Welt macht, — welcher Sinteilung die vier Kategorieen
Quantität, Qualität, Relation und Modalität zur Basis gegeben
worden — sich zu Widersprüchen, Antinomieen, gestalten müssen,
welche gleich bündige Beweise pro und contra gestatten und nur
dadurch ihre Lösung sinden, daß man die Erscheinungswelt von dem
ihr zu Grunde liegenden Realen, den Dingen an sich, unterscheidet.
Die Antinomieenlehre ist ein oft bewundertes Schaustüd der Bernunst-

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 294. — 2) Daj. S. 103.

tritik. Kant selbst muß sich nicht verhehlt haben, daß sein Bersfahren den Eindruck der Spissindigkeit machen müsse; er sucht wenigstens dies abzuwehren: "Ich habe dei diesen einander widersstreitenden Argumenten nicht Blendwerke gesucht, um etwa, wie man sagt, einen Advokatendeweis zu sühren, welcher sich der Undehutsamkeit des Gegners zu seinem Borteile bedient und seine Berufung auf ein misverstandenes Gesetz gerne gelten läßt, um seine eigenen unrechtmäßigen Ansprüche auf die Widerlegung desselben zu bauen" 1). Auf "Misverstehen der Gesetze" beruhen allerdings die meisten seiner Beweise. Die Antinomieenlehre ist ein dialektisches Duell zwischen Berstand und Bernunft, das mit allerseits zusriedenstellenden Erklärungen, d. i. Wegerklärungen der Wirklichkeit, endet.

In der ersten quantitativen Antinomie bejaht die Thesis den zeitlichen Anfang und die räumliche Begrenzung der Welt, während die Antithesis beides verneint; als Lösung wird angegeben, daß nur die Erscheinungswelt dem Widerspruche unterliegt, dagegen die intellegible über beide Gegensäße hinausliegt. Daß die kantische Lösung falsch ist, liegt auf der Hand; die Frage, ob die Welt ansangslos ist oder nicht, gilt von ihrem intellegiblen Bestande so gut wie von ihrem materiellen, und die räumliche Unendlichkeit kann auch der Körperwelt nicht zugesprochen werden.

Die zweite, quantitative Antinomie besteht in dem Widerstreite der angeblich gleichwertigen Ansichten: daß alles Zusammen-gesetze aus einsachen Elementen besteht und daß wir bei der Analyse nie bei schlechthin einsachen Teilen anlangen. Hier hätte sich Kant mit Leibniz' Monadologie, als der ausgebildetsten Lehre von den einsachen Elementen, auseinander zu sehen gehabt, aber er thut sie sehr hochsahrend ab; die geistvolle Hypothese von den Monaden als "physischen Punkten" erwähnt er nur, "ohne die gemeinen und klaren Widerlegungen dieser Ungereimtheit, die man in Menge antrisst, zu wiederholen"; und er imputiert der Monadentheorie die Absicht, "durch bloße diskursive Begrisse die Evidenz der

<sup>1) 233.</sup> III, S. 306.

Mathematik wegvernünfteln zu wollen"1). Er begnügt sich, die rohe atomistische Ansicht, die ausgedehnte und doch unteilbare Slemente annimmt, zu Grunde zu legen. Die Lösung soll natürlich durch die Phänomenalität des Raumes gegeben sein; die wahre Lösung des Widerstreits, die in der Unterscheidung der unbegrenzten potentiellen Teilbarkeit des Räumlichen und der aktuellen Gliederung desselben in relativ einfache Wesen besteht, liegt außerhalb von Kants Gesichtskreis, ebenso die Kenntnis davon, daß die älteren Denker einfach und zusammengesetzt gar nicht im mechanischen Sinne, sondern in dem der Berbindung von Materie und Form faßten.

In ber britten Antinomie ftreitet ber Sat, bag es eine Ranfalitat burch Freiheit giebt, mit bem anderen, bag alles nur nach ben Gesetzen ber Natur geschieht. hier ftellt fich Rant wenigftens auf den Boden eines in der Geschichte der Philosophie wiederkehrenden Problemes und es liegt der Gegensat von Freiheitslehre und Determinismus, bon ibealer und medanifder Beltanichauung wenigstens im hintergrunde ber Darftellung. Bei Rant tommen biefe Beziehungen nur zu beschränktem Ausbrude; seine Löfung ift auch weit entfernt, die Freiheit einzuräumen, fie will blog barthun, "daß Natur ber Rausalität aus Freiheit nicht widerftreite" 2). "Ich nenne", heißt es, "basjenige an einem Begenstande ber Sinne, was felbst nicht Erscheinung ift, intellegibel; wenn bemnach dasjenige, was in der Sinnenwelt als Ericheinung angesehen werden muß, an sich felbst auch ein Bermögen bat, welches tein Gegenstand der sinnlichen Anschauung ift, wodurch es aber boch bie · Urfache von Erscheinungen sein kann, so kann man die Raufalität biefes Wefens auf zwei Seiten betrachten, als intellegibel nach ihrer Handlung als eines Dinges an fich felbft, und als senfibel nach ben Wirkungen berfelben als einer Erscheinung ber Simmenwelt 3)." Danach könne man bem Menfchen einen intellegiblen Charafter zuschreiben und ihm Sandlungen als freie zurechnen und boch einräumen, daß er als Sinnenwesen zugleich einen empirischen

<sup>1) 28.</sup> III, S. 315. — 2) Daj. S. 385. — 3) S. 374.

Charakter hat, sein Handeln als unter den Naturgesetzen stehend ansehen.

Soll damit eine Annäherung an die Freiheitslehre vollzogen werden, so geschieht dies auf Kosten der kantischen Prinzipien. Nach diesen können das Intellegible und das Empirische keineswegs als zwei Bermögen angesehen werden, nach der Art, wie die vorkantische Philosophie Bernunft und Sinnlickeit, Platon Lopistusóv und enterschied unterschied, sondern beide Begriffe drücken bei Kant schlechthin dasselbe aus. Der handelnde Menschist intellegibel oder Ding an sich, insofern er sich selbst und anderen kein Gegenstand der Ersahrung ist; wird er dies, so ist er empirisch oder Erscheinung. Der ganze Unterschied besteht also nur für die Betrachtungsweise der Handlung. Kants Freiheitslehre beruht auf der sophistischen Aneignung einer ihm fremden Anschauungsweise; transzendentale Freiheit und empirische Determination darf er nicht als Komplemente fassen, sondern lediglich als verschiedene Ausdrücke desselben Borganges.

Daß Kant etwas mehr einräumen möchte, besagt die Erwähnung "des Bermögens, welches kein Gegenstand sinnlicher Anschauung ist"; ob ein solches einem anderen similich wahrnehmbaren Bermögen gegenüberstehen soll, ist nicht kar; das letztere wäre hölzernes Sisen und ein vierediger Kreis. Das Ergebnis der Lösung der Antinomie beschränkt Kant übrigens auf ein Minimum: er habe weder die Birklichkeit der Freiheit als eines Bermögens noch selbst deren Möglichkeit darthun wollen, letzteres "wäre auch nicht gelungen, weil wir überhaupt von keinem Realgrunde und keiner Kausalität aus bloßen Begriffen a priori die Möglichkeit erkennen" 1). Wenn die Bereinbarkeit der Freiheit mit dem Katurlause nicht einmal ihre Möglichkeit einschließt, dann ist die Lösung zu Gunsten des Determinismus ausgefallen, da Kant den Katurmechanismus für nicht nur möglich, sondern sur empirisch-wirklich ansieht. Der Autonomismus, der im Kamen der Freiheit des Subjekts auszieht, um

<sup>1)</sup> B. III, S. 385.

theoretisch preisgeben; so schlecht ist sein eigenes Palladium verwahrt.

In der vierten Antinomie, die auf der Modalität beruhen soll, behauptet die Thesis, daß zur Welt ein schlechthin notwendiges Wesen gehört, sei es als Teil, sei es als Ursache, und die Antithesis des hauptet die Zufälligkeit von Allem. Die Beweise werden so geführt, daß: Welt als Sinnenwelt gefaßt wird; die Lösung vermittelt dahin, "daß alle Dinge der Sinnenwelt durchaus zufällig sind, mithin auch immer empirisch bedingte Eristenz haben, gleichwohl von der ganzen Reihe eine nicht-empirische Bedingung, d. i. ein unbedingt notwendiges Wesen stattssichet, ja auch hier verwahrt sich Kant dagegen, die Wirklichteit, ja auch nur die Möglichteit eines intellegiblen, schlechthin notwendigen Wesens damit dargethan zu haben; es sei nur gezeigt, daß die durchgängige Zufälligkeit der Dinge "mit der willkürlichen Boraussehung einer notwendigen, odzwar nur intellegiblen Bedingung, zusammenbestehen könne"?). —

In der Periode, in welcher Kant von den Zeitbestredungen noch nicht beirrt war, hatte er selbst auf den Begriff der Notwensdigteit einen Gottesbeweis gedaut, in der Abhandlung: "Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes", Königsberg 17633). Er argumentierte: Es ist unmöglich, daß nichts existiere, weil damit das Material und die Daten zu dem Möglichen ausgehoben würden, was unmöglich ist; darum existiert Etwas notwendigerweise, was dann als einig, einsach, ewig, geistig und als das realste Wesen nachgewiesen wird. In der tritischen Periode kehrt sich seine Dialektik um: dem Notwendigen wird nicht einmal die Möglichkeit zugesprochen. Man kann den Sophisten der Antinomieenlehre einsach auf die trefslichen Aussührungen des Magisters Immanuel Kant verweisen.

6. Gegen die rationale Theologie führt Rant drei Schläge: er sucht ben ontologischen, den tosmologischen und den auf

<sup>1)</sup> W. III, S. 387. — 2) Daj. S. 388. — 3) W. II, S. 107 f.

die Awedmakigkeit der Dinge gestützten Beweis für das Dasein Gottes zu entkräften. Der erfte biefer Beweise folgert aus ber Wesenheit Bottes beffen Dasein: Gott ift, weil er Bott ift. Die großen Scholaftiter sprachen ihm nicht volle Stringeng zu, weil zwar der Begriff Gottes fein Dasein einschließt, nicht aber unser Begreifen Gottes gestattet, das Zusammenfallen von Wesen und Dasein bei ihm zu erkennen, da das proportionale Objekt unseres Begreifens die Rörperwelt ift, bei ber ein Schluß vom Wefen auf bas Dasein nicht zuläsig ift 1). Rant weiß nichts von einem Unterschiebe des Begriffes und bes Begreifens, es genugt ibm, die Begrenatheit bes letteren gufauzeigen. Bie unwürdig aber er bies Folgern aus bem Wefen auf bas Sein betämpft, zeigt seine Außerung: "Es war etwas ganz Unnatürliches und eine bloge Augerung bes Schulwiges, aus einer willfürlich entworfenen Idee das Dasein des ihr entsprechenden Gegenstandes herausklauben zu wollen" 2). Es fällt von da ein Licht auf die Solidität seiner Berficherung, daß die Bernunft die Ibeeen mit Notwendigkeit erzeuge. Er gesteht fogar ausbrücklich, daß wir uns ber Bottesibee gang wohl entschlagen tonnen: "Man tann fich bes Gebantens nicht erwehren, man tann ihn aber auch nicht ertragen, daß ein Wesen, welches wir uns auch als das höchste unter allen möglichen vorstellen, gleichsam zu sich selbst fage: Ich bin von Ewigkeit zu Ewigkeit; außer mir ift nichts ohne bas, mas bloß durch meinen Willen etwas ift. Aber woher bin ich benn? fintt alles unter uns und die größte Bolltommenheit, wie die kleinfte, ichmebt ohne haltung bor ber fpetulativen Bernunft, ber es nichts toftet, bie eine fowie bie andere ohne bas minbefte Sindernis verfdwinden zu laffen" 8). Ibeal der reinen Bernunft kann nicht unerforschlich beißen, weil es weiter keine Beglaubigung seiner Realität aufzuweisen hat, als bas Bedürfnis ber Bernunft, vermitttelft besfelben alle synthetische Einheit zu vollenden . . . Es muß als bloge Ibee in der Bernunft seinen Sit und seine Auflösung finden und also erforscht werden

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 70, 6. — 2) BB. III, S. 411. — 3) BB. III, S. 417.

tonnen; benn eben barin besteht Bernunft, daß wir von allen unseren Begriffen, Meinungen und Behauptungen, es sei aus subjektiven, oder wenn sie bloßer Schein sind, aus objektiven Gründen Rechensichaft geben können 1)."

Dieses Manifest des Kationalismus kontrastiert zu der Umgebung, in der es auftritt, in eigentümlicher Weise; die Bernunft wird ja gerade kritistert, sie ist sozusagen die Angeklagte, und nun wird sie zur höchsten Richterin erhoben. Dieser Widerspruch löst sich dahin: die emp fangende Bernunft, welche einen intellegiblen Inhalt vor sich zu haben gewiß ist und sich mit ihm zu erfüllen strebt, ist die Angeklagte, die autonome, ihren Inhalt selbst erzeugende ist die Richterin. Sie erforscht ihre Gottesidee und damit Gott, der nichts ist außer dieser Idee und den sie verschwinden machen kann, wie ihre Gebilde überhaupt. Die Gottesidee ist ihr nur ein Denkmittel zur Bollendung der synthetischen Sinheit; die Bollenderin aber ist sie, jene Idee ist also nur ein Rester ihres eigenen Thuns.

Daß es die autonome Bernunft hier auf der schwindelnden Höhe ihres Werkes auch mit den Denkgesesen nicht genau nimmt, insbesondere vergißt, was der Berstand sestgestellt hat, kann nicht befremden: Kanis Darlegungen über die Unzukässigkeit, vom Inhalte eines Begrisses auf die Existenz seines Gegenstandes zu schnen, also seine Daseinsweise zu seinem Inhalte zu rechnen, stehen mit seiner Kategorieenlehre in flagrantem Widerspruche. Sein hierbei gethaner Ausspruch: "Sein ist kein reales Prädikat, d. i. ein Begriss von irgend etwas, was zu diesem Begrisse eines Dinges hinzukommen könne; es ist die bloße Position eines Dinges . . . das Wirkliche enthält nichts mehr als das bloß Mögliche: hundert wirkliche Thaler enthalten nicht das Mindeste mehr als hundert mögliche 2)" — ist oft beklatscht und besonders von Herbart belobt worden 3). Letztere war konsequent, wenn er dieser Anschauung beitrat, da er streng nominalistisch das Sein durchgängig als Position schlechthin saßt,

<sup>1)</sup> W. III, S. 418. — 2) Das. S. 409. — 3) Metaphysik I, Ş. 32 f., W. III, S. 117 f.

welche eine Mehrheit von Daseinsformen: Botenz, reale Möglichkeit, Angelegtheit, Bermögen u. f. w. ausschließt; bagegen Rant hatte gar tein Recht, die Sprödigkeit des Seinsbegriffes hervorzukehren. gesehen bavon, daß, wie alsbald zu belegen sein wird, feine "Dinge an fich" fich in einem Schwebezustand zwischen Sein und Richtsein befinden, operiert er burchgebends mit ben Begriffen von Bermogen, Anlagen, Reimen, also Daseinsformen vor der Wirklichkeit. seiner Rategorieentafel tritt die Möglichkeit auf und muß bort als Bestimmtheit der Dinge verstanden fein, da Rant die Rategorieen als fonftitutive Bestimmtheit ber Dinge, im Sinne von Erscheinungen verstanden, fagt. Unter ben Rategorieen ber Qualität werben Dasein und Nichtsein und beren Berbindung: die Limitation, als ebensolche Bestimmtheiten aufgeführt, also die Eigenschaften ber Dinge gleichsam als gewebt aus Sein und Richtsein hingestellt. Nach ber Rategorieenlehre enthalten hundert wirkliche Thaler mehr als hundert mögliche; es tritt bei ihnen eine tonftitutive Seinsbeftimmung bingu.

Der Widerspruch erklärt fich leicht, wenn man die verschiedenen Gebankenströmungen beachtet, auf benen Rant in ben beiben Bartieen seines Wertes umtreibt, ohne es ju miffen. Bei ber Betampfung des Gottesbeweises ift er Nominalift: Die Gottesidee ift ihm ja ein bloges Gebilbe unferes Geiftes; in ber Rategorieenlehre bagegen ift er Realift: die Rategorieen find zwar auch Gebilde unseres Beiftes, aber "realisierte logische Funttionen", Objektivität spendende Formen, die Erben ber Formen ber Scholaftifer, mit benen fie fogar Rant selbst vergleicht 1). Der Nominalist leugnet wie die Formen, fo die Botenzen, also die reale Möglichkeit und faßt die Möglichkeit lediglich als gedachte; für ihn giebt es teine Brude von der Moglichfeit jur Wirklichkeit; lettere ift die Position besselben Inhaltes, ber vorher als möglicher nur im Bedanten war, daher bas braftische Beispiel von den Thalern. Der Realist tennt reale Möglichkeiten, also auch real-mögliche Thaler, etwa solche, auf die man einen Rechtsanspruch bat, ober folche, an beren Erwerbung man gerade

<sup>1) 293.</sup> VI, S. 482.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

arbeitet; von ihnen sagt die Geschäftssprache ganz richtig: die Forderung wird realisiert, der Erwerb ist ein reeller, man schafft das Geld, d. i. macht es wirklich; die wirklichen Thaler stehen dann am Schlusse einer Reihe von Bermittelungen, die mit der Möglichkeit beginnen, nicht der leeren, bloß gedachten, sondern der den nisus zur Berwirklichung in sich schließenden.

Kants Unbekanntschaft mit der Ontologie ließ ihn den Wechsel des Standpunktes nicht ahnen. Hätte er den Realismus der Rategorieenkehre sestgehalten, so hätte er die flach nominalistische Polemik gegen den ontologischen Beweis nicht unternommen. Der echte Realismus findet unschwer das Mittelglied zwischen dem gedachten und dem wirklichen höchsten Wesen: es ist der in uns wirkende Gottesgedanke, er ist Gedanke, aber als wirkender hat er den wirklichen Gott zum Inhalte, als lebendiger ist er Abbild eines Lebens; er und sein Inhalt sind im Geiste und in der Wahrheit.). Das besagt die Weisheit aller Zeiten, aber auch die Erfahrung, auf die Kant pocht, freilich eine innere Erfahrung, die ihm, dem völlig Irreligiösen, sehlte, weshalb er auch nicht den Beruf hatte, hier mitzusprechen.

Als fosmologischer Beweis wird das Argument von einem schlechthin notwendigen Wesen ausgeführt und bekämpft, wobei Kant widerlegt, was er in seiner früheren Schrift als a priori hingestellt hatte; jetzt heißt es: vom Wirklichen giebt es keinen Übergang zum Notwendigen und wenn ein solches nachweisdar wäre, so wäre es nicht das vollkommenste Wesen, Gott; der kosmologische Beweis greise zur Ergänzung auf den schon abgethanen ontologischen zurück. Den teleologischen Beweis such Kant damit zu entkräften, daß der Zweck aus uns stammt, von uns in die Dinge hineingeschaut wird, also keine Gültigkeit für das transzendentale Objekt hat. Käumte man, heißt es, letzteres ein, so würde man nut auf einen Weltbaumeister geführt, nicht auf einen Weltschöpfer und müßte wieder zum ontologischen Argumente slüchten.

<sup>1)</sup> Bgl. Bb. II, §. 70, 6, S. 382.

Das Facit zieht Kant mit den Worten: "Ich behaupte nun, daß alle Bersuche eines bloß spekulativen Gebrauchs der Vernunft in Ansehung der Theologie gänzlich fruchtlos und ihrer inneren Beschaffenheit nach null und nichtig sind; daß aber die Prinzipien ihres Naturgebrauchs ganz und gar auf keine Theologie führen, folglich, wenn man nicht moralische Gesetz zu Grunde legt oder zum Leitsaden braucht, es überall keine Theologie der Vernunst geben könne".). Es wird sich alsbald zeigen, wie es um diese Ergänzung des Wissens um die göttlichen Dinge durch die Moral steht.).

7. Auf die Zerstörung des Seelenbegriffes legt Kant besonderes Gewicht und betont, daß damit sein ganzes Unternehmen stehe und falle. "Ein großer, ja sogar der einzige Stein des Anstoßes wider unsere ganze Kritik würde es sein, wenn es eine Möglicheit gebe, a priori zu beweisen, daß alle denkenden Wesen an sich einsache Substanzen sind, als solche also Persönlichkeit unzertrennlich bei sich führen und sich ihrer von aller Materie abgesonderten Existenz bewußt sind . . . Der Satz ein jedes denkende Wesen als ein solches ist einsache Substanz, ist ein synthetischer Satz a priori . . . also sind synthetische Sätze a priori nicht bloß, wie wir behauptet haben, in Beziehung auf Gegenstände möglicher Erfahrung, und zwar als Prinzipien der Möglicheit dieser Erfahrung selbst, thunlich und zulässig, sondern sie können auch auf Dinge überhaupt und an sich selbst gehen, welche Folgerung dieser ganzen Kritik ein Ende macht und gebieten würde, es beim Alten bewenden zu lassen".

Kant bietet darum seine ganze sophistische Kunst auf, um den Seelenbegriff als Fistion nachzuweisen. Er benutt geschickt die ungeschickte Einteilung der Seelenlehre, welche Wolff vorgenommen hatte, der eine rationale und eine empirische Psychologie unterschieden, aber in der Durchführung, von der Sache selbst geleitet, in beiden Zweigen Ersahrung und Spekulation verbunden hatte. Kant imputiert ihm und — da er in Wolff ja die der Kritik versallene Bernunft verkörpert sieht, — auch der reinen Bernunft, daß in

<sup>1)</sup> B. III, S. 431. — 2) Unten §. 105. — 3) W. III, S. 279.

bie rationale Psychologie nichts Empirisches hineingenommen werden durse; ihr einziges Thema musse sein: Ich denke; Er verordnet ihr auch den Gebrauch der Kategorieentasel: sie muß lehren: daß die Seele Substanz, einsach, einheitlich und "im Verhältnisse zu möglichen Gegenständen im Raume" ist 1).

Ein anderer Runftgriff ift, daß er sein tritisches Saitenspiel mit ftarten nominaliftischen Darmen bezieht und bon Sume reichliche Entlehnungen macht. Hier liegt der Realismus der Rategorieen weit hinter uns; ber Begriff bes 3ch wird entleert, jum blogen Wort herabgebrudt, bas: 3ch bente, jur "blogen Form eines Berftandesurteils" gemacht, bas "alle Rategorieen als ihr Behitel bealeitet" 2), mabrend früher die Synthesis ber transzendentalen Apperaeption gerade als die Quelle ber Rategorieen bezeichnet wurde. Wir haben hier nicht mehr bas wurzelfräftige Ich, aus dem die Stammbegriffe des Berftandes entsprießen, sondern das verbächtige, das Ansprüche auf Realität erheben konnte. Satte es Rant bort abgewehrt, daß ber Menfch "ein fo vielfarbiges berschiebenes Selbst habe" 3), so tann ihm jest das Selbst gar nicht vielfarbig genug fein. Aus der Ginleitung der Rritit wird der Begriff ber analytischen Urteile hervorgeholt, ebenfalls ein nominalistisches Ruftzeug; sie sind ja jene leeren Aussagen, burch die wir aus einem Beariffe berausnehmen, mas wir porber bineingelegt baben 4). Es foll ein leerer analytischer Sat fein, wenn die Pfpchologie bas 3ch als einfach ertlart, und ein ebenfolcher, wenn fie beffen 3bentität beim Wechsel der Eindrude feststellt, und nicht minder, wenn sie dem Ich bas Bewußtsein, von der Rorperwelt unterschieden ju fein, jufchreibt. Der Hauptsatz der rationalen Psychologie, daß das 3ch, welches ftets als Subjett auftritt, Substang sei, wird von Rant als Baralogismus bezeichnet, weil ber Ausbrud "Subjett" babei einen Wechsel ber Bedeutung vom Logischen zum Metaphyfischen burchmache. In der erften Ausgabe der Kritit der reinen Bernunft

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 275. — 2) Daj. S. 277. — 3) S. 117. — 4) Oben S. 409.

werben ber Psychologie vier Paralogismen: Die Substanzialität, Die Simplizität, die Personalität, die Ibealität ber Seele betreffend, aufgeburdet 1); in der zweiten hat Rant eine Berturzung vorgenommen. Der Fehler soll überall barin liegen, "bag bie logische Erörterung des Dentens überhaupt fälfclich für eine metaphyfische Bestimmung des Objekts gehalten wird" 2). Daß in der Kategorieenlehre die Urteilsformen zu Weltgeseten gemacht werben, also bie Detaphpfit in der Logit geradezu aufgeht, macht Rant tein Bebenten; Die Rategorieen haben ja an der sinnlichen Anschauung eine Unterlage; Die Sinnlichkeit ift ber Zauberflab, ber bas Denten weltmächtig macht. Die Seele ift nicht = finnlich, daher tommt ihr gegenüber nicht der tuhne Realismus der Rategorieenlehre zur Anwendung, sondern der sprobe Nominalismus, welcher Logit und Physik streng gegeneinander absperrt. Selbst im sprachlichen Ausbrud zeigt sich der Bechsel des Standpunttes: in der Rategorieenlehre hat das Wort Form einen vollen Rlang, die Form ift ja die Gabe des Beiftes, Die den sinnlichen Stoff jur Welt macht; in dem Abschnitt über bie Paralogismen ift bas Wort arg entwertet; hier ift von "nur formalen" Aussagen ber Psychologie die Rebe. "Ibentität bes Selbst" ift bei ber Deduktion ber Rategorieen ein gultiger Begriff: "Die Erscheinungen find in mir, b. i. Bestimmungen meines identijchen Selbst" und in dieser Einheit besteht ie "Form aller Ertenntnis" 3); jest wird die Identität in Abrede gestellt, ba auf fie Schlüffe ju Bunften ber Realität ber Seele gebaut werben konnten. In Diesem Meffen mit doppeltem Mage ift Rant Meister; er wendet die Begriffe, wie er sie eben braucht, τον ήττω λόγον αρεέττω xoiov, wie Platon von ben Sophisten fagt.

Er knüpft übrigens selbst an die Sophisten und Herakleiteer an, deren Sat, daß alles sließe, er der Stabilität des Selbstbewußtseins entgegenhält: "Wir können niemals ausmachen, ob dieses Ich (ein bloßer Gedanke) nicht ebensowohl fließe, als die übrigen Gedanken, die dadurch aneinander gekettet sind 4)." Das innere Leben

<sup>1) 23.</sup> III, S. 585-619. - 2) Daj. S. 279. - 8) S. 585. - 4) S. 596.

ift selbst nur Erscheinung, beren "Dasein als eines existierenden Dinges nicht eingeräumt werden kann, weil ihre Bedingung die Zeit ist, welche keine Bestimmung irgend eines Dinges an sich sein kann". Bom Traume aber glaubt Kant den Fluß unseres Innern genügend zu unterscheiden, wenn er dessen Projektion in Raum und Zeit als "empirischen Gesetzen in einer Ersahrung richtig und durchgängig zusammenhängend" hinstellt 1). Er vergist nur, daß er sich jeden Maßstab der Richtigkeit benommen hat und die Durchgängigkeit an die von ihm verponte Totalität des Weltbestandes erinnert.

So ift benn ber Weltbestand ins Subjett aufgehoben und auf der Bobe feines Triumphes bas Subjett felbft in Ericheinung aufgeloft. E. von Bartmann haratterisiert diesen Fortschritt ber Kritit zur Selbstvernichtung, zwar im Ausdruck etwas in den buddhiftischen Rirvana hinüberzeichnend, aber Die Sache treffend: "Die Rritit ber erften Stufe verwandelte die vermeintliche objektiv=reale Wirklichkeit der Welt in den Traum eines Träumenden; die Rritit ber zweiten Stufe verwandelt ben Traum des Träumenden in einen Traum, der amar von keinem geträumt wird, ber aber doch Traum ift; ber also, wenn man so fagen darf, sich selbst träumt und unter seinen anderen Traumgestalten auch die Fiktion eines vermeintlichen Träumers träumt." Da aber die Funktion des Borftellens nur in der Zeit, also nicht wirklich ift, so wird ja der Traum nicht einmal wirklich geträumt: "Run existiert ber Traum nicht einmal mehr als Att bes Traumens; nun wird es jum Traum, daß ein Traum fich fortspinne. Run feben wir ein, es fei illusorisch, ju meinen, ber Schein icheine, ba er boch nur ju icheinen icheint; wir gelangen jum absoluten Schein, ber nicht einmal die Wirklichkeit seiner Funktion des Scheinens guläßt: Der Bahnfinn bes eine Belt icheinenben Richts gabnt uns an" 2).

<sup>1)</sup> B. III, S. 348. — 2) Kritifche Grundlegung bes tranfzendentalen Realismus, S. 48.

Kant hat das erkennende Subjekt so reich mit welktonstituierenden Erkenntnissormen ausgestattet und der ganze transzendentale Ausbau wird nun vom inneren Flusse, der nicht einmal ein Bette hat, sortgeschwemmt. Er hat so sorgältig die Laterna magica konstruiert, welche uns die Welt vorzaubern soll: die Empfindungen als Strichlein und Punkte auf die Glasscheibe gemalt, die beiden Linsen: die Erkenntnissormen der Sinnlichkeit und des Berstandes, kunstvoll geschlissen, die Flamme dahinter: die transzendentale Synthesis, angezündet und wir wollen uns nun des Gaukelbildes: der Ersahrung, ersreuen; da hören wir enttäuscht, daß die Flamme und der Apparat dazu, selbst nur Gaukelbilder sind, ohne doch Jemandem vorzugaukeln.

Das autonome Denken hat sich zum Schlusse gegen seinen eigenen Träger, das Subjekt, gekehrt; hier antizipiert Kant die hegelsche Dottrin von der reinen objektiv-subjektlosen Denkbewegung; die weltsesende Bernunft bedarf keines Subjektes mehr als Träger. Der monistische Zug regt sich hier mit Macht, wenngleich für Kant unbewußt. Wenn Spinoza vom All-Einen ausging und beim autonomen Subjekte anlangte, so geht Kant von diesem aus, hebt es auf die höchste Höhe und löst es dann auf, nicht zwar in das All-Eine, was seiner aller Mystik abgekehrten Natur sern lag, aber in den freischwebenden, sich selbst genügenden Denkprozeß, womit er den Boden sür Hegel bereitete.

## Der ontologische Reftbeftand.

1. Wenn Lichtenberg fagt: "Die Berhaltniffe bes Subjettiven gegen bas Objektive bestimmen, heißt in tantischem Beifte benten 1)", fo brudt er damit nicht sowohl aus, was Rant geleiftet hat, als mas er seinem Ausgangspunkte entsprechend batte leiften konnen, wenn ihn nicht sein einseitig subjektibistisches Interesse gehindert batte. Er ftellt fich nicht die Frage: Bas gehört in unserem Beltbilbe uns und was ift realer, objektiver Bestand? sonbern er ist nur Sachwalter bes Subjekts. Nur einmal, in ber Antinomieenlehre, ftreift er einen Gebanten, von dem aus eine wirkliche Rechtsauseinandersetzung von Subjett und Objett möglich gewesen mare: In unferem Beltbilbe find Biberfprüche, und folche muffen von uns herrühren 2). Um dies Pringip zu verfolgen, hatte er auf die Feststellung eines widerspruchslosen Bestandes als Widerhalt ber Analyse Bedacht nehmen muffen, wie dies später Berbart that, welcher in diesem Sinne ben Rriticismus umzubilben unternahm 3). Rant hält aber ben Wiberspruch als bas bas Subjektive verratenbe Merkmal nicht feft, sonbern als solches gilt ihm die Ermöglichung allgemeiner und notwendiger Urteile; damit aber wird ber Objettivbestand total zerrüttet. Bei Rant gleichen das Subjett und Objett zwei Mitbesitern eines Sauses, von benen ber eine bem anderen folgende Auseinandersetzung vorschlägt: "Alles Gebaute an dem

<sup>1)</sup> Bermischte Schriften 1800, II, S. 100. — 2) Bergl. 2B. III, S. 356. — 3) Unten §. 109, 4.

Hant: "Alles Geordnete, Gültige in der Erkenntnis gehört mir, der Rest kommt auf das Objekt." So meinte es der scharsblickende Lichtenberg nicht; er nennt es "eine wahre Betrachtung, daß wir ja auch so gut etwas sind als die Gegenstände außer uns; wenn also etwas auf uns wirkt, so hängt die Wirkung nicht allein von dem wirkenden Dinge, sondern auch von dem ab, auf welches gewirkt wird; beide sind, wie beim Stoß, thätig und leidend zugleich 1)". Hier wird ganz richtig beiden Faktoren ihr Anteil gesichert, freilich in unbestimmter Weise; für die scholastische Lösung: Die Dinge sind in uns nach unserer Weise, hätte Lichtenberg Verständnis besessen.

Das Objekt wird bei Kant übrigens nicht bloß entleert, sondern bem Subjette gang und gar überantwortet. Er läßt bei dem Worte im Laufe der Darftellung, ohne irgendwie den Lefer zu verftandigen, einen vollftanbigen Bedeutungswechsel eintreten. In der Einleitung und der tranfgendentalen Afthetit bedeutet Objekt, was man gemeinhin darunter versteht: ben von dem Subjette unabhängigen Gegenstand ber Erkenntnis; so in der vorher gitierten Stelle über bas Weglassen ber Eigenschaften "eines jeden forperlichen oder nicht - forperlichen Objetts" 2) und fonft. In der Rategorieenlehre tritt zunächst die Definition auf: "Objekt ist das, in dessen Begriff das Mannigfaltige einer gegebenen Unichauung vereinigt ist" 3); in diesem Bereinigtsein liegt schon eine Wendung, ben Objettsbegriff des Realgehaltes zu berauben, denn eine reale Bereinigung des Mannigfaltigen anzunehmen, liegt Rant, wie ichon den Englandern, fern. Alsbald wird auch erklart, daß "die synthetische Einheit bes Bewußtseins eine objektive Bedingung aller Erkenntnis ift" 4). Diese ntranszendentale Einheit der Apperzeption ift diejenige, durch welche alles in einer Anschauung gegebene Mannigfaltige in einen Begriff von Objekt vereinigt wird"; fie fteht gegenüber "ber

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 92. — 2) Oben S. 418. — 3) B. III, S. 118. — 4) Daf. S. 119.

subjektiven Einheit des Bewußtseins, die eine Bestimmung des inneren Sinnes ift, badurch jenes Mannigfaltige ber Anschauung gu einer solchen Berbindung empirisch gegeben wird". Jene allein ift "objettiv gultig", die andere bat nur subjettive Gultigfeit: "Giner verbindet die Borftellung eines gemiffen Wortes mit einer Sache, ber Andere mit einer anderen Sache 1)." Objektives und Subjettives find danach beides Erzeugnisse des ertennenden Subjettes und es sind blok verschiedene Afte desselben, die ihnen zu Grunde liegen: Das Objett wird konstituiert durch unsere Sonthesis und weiterhin durch die Rategorie, das Subjettive dabei find die indivibuellen Berichiedenheiten. So verhalt fich bei Rant objektiv ju fubjektip geradezu wie allgemein = gültig und individuell und er wendet in der Ethit den gleichen Sprachgebrauch an: "Maxime ift bas subjektive Pringip des Wollens; das objektive Pringip ift das praktische Beset 2), welches ja nach Rant auch aus bem Subjette entfpringt, aber Allgemeingültigkeit beansprucht.

Die Erklärer können diesen Bedeutungswechsel nicht leugnen, aber sie machen aus der Not eine Tugend. R. Fischer sagt darüber: "Man merke wohl auf die Bedeutung des Wortes objektiv; objektiv war eine Erscheinung, die ich als äußeren Gegenstand von mir unterscheide, indem ich sie mir gegenüberstelle und dadurch zum Gegenstande mache; objektiv ist die Verknüpfung von Erscheinungen, wenn dieselbe allgemein und notwendig ist; ein Anderes also ist das Objekt im Sinne der transzendentalen Afthetik, ein Anderes in dem der transzendentalen Logiks)." Michelis macht dazu die ganz gerechtsertigte Bemerkung: "Run hängt aber an dieser Anderung im Sinne des Objektiven nicht weniger als der ganze Begriff der Wahrheit für die Philosophie, es ist also gewiß ein sehr großer Borwurf sür die kritische Philosophie, daß sie, ohne es zu merken, eine radikale Umwandlung in dem Worte vorgehen läßt" 1). Ist die Wahrheit die Übereinstimmung unserer Erkenntnis mit Objekten,

<sup>1)</sup> B. III, S. 120. — 2) B. IV, S. 248\*. — 3) "Kants Bernunfttritit" I, S. 225. — 4) "Kant vor und nach dem Jahre" 1770. Braunsberg 1871.

so sind die die Objekte herstellenden Berstandesregeln "die Quelle aller Wahrheit", wie Kant dies ausdrücklich sessstellt 1). Objekt ist nun endgültig bei Kant nicht mehr das Reale, was der Erkenntnis zu Grunde liegt, sondern das, worin sich die Erkenntnisse aller Individuen decken. Ein solches Decken kennt nun die gewöhnliche Anschauung auch, aber sie sindet den Grund davon in dem Realbestande, der den Individuen gemeinsam vorliegt. Diesen zieht uns Kant weg und hält sich an die Einstimmigkeit der Individuen allein. Einem Kinde sagt man wohl, auf die Frage, was ist ein Fürst, ein Minister: ein Herr, vor dem alle den Hut abnehmen; der Knade weiß schon, daß die Ehrsurchtsbezeugung Aller ihren Grund in der Stellung des Mannes hat; er läßt sich also mit dem Hinweise auf das Allgemeine nicht mehr abspeisen, was uns Kant in Bezug auf die Dinge zumutet.

Healismus umschlägt; er ist Nominalismus in excessiven Realismus umschlägt; er ist Nominalist, wenn er den Stoff der Erkenntnis aus der Sinnlichteit herstammen läßt und geht darin mit den Engländern zusammen; aber während diese dem Verstande nur das Verarbeiten dieses Stoffes zu Allgemeinbegriffen zusprechen, saßt ihn Kant als ein Objette, also Wirklichteit konstituierendes Bermögen, welches das Allgemeine, das es sest, zum Realen macht.

2. Die gangbarste Bezeichnung der beiden Elemente der Ertenntnis, welche gemeinhin als das objektive und subjektive bezeichnet
werden, sind bei Kant die Ausdrücke: Stoff und Form, also
Anlehen aus der von ihm sonst so gemißhandelten Ontologie.
Die sinnlichen Eindrücke oder Empsindungen sind der rohe Stoff,
mit dem die Erkenntnis arbeitet 2). Raum und Zeit sind Formen
des sinnlichen Erkennens, "dasjenige, welches macht, daß das Mannigsaltige der Erscheinung in gewissen Berhältnissen geordnet werden
tann 3)". Aber die Produkte des sinnlichen Erkennens sind wieder
nur Stoff für das Berstandeserkennen: "Gedanken ohne Inhalt sind

<sup>1)</sup> W III, S. 210. — 2) Daf. S. 83 u. 361; vergl. 131 u. 132. — 8) Daf. S. 56.

leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind 1)." Die Kategorieen sind die Formen des Berstandes, Gedankenformen 2), wie sie ja den Formen der Urteile entspringen 3). "Das Formale der Natur ist die Gesesmäßigkeit aller Gegenstände der Ersahrung 1)."

Damit ware also die Bestimmung gegeben, daß im Weltbilde bie Formen uns geboren; mabrend uns ber Stoff von anderwarts Die nicht - fubjektiven Elemente ber Ertenntnis waren autommt. somit formlos, das subjettive das formgebende; erfteres deutet Rant durch die Ausdrude: roh, mannigfaltig an, welche er von den Empfindungen braucht. Es ftunden fich beide Elemente gegenüber, etwa wie die Materie und die Ideeen bei Platon; allein es besteht der Unterschied, daß bei Kant die Formen, ungleich den Ideeen, leer, der Ausfüllung harrend, hülflos ihrem eigenen Reichtum gegenüber gebacht werben. Sie find ebensogut ein aneigon, wie ber Ertenntnisstoff; wir haben hier ein doppeltes Bestimmungsloses oder um den Ungedanken durch ein Wortungeheuer auszudrücken - zwei Chaosse, ein materiales, blindes, und ein formales, leeres. Rant bat sich niemals barüber Rechenschaft gegeben, wie aus ihrem Ineinanderschieben ein Weltbild entstehen soll. Rach welchen Mertzeichen im Chaos ber Empfindungen wenden wir benn die Raumform, nach welchen anderen die Zeitform, nach welchen die Rategorie der Substanz, nach welchen die der Rausalität an, und treffen wir unter ben vielen Raumgestalten, Gruppierungen und Aufreihungen von Eigenschaften eine Auswahl? Ober sollen, wie Herbart ironisch frägt, die Dinge an sich die ihnen genehmen Formen, die, wie Rant fagt, in unferm Gemute bereitliegen, fich nach Ermeffen auswählen? Daß fie Signale geben, nach benen der Apparat ber leeren Formen in Gang gesetzt wird, darf nicht angenommen werden, denn dann murde das Subjett ihnen laufchen muffen, also in unangemeffener Beise passiv und rezeptiv werden; andrerfeits tann doch das Subjekt nicht gang aus freier Hand formgebend auftreten,

<sup>1)</sup> B. III, S. 82 u. 107. — 2) S. 218. — 3) S. 120 f. — 4) Prolegomen zu einer jeden fünftigen Metaphysit, §. 15. B. IV, S. 45.

dann wäre die Übereinstimmung der vielen Individuen, auf der ja die Objektivität aller Erkenntnis beruht, doch zu schwer zu erklären.

Un der Ungeheuerlichkeit der beiden, den Rosmos konstituierenden äneiga würde das antite Denten besonders Anftog genommen Bei Platon greift die Ideeenwelt, im Loov vontov organisch gegliedert und lebensträftig, in die abathische Materie ein und wir verfteben, daß daraus ein geordnetes Weltganze ermächft; bei Aristoteles ist die Form ihrer Materie allgegenwärtig, jede tleinste Gestaltung ift ihr Wert, höheren Gestaltungen wieder gur Grundlage dienend. Man wird durch Rants Treiben an ein Wort Bhilons erinnert, in welchem er die Leugner ber Ibeeen Berschnittene nennt und ihnen schuld giebt, alles durcheinander zu wirren und bie ἀμορφία des Uranfanges zurückzuführen, da doch Gott in der Schöpfung jeder Gattung ihre Form gegeben habe 1). Erft die neuere Philosophie bietet etwas dem kantischen Doppelmonstrum Analoges: Die beiden Attribute bei Spinoza find ein ähnliches Doppelchaos, in welches erft die Negation Ordnung und Gliederung bringt, wobei also bas Richtfein bas Dafein geftaltet.

Es zeigt sich hier bei Kant das Imtompatible seines Autonomismus mit dem Empirismus der Engländer, den er adoptiert; diese kannten wenigstens gegebene Empsindungsgruppen, standen also vor keinem ganz desorganisierten Materiale der Erkenntnis; Kant sind solche Sinschränkungen der weltbauenden Synthesis unannehmbar, aber er sieht nicht, daß die Schranke zugleich ein Halt ist; seine Synthesis ist frei, aber richtungslos, ohne jede Orientierung; so sollte sie denn von sich aus, kraft eigener Machtvollkommenheit, Form und Stoff der Erkenntnis erzeugen, womit sie bei Fichte wirklich vorgeht; allein hier stutt Kant und läßt sich vom Empirismus den Stoff zumitteln, der nun wohl oder übel mit den autonomen Formen einen Ausgeleich suchen möge.

Die Schwierigkeit, Objekt und Subjekt zusammenzubringen,

<sup>1) 98</sup>b. I, §. 40, 5.

beftand auch für Leibnig, nicht deshalb, weil fie wie formlofer Stoff und leere Form auseinanderfielen, sondern weil die überreichen beiben Daseinselemente einander nicht brauchten: Der Rosmos tonnte feine Geftaltenfulle nicht in die "fenfterlose Monade" einstrahlen und diese erzeugte die Erkenntnis auch ohne ibn, nach Form und Stoff, aus fich felbft. Leibnig nahm gur praftabilierten Harmonie feine Zuflucht, dem großen Gedanken des uranfänglichen Bezogenseins von Subjett und Objett aufeinander, und man fragt sich, warum ihm Rant nicht folgte, ben die Schwierigkeit noch mehr hätte druden muffen, wenn er für solchen Drud empfänglich gewesen mare. Er ftreift aber den Gedanken nur im Borbeigeben und lehnt ibn ab. Nachdem er die Alternative geftellt, daß entweder die Erfahrung die Begriffe ober bie Begriffe die Erfahrung möglich machen, fährt er fort: "Wollte jemand zwischen ben zwei genannten einzigen Wegen noch einen Mittelweg vorschlagen, nämlich daß fie Scie Rategorieen] weder selbstgedachte erste Prinzipien a priori unserer Ertenntnis, noch auch aus der Erfahrung geschöpft, sondern subjettive, uns mit unferer Existeng gugleich eingepflangte Anlagen gum Denken maren, die von unserem Urheber fo eingerichtet worden, daß ihr Gebrauch mit ben Gesetzen ber Natur, an welchen Erfahrung fortläuft, genau stimmte (eine Art Praformationsspftem ber reinen Bernunft), so wurde (außer bem, bag bei einer solchen Sypothese fein Ende abzusehen ift, wie weit man die Boraussehung vorbeftimmter Anlagen zu fünftigen Urteilen treiben möchte) bas wider gedachten Mittelweg entscheidend sein, daß in solchem Falle ben Rategorieen die Notwendigkeit mangeln wurde, die ihrem Begriffe wesentlich angehört ... Ich wurde nicht sagen konnen: Die Wirtung ist mit der Ursache im Objette (b. i. notwendig) verbunden, sondern ich bin nur so eingerichtet, daß ich diese Borftellung nicht anders als so verknüpft denken kann, welches gerade das ift, was der Steptifer am meiften municht; benn alsbann murbe alle unfere Einsicht, durch vermeinte objettive Gültigkeit unsere Urteile, nichts als lauter Schein . . . zum wenigsten konnte man mit Niemandem über dasjenige habern, mas bloß auf der Art beruht, wie sein Subjekt organissert ist" 1). Hier wendet Kant den erschlichenen Objektsbegriff sophistisch an, der doch auch nur die allgemeine Organisation des Subjekts besagt. Der Einwand, daß die Rotwendigkeit der Urteile aufgehoben würde, wenn die "Dinge an sich" unter den gleichen Gesetzen wie unser Erkennen stünden, ist ganz nichtig; warum die Seinssormen kontingent und nur die Erkenntnissormen notwendig sein sollen, ist gar nicht abzusehen. Wohl aber ist der Widerwille Kants gegen eine solche Anschauung zu begreisen; "unser Urheber" hat dabei zu thun; die Seinssormen würden auf eine schöpferische Intelligenz hinweisen, die universalia in re auf die universalia ante rom leiten, wosür Leibniz noch Berständnis hatte, was aber Kant nicht mochte.

Daß derartiges den verschwiegenen Grund seiner Absage bildet, zeigt eine ärgerliche Bemerkung Kants gegen den Leipziger Theologen Crusius, der "allein einen Mittelweg wußte: daß nämlich ein Geist, der nicht irren noch betrügen kann, uns die Naturgesetze ursprünglich eingepflanzt habe..." "Es sieht", meint Kant, "mit dem Gebrauche eines solchen Grundsates sehr mißlich aus, indem man niemals sicher wissen kann, was der Geist der Wahrheit oder der Vägen uns eingeslößt haben möge 2)."

Hatte Kant die Begriffe Form und Stoff nicht der alten Ontologie entwendet, um willfürlich damit zu schalten, sondern ihren Sinn erkundet, so hätte er eine bessere Lösung der Schwierigkeit, als sie das Präsormationsspstem gewährt, gefunden. Man kann von Stoff und Form in der Erkenntnis sprechen. Der Empfindungsinhalt bildet in gewissem Betrachte den Stoff für die Wahrenehmungen, in denen er geformt wird, und die Wahrenehmungen bilden wieder den Stoff für die Begriffsbildung. Aber das Formen ist immer zugleich ein Form-aufnehmen, der formende Geist gleicht sich einer ihm zugebrachten Form an; in den Empfindungen sind accidentale Formen gegeben, welche die ratio der Bewegungskomplere im Raume bilden 3); in den Wahrnehmungen

<sup>1)</sup> B. III, S. 135. — 9) Prolegomena §. 36\*. W. IV, S. 68\*. — 9) Bergl. §. 90, 8.

werden zugleich die substanzialen Formen, welche den Dingen immanent sind, aufgenommen und das Wort: wahrnehmen drückt schon den Anteil dieser Funktion an dem Wahren, dem objektiven oder Realbestande auß; der die Wahrnehmungen sormende Berstand hat es darum schon mit einem Stosse, der Wahres und Formen enthält, zu thun und in den Begriffen, die er bildet, arbeitet er nur die gemeinsamen Formen der Dinge heraus und stempelt sie zu allgemeinen. Sine Hinordnung von Welt und Seist auseinander besteht wohl, aber kein deus ex machina braucht ihr Verhältnis von Fall zu Fall zu regeln. Leibniz' Aussassignung ist darum wohl ungenügend, aber nicht verkehrt und verschroben, wie die kantische. Diese hat aber wenigstens den Wert, ein apagogischer Beweis für die Richtigkeit des Sakes: Forma dat esse et distingui, zu sein: sie zeigt den Widerssinn, in den die Erkenntnissehre gerät, wenn sie das Esse beseitigt.

3. Die tantische Spetulation gleicht dem Magnetberge Der Schiffersage, ber alle Nagel und Rlammern aus den Schiffen zieht, fo daß die Planten zerfallend auf den Wogen treiben; fie nimmt alle formenden und ordnenden Elemente der Dinge für das Subjekt in Anspruch und läßt den Reft unbekummert umtreiben. Da fie aber einen doppelten Anlauf gur Entformung ber Dinge nimmt, den einen in der Subjektivierung von Raum und Zeit, den anderen in der der Rategorieen, so hat auch der Rest in beiden Fallen ein verschiedenes Aussehen, wenn man überhaubt von einem Aussehen des Formlosen sprechen darf: Das caput mortuum, welches bei der tranfgendentalen Afthetit als Bodenfat bleibt, find die Empfinbungen; basjenige, welches bie Rategorieenlehre gurudlagt, ift bas Ding an sich, und Kant bat sich nie die Mube genommen, bas Berhaltnis diefer beiben Reftbeftanbe ins Auge gu faffen; nur in einer polemischen Schrift erklart er, in die Enge getrieben: "Die Gegenstände als Dinge an sich geben ben Stoff zu empirischen Anicauungen, aber fie find nicht ber Stoff berfelben" 1), als welchen

<sup>1)</sup> In der gegen den Bolffianer 3. A. Cberhard gerichteten Schrift bon 1790: "über eine Entbedung, mit der alle neue Rritif ber reinen Bernunft

wir uns nach seinen anderen Außerungen, die von jenen Gegenftanden herrührenden Empfindungen zu denken haben.

Daß, die Empfindungen ein "rober Stoff" find, fagt Rant mehrmals; von einem "Realen der Empfindung" spricht er gelegentlich, aber er meint damit keinen Realgehalt berfelben, vielmehr ichließt er fich der von den Physitern aufgebrachten Anficht an, daß Die Empfindungen lediglich Buftande des Subjetts feien. In ber erften Auflage ber "Rritit ber reinen Bernunft" fagt er: "Der Boblgeschmad des Weines gehört nicht zu ben objektiven Be-Kimmungen bes Weines, mithin eines Objekts, sogar als Erscheinung betrachtet, sondern zu der besonderen Beschaffenheit des Sinnes an bem Subjette, mas ihn genießt; die Farben find nicht Beschaffenbeiten ber Körper, beren Anschauung sie anhängen, sonbern nur Rodifitationen des Sinnes des Gesichts" 1). In der zweiten Auflage ift die Stelle umgearbeitet, aber die Wendung von ber -subjektiven Beschaffenheit ber Sinnesart" beibehalten 2). Was also in Raum und Zeit Formung erhält, ist ein απειρον und αλονον zugleich, ein Chaos nicht einmal von Dingen, sonbern von Zuftanden, ein Riederschlag der Analyse der Rritit, der jum Wegwerfen reif ift.

Das Ding an sich ist etwas vornehmeres, weil es der Rest des Dinges nach Abzug der Kategorieen ist; es führt stolze Ramen, wie Roumenon oder Intellegibles, in denen auf dasselbe ein Rachglanz großer Gedankenbildungen fällt. Bei den Platonikern ist ja das πράγμα καθ' αὐτό nichts geringeres als die Idee; Augustinus stellt einem aliquid in so ipso das socundum quod kactum est gegenüber ); die Aristoteliker sinden das Selbst oder An-sich des Dinges in seinem λόγος, seiner ratio, seinem Zwecke und stellen das darin sich aussprechende Wesen, als das Intellegible gegenüber der Erscheinung des Dinges im Sensiblen. In der vorkritischen Beriode war Kant dieser Ausstallung keineswegs verschlossen; jest,

durch eine ältere entbehrlich gemacht werden soll". W. VI, S. 31; vergl. auch die alsbald (Rr. 5) anzustührende Stelle aus den Prolegomenen §. 32. W. IV, S. 63. — <sup>1</sup>) W. III, S. 63<sup>1</sup>. — <sup>2</sup>) Das. S. 63. — <sup>3</sup>) De civ. Dei. VI, 29.

Bill mann, Befchichte bes 3bealismus. III.

wo er das autonome Walten des Subjekts in der Erscheinungs. welt zum Thema macht, ift ihm alles, was nicht Erscheinung ober konstituierende Erkenntnisform ift, fremdartig, ja gehört, weil die tranfzendentale Dialettit bas Überfliegen ber Erscheinung verbieten wird, ins feinbliche Lager. Dies spricht sich in den negativen Definitionen besselben aus jo in der vorher angeführten Stelle, in ber er bas Intellegible als ba "nicht ber Erfcheinung Angehörige" bestimmt 1). Aber diese Regation ift ihm gerade so unentbehrlich, wie Spinoza die Regation, welche dein Determination gewährt. Jacobi hat wißig gesagt: "Ohne die Annahme der Dinge an fich tann man in den Kritizismus nicht hinein und mit ihr tann man nicht darin bleiben." Wer die Dinge als Ericeinungen anfieht, alfo als "Dinge für uns", muß einen Wiberhalt und einen Begenfat au jenen haben: ein Un-fich der Dinge; und wer bie tranfgenbentale Synthesis mit ihrem Rategorieenschwarm damit betraut bie Dinge zu machen, bat für ein foldes An-fich feine Stelle, ja wird in seinem Werte badurch auf das Außerste gefährdet; benn ber Gedanke des Dinges an fich braucht fich nur zu entfalten, tum bas ganze Sophismengebäude zu fprengen.

Rant hätte den auf die Antinomieenlehre gewandten Scharssim besser auf die Untersuchung des Begrisses der Dinge an sich gerichtet. Es lassen sich mit Leichtigkeit vier kunstgerechte Antinomieen mit allem transzendentalen Apparate über derselben ausstellen: Cuantitative Antinomie. Thesis: Es giebt eine Mehrheit von Dingen an sich. Beweis: Ohne eine solche Annahme wäre die Bielsachheit der Erscheinungen unerklärlich. — Antithesis: Es giebt nur ein Ding an sich: Beweis: Die Zahl ist eine Kategorie und darf nur aus Erscheinungen angewendet werden. — Anmerkung: Eigentlich ist die Einheit auch eine Kategorie, daher auf das Ding an sich unanwendbar; also ist es weder eines noch vieles und es müßte zu seiner Bezeichnung eine Sprachsorm gefunden werden, die weder Srgular, noch Dual, noch Plural ist.

<sup>1) 28.</sup> III, S. 374; vergl. auch S. 219.

Qualitative Antinomie. Thesis: Die Dinge an sich haben Qualitäten. Beweis: Sonst würden die Qualitäten der Erscheinungen unerklärlich sein. Antithesis: Das Ding an sich ist qualitätslos. Beweis: Die Qualität ist eine Rategorie, also auf dasselbe unanwendbar. Anmerkung: Da eine Unterart der Qualität das Dasein ist, so ist auch das Dasein dem Dinge an sich abzusprechen, da aber das Nichtsein eine andere Unterart der Qualität ist, so ist ihm auch dieses abzusprechen.

Antinomie der Relation. Thesis: Die Dinge an sich wirken auf uns. Beweis: Sie werden ja um der Erscheinungen willen überhaupt angenommen, als deren Ursache. Antithesis: Das Ding an sich wirkt nicht. Beweis: Die Rausalität ist eine Rategorie, also auf dasselbe unanwendbar. Anmertung: Da das Ding an sich nicht Ursache ist, ist es auch nicht Grund, und darf auch von einer Annahme desselben nicht gesprochen werden.

Antinomie der Modalität. Thefis: Die Dinge an sich sind möglich, ja wirklich, ja notwendig. Beweiß: Sie ermöglichen unsere Erfahrung. Antithesis: Das Ding an sich hat keines jener Prädikate, da diese sämtlich Kategorieen sind. Anmerkung: Es ist aber auch nicht unmöglich und unwirklich, da dies ebenfalls Kategorieen sind.

Lösung der Antinomieen: Das Ding an sich als Eins-Vieles, xolóv-äxolov, Grund ungrund, Möglich unmögliches ist ein mit so viel Widersprüchen behaftetes Unding, daß ein Denken, welches darauf geführt hat, selbst widersprechend und jedes Wahr-heitsgehaltes bar sein muß.

Platon verwies die Sophisten bei ihrer Kunst, das Ja zum Rein und aus beiden ein Ja-Rein zu machen, auf ein Rätsel des Panartes, das bei den attischen Kindern gangdar war: Ein Mann, der tein Mann war, warf und warf nicht einen Stein, der tein Stein war, auf einen Bogel, der tein Bogel war, und auf einem Baume sah, der tein Baum war; an diesen Berschnittenen, der einen Bimsstein auf eine im Rohr sitzende Fledermaus warf und sie nicht traf 1),

<sup>1)</sup> Schol. Plat. Rep. V, p. 479 c. in ber Platonausgabe bon Baiter, Orelli und Bindelmann p. 930 a.

452 Abschnitt XV. Die Subjettiv. des Idealen durch Kants Autonomismus. kann wohl das Ding an sich gemahnen, ein echtes sophistisches Ja-Nein.

Das hehre Gebilde, das hinter Platons leuchtender Stirne entsprungen war, die Idee, erscheint hier in der tiefsten Erniedrigung; der transzendentale Idealismus ift nicht bloß unechter Idealismus, sondern der Antipode des echten; in sich widersprechend, schließt er die beiden dem Idealismus gegnerischen Grundanschauungen, den Nominalismus und den Monismus, in sich: läßt Kant die Dinge an sich gelten, so kommt er der ganzen Anlage seiner Doktrin nach in das nominalistische Fahrwasser der Engländer; hält er sich an das eine Ding in sich, so treibt er Spinoza zu, denn dieser eine, qualitätslose Ungrund als Urgrund gesaßt, ist die absolute Substanz des Amsterdamer Sophisten.

4. Es liegt in der Natur der Sache, daß Rants Aussagen über einen fo widersprechenden Begriff, wie das Ding an sich, schwankend und wechselnd sind; nicht bloß, daß er sich in den verschiedenen Schriften ber fritischen Beriode verschieden außert, sondern in einer und berselben burchlaufen bie Praditate, die er ihm giebt, eine gange Stala vom Nichts bis binauf jum befferen Selbft des Menfchen. Gine ausdrudliche Ertlarung, daß das Ding an sich Nichts fei, giebt er nicht, aber wenn er ben Begriff besselben "gar nicht positiv" nennt 1) und ebenso "ganglich leer von allen Grundfagen der Anwendung" 2), fo trifft dies doch nur auf das Nichts zu. Er verbietet, das Was dieses Begriffs irgend bestimmen zu wollen, sett also die essentia dieses ens als völlig unbekannt, aber er spricht diesem x nicht einmal bas esse zu, ba er behauptet, daß "deffen objektive Realität auf teine Beise erkannt werben tann"3), womit wir auch nur auf bas Nichts verwiesen werben. Freilich nennt er den "tranfgendentalen Gegenstand", b. i. bas Ding an sich, "ein Etwas", von dem aber nicht einmal die Möglichkeit einzusehen ift 4). Wenn er erklart: "Der Begriff eines

¹) W. III, S. 218 Anm. — ²) Daj. S. 224. — ³) S. 221. — ⁴) Daj.

Noumenon ist bloß ein Grenzbegriff, um die Anmaßungen der Sinnlichkeit einzuschränken, und also nur von negativem Gebrauche" 1), so liegt darin, daß er das Noumenon nicht einmal als eigentlichen Begriff gelten läßt. Etwas mehr räumt er ein, wenn er offen läßt, daß es noch eine andere Anschauungsart gebe, die intellektuelle, "die aber nicht die unsrige ist" und für diese das Noumenon von positiver Bedeutung wäre 2). Dann wäre dieses nur für unser Erkennen dunkel und unbestimmt, aber real und einem höheren Erkenntnisvermögen vorstellbar. Das Berfolgen dieses Gedankens würde zu Aristoteles' Ausspruch führen, daß sich unsere Erkenntnistraft zu dem von Natur hellsten verhält, wie die Augen des Nachtgevögels zum Lichte 3), allein damit wäre der kantische Standpunkt verlassen.

Stwas näher fommt uns das ratfelhafte Wefen, wenn es als Begensat ju ben Erscheinungen, also ben Dingen für uns auftritt. Es wird eingeräumt, daß netwas, was im transzendentalen Berftande außer uns fein mag, die Urfache der außeren Anschauungen" fei 4), obzwar es "weber Materie, noch ein benkendes Wefen an fich felbft, sondern ein uns unbekannter Grund der Erscheinungen ift" 5). Damit wird zugeftanden, daß uns die Dinge an sich affizieren, und fie erhalten hierdurch die Braditate der Realität und der Urfächlichfeit. In der zweiten Ausgabe der Kritit ift eine "Widerlegung des Ibealismus" eingeschaltet, welche gegen Descartes' und Berkeleys Ameifel an der Realität der Sinnendinge gerichtet ift, und daselbst wird das Bewußtsein auf das Beharrliche in der Wahrnehmung zuruckgeführt, wobei bemertt wird: "Die Wahrnehmung dieses Beharrlichen ift nur durch ein Ding außer mir und nicht durch die bloge Borftellung eines Dinges außer mir möglich; folglich ift bie Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur durch die Existenz wirklicher Dinge, die ich außer mir wahrnehme, möglich" 6). Diese Dinge außer uns find nun zwar nicht die Dinge an fich, sondern

<sup>1)</sup> B. III, S. 221. — 2) Das. S. 219. — 3) Met. II, 1, 3; Bb. I, §. 36, 3 a. E. — 4) Kritit b. r. B. I. Ausg. im vierten Paralogismus. B. III, S. 600. — 5) Das. S. 604. — 6) S. 198.

die empirischen, die Dinge für uns, allein diesen wird doch ein Rückhalt gegeben, der sie von den Borstellungen der Dinge unterscheidet, so daß die ganze Darlegung die Noumena positiver erscheinen läßt.

Weit mehr ist dies bei der Auslösung der dritten Antinomie der Fall. Hier wird von dem transzendentalen Gegenstande, der den Dingen zu Grunde liegen muß, der sie als bloße Vorstellungen bestimmt, ausdrücklich erklärt, daß "nichts hindert", ihm auch eine Kausalität beizulegen, die nicht Erscheinung ist"). Er ist im Menschen eben der intellegible Charatter, der über der Naturgesetzlichteit steht und Wirtungen ausüben kann, was freilich alles nur problematisch hingestellt wird.

Die Stellen der Bernunftfritit, in denen Rant ftillichweigend und unbewußt die Positivität und Realität der Roumena anerfennt, ift ungleich größer. Der gange tranfgenbentale Apparat ift ja ein Roumenon, über das uns Rant belehrt, von dem er also Erkenntnis bat. Dies Erkennen ift kein sinnliches, wer etwas darüber aussagt, spricht von etwas Überfinnlichem, Intellegiblem. Wenn Kant die moralische Freiheit immer noch als etwas Problematisches hinstellt, so behauptet er die Spontaneität des Berftandes affertorisch 2); es giebt also etwas Intellegibles im Menschen, ein Übersinnliches, doch Ertennbares, ein Objett der Analyse, so positiv und real, daß ein ganges Spftem barauf gebaut werden fann. Auch bie Butheigung ber Logit, beren "ficheren Bang von ben altesten Zeiten her" Rant anerkennt, involviert die Anerkennung von intellegiblen Inhalten 3). So arbeitet er unausgesetzt mit Noumenen und es fehlte nur, daß er sich besien bewußt geworden mare. Er wirft die Fragen auf: Wie ift Mathematik, reine Naturwiffenschaft, Detaphysit möglich 4)? aber leiber nicht die Frage: Wie ift Logit möglich? wozu doch die schon damals drobende Aufsaugung derselben durch die Psychologie batte Anlaß geben können. Die Antwort hatte nur die sein konnen: Wenn es Denkinhalte giebt, die von den

<sup>1)</sup> B. III, S. 374. — 2) Das. S. 82 u. f. — 8) Bergl. unten §. 106, 6. — 4) Prolegomena §. 6. B. IV, S. 29 f.

Denkakten unterschieden sind, d. h. wenn es ein intellegibles Objekt, ein Roumenon giebt, welches das Denken zu ersassen such Denken zu ersassen schieden der Roumena gelöst, aber er hätte zugleich die Vernunftkritik ins Feuer geworfen.

5. In den nach 1781 erschienenen Schriften tritt die wachsende Geneigtheit Kants hervor, die Dinge an sich höher zu veranschlagen und bestimmter zu fassen, als in der in jenem Jahre erschienenen ersten Austage der Kritik der reinen Bernunft.

In den Prolegomenen von 1783 sagt Kant, daß "die Forscher der reinen Bernunft schon von den ältesten Zeiten der Philosophie her" neben den Erscheinungen, phaenomena, noch besondere Berstandeswesen, noumena, welche eine Berstandeswest ausmachen sollten, annahmen und fährt fort: "In der That, wenn wir die Gegenstände der Sinne, wie billig, als bloße Erscheinungen ansehen, so gestehen wir hierdurch doch zugleich, daß ihnen ein Ding an sich selbst zum Grunde liege, ob wir daßselbe gleich nicht, wie es an sich beschaffen sei, sondern nur seine Erscheinung, d. i. Art, wie unsere Sinne von diesem unbekannten Etwas afsiziert werden, erkennen" 1).

In der "Grundlegung zur Metaphysit der Sitten" 1785 wird die sittliche Welt als ein "Reich der Zwede" bezeichnet und dieser Begriff ein "sehr fruchtbarer" genannt. Er ist "die spstematische Berbindung verschiedener vernünftiger Wesen durch gemeinschaftliche Gesehe"); damit wird über die Ronzession eines intellegiblen Charakters im Individuum weit hinausgegangen; wir haben ein ganzes intellegibles Spstem, ein Reich, einen sittlichen Rosmos, der doch wieder einen natürlichen als Gegenstück verlangt, wie denn auch in diesem Zusammenhange von "Naturzweden" als objektiven gesprochen wird, was alles ohne reale Dinge an sich ganz unmögslich ist.

Die zweite Ausgabe ber "Aritit ber reinen Bernunft" 1787

<sup>1)</sup> Proleg. §. 32. 28. IV, S. 63. — 2) 28. IV, S. 281.

läßt die Dinge an sich in noch günstigerem Lichte erscheinen. Rant lehnt es ab, seine Dottrin mit ber Anschauung Bertelens jusammenzustellen; er legt daher hier die vorher erwähnte Partie: "Widerlegung des Jbealismus" ein und fagt in der Borrede: "Der Idealismus mag in Ansehung der wesentlichen Zwede der Metaphysit für noch so unschuldig gehalten werden (das er in der That nicht ift), fo bleibt es immer ein Standal ber Philosophie und allgemeinen Menichenvernunft, das Dafein ber Dinge außer uns (von benen wir boch ben gangen Stoff ju Ertenntniffen, felbft für unseren inneren Sinn ber haben) blog auf Glauben annehmen zu muffen und, wenn es jemand einfällt, es zu bezweifeln, ihm teinen genugthuenben Beweis entgegenstellen ju tonnen" 1). Er betämpft ben "empirischen Ibealismus" Bertelens, ber die Sinnenbinge zu unseren Borftellungen macht, benen also burch biesen Ginfpruch eine von uns unabhängige Realität eingeräumt wird; Rant will feine eigene Lehre "tranfgenbentalen 3bealismus" genannt miffen, ber jugleich nempirifder Realismus" fei. Damit wird freilich ber hauptpunkt wieber in ben Schatten gestellt, benn nur ein "tranfzendentaler Realismus", d. h. eine Anschauung, welche das Reale als den immanenten Erkenntnisprozeß überschreitend zugiebt, kann einen wirklichen Rüchalt gegen Berkeleps Lehre gewähren. Gin wirklicher Bechsel ber Ansicht liegt in ber zweiten Auflage nicht vor; in beiben herrscht bas gleiche Gewirr von Wiberfprüchen; die Subjektivierung ber Wirklichkeit wird durch die gelegentlichen Berficherungen, daß es Dinge giebt, nicht wieder gut gemacht. Mehr wird dem Intellegiblen in der "Rritit der prattischen Bernunft" eingeräumt. Das moralifche Gefet giebt "ein bem gangen Umfange unseres theoretischen Bernunftgebrauchs unerklärliches Fattum an die Sand, das auf eine reine Berftandeswelt Angeige giebt, ja diese sogar positiv bestimmt und etwas von ihr, nämlich ein Geset, erkennen läßt. Das Geset ber Autonomie ift bas Grundgeset einer überfinnlichen Natur und einer reinen Berftandes-

<sup>1) 29.</sup> III, S. 29\*.

welt, deren Gegenbild in der Sinnenwelt, aber doch zugleich ohne Abbruch der Gesetze derselben, existieren soll. Man könnte jene die urbildliche (natura archetypa), die wir bloß in der Bernunst erkennen, diese aber, weil sie die mögliche Wirkung der Idee der ersteren, als Bestimmungsgrundes des Willens, enthält, die nachgebildete (natura octypa) nennen. Denn in der That versetzt uns das moralische Gesetz, der Idee nach, in eine Natur, in welcher reine Bernunst, wenn sie mit dem ihr angemessenen psychischen Bermögen begleitet wäre, das höchste Gut hervorbringen würde, und bestimmt unseren Willen, die Form der Sinnenwelt als einem Ganzen vernünstiger Wesen zu erteilen" 1).

Ganz ausdrücklich wird die Rausalität auf das Überfinnliche anwendbar erklärt, ba "im Begriffe eines Willens der Begriff der Rausalität icon enthalten" 2) ift. 3mar ift ber Begriff einer embirisch unbedingten Rausalität leer und "ich habe feine Unichauung, die ihm feine objektive Realität bestimmte, aber er hat nichtsdestoweniger wirkliche Anwendung, die sich in concreto in Befinnungen oder Maximen barftellen läßt" 8). Es fällt bier, fogufagen, von der Glorie des autonomen Pflichterfüllers ein Reflex auf das Ding an sich; die Welt, die jener aus fich spinnt, ift eine Überwelt mitten in der Sinnenwelt. Es wird aber damit auch die in der "Rritik der reinen Bernunft" vorgenommene Jolierung bes Ertenntnisvermögens aufgehoben; ba murbe immer nur unfer Beltbild betrachtet, jest erscheint die Belt als die Stätte des Wirtens; ihre Gegenftande werden nicht bloß gegeben, sondern zum teil von uns gemacht. Denn "bas Begehren ift bas Bermögen eines Befens, durch seine Borftellungen Ursache von der Wirklichkeit der Gegenstände dieser Borftellungen ju fein"; das Bermögen aber, nach Befeten des Begehrungsvermögens zu handeln, ift "Leben" 4). Alfo ichon bas lebende Wefen ift nicht bloß als Träger von Begehrungen ein Intellegibles, sondern ftellt Dinge an fich ber, die feinem Er-

¹) B. V, S. 46. — ²) Daj. S. 58. — ³) S. 59. — ⁴) B. III, S. 9\*.

tennen als Erscheinungen vorkommen. Die Außenwelt als Feld unserer Bethätigung erscheint nun in ganz anderem Lichte als bei der Erkenntniskritik, ihre Subjektivierung ist nicht so leicht vorzunehmen, der Gegenstand unserer Arbeit zeigt uns einen Widerstand, der dem Gegenstande der Erkenntnis nun auch nicht abgesprochen werden darf. Sollen wir mit den Dingen etwas machen können, so müssen sie uns etwas sagen können und zwar etwas Berständliches, und dürsen nicht bloß als "Mannigfaltiges der Empfindung" durcheinander schreien; wer die Dinge bearbeitet, muß einigermaßen ihr Wesen kennen.

Hier hätte Kant Grund zur Revision seines ganzen Unternehmens gehabt, Anlaß, sich darauf zu befinnen, daß man im Bereiche des Handelns das empirische und intellegible Clement nicht mit anderem Maße messen dürfe, als im Bereiche des Erkennens, weil Handeln und Erkennen Bethätigungen eines und desselben Lebens sind.

Es ist oft gedankenlos gesagt und nachgesagt worden, Kant habe in seiner praktischen Philosophie die Lücken, welche seine Ertenntniskritikt gerissen, wieder geschlossen; in Wahrheit halten die Flicken nicht auf dem zerrissenen Rocke, sondern zeigen höchstens, aus welchem Stosse der Rock hätte gemacht sein sollen.

6. In der "Aritik der Urteilskraft" 1790 tritt Kant an das Ding an sich von anderer Seite heran. Schon in dem Hauptwerke hatte Kant von einer "intellektuellen Anschauungsart, die nicht die unserige ist", gesprochen i), welche auf das Intellegible unmittelbar geht. Diesen Gedanken sührt er bei der Erörterung des Zwedbegriffes weiter. Wenn wir einen Gegenstand vom Gesichtspunkte des Iwedes ansehen, so sassen wir das Ganze vor den Teilen ins Auge, wenngleich dieses, mechanisch angesehen, erst aus deren Zusammensügung entsteht ihr ib licken auf die "innere Form" des Dinges, die eben vom Iwede bestimmt wird 3); dies

¹) 2B. III, €. 219. — ²) 2B. V, €. 385. — ³) Daj. €. 390, 448 u. j. w.

tritt am deutlichsten bei den organischen Wefen hervor: "Gin organisiertes Produkt der Ratur ist das, in welchem alles Zweck und wechselseitig auch Mittel ift" 1). Bom mechanischen Standvuntte ift ein solches Brodukt nicht zu verstehen; diefer ift aber ber unferes Berftandes, der auf den nexus offectivus geht, also den nexus finalis nicht überblickt; beibe Arten ber Rausalberknüpfung sollten beffer als die der realen und der idealen Urfachen bezeichnet werden 2). Für unfer Borftellen ift der Amedbegriff ein regulatives Prinzip, das wir heranziehen, wenn wir einen Gegenftand nicht aus realen Ursachen erklären können; er soll bem Mangel unferes Ertenntnisvermögens abhelfen, welches "zwei heterogene Stude, Berftand für Begriffe und sinnliche Anschauungen für Objekte, bie ihnen torrespondieren" 3), einbefaßt. "Wäre unfer Berftand anschauend, fo hatte er feine Gegenstande als das Birtliche; Begriffe (Die bloß auf die Möglichkeit eines Gegenstandes geben) und finnliche Anschauungen (welche uns etwas geben, ohne es dadurch doch als Gegenstand ertennen zu lassen) würden beide wegfallen"4). "Man tann fich auch einen intuitiven Berftand (negativ, nämlich bloß als nicht disturfiven) benten, welcher nicht vom Allgemeinen zum Besonderen und so zum Einzelnen (burch Begriffe) geht", fondern bom Sonthetisch - Allgemeinen jum Besonderen 5).

Hier hatte Kant, ber dem Begriffe des thätigen Berstandes nirgend näher kommt als an dieser Stelle, den Antrieb zu einer gründlichen Revision seiner Lehre gewinnen können. Er mußte sich sagen, daß bei Kunst- oder Kulturprodukten das Erkennen des Dinges aus dem Zwecke ein alltäglicher Borgang ist; daß jeder, der

<sup>1)</sup> B. V, S. 388. — 2) S. 385. — 8) S. 414. Die Hartensteinsche Ausgabe von 1867 hat: "Anschauung für Objekte, die ihnen korrespondieren", was entweder, wie oben geschehen, zu verbessern ist, oder durch Beränderung von: ihnen, in: ihr. Merkwürdigerweise besagt der salsche Ausdruck des kantischen Gedankens gerade das Richtige: "Objekte" sollte für den Berstand mit gekten. — 4) B. V, S. 414. — 5) Das. S. 419 u. 420. Der restringierende Zusag in der Klammer ist in der zweiten Ausgabe von 1793 hinzugekommen.

weiß, was ein Messer, ein Beil, ein Buch ist, den "anschauenden Berstand" anwendet, die "innere Form" des Gegenstandes aus dessen Iwed, die Teile aus dem Ganzen begreist, daß aber dieser Iwed nicht lediglich ein regulatives Prinzip ist, sondern das konstitutive. Diese Erwägung mußte die Frage wachrusen, ob wir nicht auch den Naturwesen einen wenigstens immanenten Zwed, der Selbst- und Arterhaltung, als konstitutives Daseinselement zusprechen dürsen, woran Kant anstreist 1), und ob wir ihnen nicht eine "innere Form" und damit eine "ideale Ursache" geradezu zuschreiben, also uns auch ein intuitives Berstehen derselben zusprechen dürsen. Dann hätte der Berstand sein reales Objekt gefunden und wären die beiden heterogenen Stüde der Erkenntnis in ein bestiedigendes Berhältnis getreten.

Nicht weniger realistisch äußert sich Rant in bem Auffate, ben er urfprünglich jur Ginleitung ber "Rritit ber Urteilstraft" bestimmt, aber jurudgelegt hatte. Es beißt bort: "Die Battung ift (logifc betrachtet) gleichsam die Materie ober bas robe Subftrat, welches die Natur durch mehrere Bestimmungen zu besonderen Arten und Unterarten verarbeitet, und fo tann man fagen, die Ratur fpecifigiere fich felbft nach einem gewiffen Pringip (ober ber 3bee eines Syftems), nach ber Analogie bes Gebrauches biefes Wortes bei ben Rechtslehrern, wenn fie von der Specifitation gewiffer rober Materien reden. Run ift flar, daß die reflektierende Urteilskraft es ihrer Natur nach nicht unternehmen konne, die ganze Natur nach ihren Berichiedenheiten zu Massifizieren, wenn fie nicht voraussett, die Natur specifiziere selbst ihre tranfzendentalen Besetze nach irgend einem Bringip. Dieses Prinzip kann nun kein anderes als das ber Angemeffenheit jum Bermogen ber Urteilstraft felbft fein, in der unermeglichen Mannigfaltigkeit der Dinge nach möglichen empirifden Gefegen genugfame Bermanbtidaft angutreffen und fie unter empirische Begriffe (Rlaffen) und diese unter allgemeinere Befete (höhere Gattungen) zu bringen und so zu einem empirischen

<sup>1) 2</sup>B. V, S. 387.

Spfteme ber Natur gelangen zu tonnen"1). Debr tann ein Aristoteliker nicht verlangen; ist der Allgemeinbegriff die Materie, so ist das eldonoiov 2) die Form, beide aber sind Daseinselemente. intellegible Inhalte, welche unfer Rlaffifizieren nur abbildet, indem es die universalia post rem nach den universalia in re gestaltet: das Wort transzendental erhält dann seine objektive Bedeutung wieder; wir fteben wieder auf dem Boden der gefunden Bernunft und begreifen nur nicht, wie der fo fprechende Philosoph eine Bernunftkritit ichreiben konnte. Rofenkrang fagt treffend: "Rant mard ber Wiedererweder ber ariftotelischen Entelechie: er ichied die außere Amedmäßigkeit von der inneren" und: "Er ging so weit, als man von bem Schöpfer eines philosophischen Spftems nur erwarten tann, ber gegen fich felbft eine halb bewußte Bolemit eröffnet, gegen die er jedoch, feinen legitimen Standpuntt gu retten, felbft wieder polemifiert" 3). Wir follten meinen, daß einem Spftematifer das halbbewußte Vorgeben, die Polemit gegen fich felbft und das ungewollte Erneuern von Gedanken, die er ins Gesicht bekämpft, recht übel ansteht, da all dies vielmehr das Treiben ber Sophisten daratterifiert.

Mehr als Anläufe zur Selbstberichtigung können wir bei Kant nicht erwarten; die Kritik hatte den Resibestand von ontologischen Begriffen so zersetzt, daß hier kein Wiederausbau möglich war; die Fixierung des idealen Daseinselementes hätte die transzendentale Dialektik in Frage gestellt und zur Anerkennung der Ideeen von Gott, Kosmos und Seele geführt, deren Beseitigung dem kantischen Autonomismus nun einmal die Hauptangelegenheit war.

In der Weiterbildung der kantischen Lehre hat gerade der nintuitive Berstand" eine große Rolle gespielt; in ihm haben die nintellektuale Anschauung" Schellings und das "reine Denken" Segels ihre Wurzel, in denen der thätige Berstand freilich zur Geltung kommt, aber nicht der aristotelische, sondern der averroistische,

<sup>1) 2</sup>B. VI, S. 385. — 2) Ar. Eth. Nic. X, 3, p. 1174. — 3) Geschichte ber tantischen Philosophie, S. 240 u. 245.

462 Abichnitt XV. Die Subjektiv. bes Ibealen burch Rants Autonomismus.

der bei Kant selbst als ein möglicher intellectus archetypus am Horizonte auftaucht 1). Die Spekulation trieb auf zu hohen Wogen, um die einfachsten, nächstliegenden Korrekturen vorzunehmen; um das nominalistische Element in Kant zu überwinden, stürzte man sich in einen exzessiven Realismus, wofür seine Kategorieenslehre ja präludierte.

<sup>1) 28.</sup> V, S. 421.

## Die Enbjektivierung ber Moralpringipien.

1. Der autonome Berstand ist das Brinzip der kantischen Erkenntnislehre, wenn er auch nicht ausbrücklich als solches bezeichnet wird, der autonome Bille ift erklartermaßen das der kantischen Die "Grundlegung zur Metaphpfit der Sitten" 1785 beginnt mit ber Ertlärung: "Es ift überall nichts in ber Welt, ja überhaupt auch außerhalb berfelben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille ... Der gute Wille ift nicht durch das, was er bewirkt ober ausrichtet, nicht burch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines vorausgesetten Zwedes, sondern allein durch das Wollen, d. i. an fich gut"1). Der Wille ift "bas Bermogen, nach ber Borftellung ber Gefete, b. i. nach Pringipien, ju handeln", und "ba gur Ableitung der Handlungen von Gesetzen Bernunft erfordert wird, so ift ber Wille nichts anderes als prattifde Bernunft" 2). Der gute Wille muß bas hochfte But fein 1). Die Autonomie bes Willens ift bas alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze und ber ihnen gemäßen Bflichten, alle "Beteronomie der Willfür" begründet dagegen nicht allein gar keine Berbindlichkeit, sondern ift vielmehr bem Pringip berfelben und ber Sittlichkeit bes Willens entgegen 4). Die Autonomie ift "ber Grund ber Burbe ber menfolichen und jeder vernünftigen Natur" 5).

<sup>1)</sup> BB. IV, S. 241 u. 242. — 2) Daj. S. 260. — 3) S. 244. — 4) BB. V, S. 35. — 5) BB. IV, S. 284.

Rant greift bei seinem Subjektivierungswerke von vornberein boch hinauf, benn ber gute Wille ift ein driftlicher Moralbegriff, die evvoia, dona voluntas des Neuen Testaments. Der hl. Thomas jagt: Ex bona voluntate, qua homo bene utitur rebus habitis, dicitur homo bonus et ex mala malus 1). Gut aber ist ber Wille durch seine Teilnahme am Guten durch seine Erfüllung damit, gerade wie die Erkenntnis mahr ist durch Teilnahme am Wahren. "Das Gute heißt so vermöge seiner Abnlichkeit mit der aottlichen Güte, die ihm innewohnt, die dem Wesen nach (formaliter) seine Bute ift 2)." Rants Nominalismus läßt ein Butes, an dem ber qute Wille Anteil sucht, natürlich nicht zu und seine Ertenntnislehre, welche das Wahre in die erkennende Thätigkeit aufgelöst hat, weist seiner Moral ben Weg: nicht bas Gute macht ben Willen aut, sondern der autonome Wille ftatuiert das Gute. Doch fest er porque, daß seine Lefer bier ftugen werden und er nennt es nein Baradoron der Methode in einer Rritit der prattifchen Bernunft, daß nämlich ber Begriff bes Guten und Bofen nicht bor bem moralischen Gesetze (bem er bem Anscheine nach fogar gum Grunde gelegt werden mußte), sondern nur (wie auch bier geschieht) nach bemielben und burch basielbe bestimmt werben muffe" 3) Das Bebenten behebt er badurch, daß bas ben Willen normierende But ein Begenftand fein mußte und aus einem folden tein Befet a priori folgen könnte, somit der Probierstein des Guten und Bosen in unserem Gefühle der Luft und Unluft gesucht werden müßte, mas zu einem unannehmbaren Cudamonismus führte 4). Aus der Notwendigkeit und Allgemeinheit des Sittengesetzes wird beffen formaler Charafter und aprioristischer, b. i. subjektiver Uribrung gang analog gefolgert, wie dies bei ben Rategorieen geschab; wie bei diesen ein intellegibles, die Erkenntnis bestimmendes Objett beseitigt wurde, so hier ein intellegibler, das Handeln normierender Inhalt. Das aut-aut, auf welches uns Rant hinzutreiben sucht,

Sum. theol. I, 48, 6; vergl. Bb. II, §. 73, 1. — <sup>2</sup>) Sum. theol. I, 6, 4; Bb. II, §. 70, 2. — <sup>3</sup>) Bb. V, S. 66. — <sup>4</sup>) Daj. S. 67.

ist hier: ein von außen kommendes Gebot ohne allgemeine Sültigteit, materialer Natur, auf Erreichung äußerer Zwecke gerichtet und letztlich nur an unserem Gesallen und Mißsallen zu bemessen und: ein von innen kommendes, notwendig und allgemein verpflichtendes, formales, das Gute und Böse statuierendes Gebot.

Die Innerlichkeit der Moral festzustellen, mag mit ein Antried von Kants Betrachtungen sein; er stellt ihr die Äußerlichkeit der legalen Korrektheit entgegen 1); das starre Geset soll, sozusagen, in das flüssige Gold der moralischen Gesinnung umgesetzt werden. Allein sein Autonomismus hat eine solche Glühhitze, daß das Metall verdampst, d. h. das verinnerlichte Gesetzum selbstgegebenen wird. Bei Kant schreitet die Berinnerlichung des Gesetzes, wie sie wirklich bei dem moralisch Handelnden im Gegensatz zu dem nur legal Borgehenden stattsindet, dis zur Resorption des Gesetzes durch das Subjekt vor. Der Echt-sittliche identifiziert sich mit dem Gesetze, der kantische Tugendheld identifiziert das Gesetzes mit sich; gerade wie der wirklich Erkennende sich den Dingen angleicht, der Transzendentalphilosoph die Dinge seinen Erkenntnissformen.

Bei der Subjektivierung der Seinsprinzipien ließ sich der Gedanke, daß wir ja am Gottesbegriff einen nicht der Sinnlickeit entstammenden und doch notwendig und allgemein geltenden Erkenntnisinhalt haben, leichter zurückschieden, in der Moral mußte sich der darauf sußende Einwand mit größerem Gewichte geltend machen: das göttliche Gesetz bindet notwendig und allgemein und erwächst aus keiner Materie des Wollens, entspricht also dem, was Kant vom Gesetz verlangt, und der ihm sich konformierende Wille ist gut und doch nicht heteronom. Dem gegenüber statuiert nun Kant das autonome Prinzip mit der ihm eigenen Gewaltsamkeit und Sophistik. "Selbst der Heilige des Evangelii muß zuvor mit unserem Ideal der sittlichen Bollkommenheit verglichen werden, ehe man ihn dasür erkennt; auch sagt er von sich selbst: Was nennt

<sup>1) 2</sup>B. V, S. 124; VII, S. 16 u. f. Billmann, Beichichte bes 3bealismus. III.

ihr mich (ben ihr sehet) gut; niemand ist gut (bas Urbild bes Guten) als der einige Gott (ben ihr nicht febet). Wober haben wir aber den Begriff von Gott, als dem hochsten But? Lediglich aus der Idee, die die Bernunft a priori von sittlicher Bolltommenbeit entwirft und mit bem Begriffe eines freien Willens unzertrennlich vertnüpft wird" 1). Das beißt also: Unfer Wille ftatuiert bas Gute, unfere Bernunft malt fich ein Ibeal besselben aus und biefes ift zugleich ber Farbentopf, mit bem ein metaphyfisches Ibeal von Bolltommenheit hergestellt wird. Die Religion ift bei Rant bestenfalls der Resonanzboden, von dem die Gebote der autonomen Bernunft wiederhallen; aber ber sittliche Selbstherr weiß fehr gut, baß ber Schall nicht von ba tommt, sonbern von ihm selbst ausgeht. "Religion ift Erkenntnis aller Pflichten als göttlicher Gebote, nicht als Sanktionen, das ift willkurlicher, für fich zufälliger Berordnungen eines fremden Willens, sondern als wesentlicher Besetze eines jeben freien Willens für fich felbft, bie aber bennoch als Bebote bes bochften Wefens angesehen werden muffen" 2). Diefes: muffen, welches Kant dem religiösen Bewußtsein als Bettelgroschen hinwirft, ift eine faliche Dunge; es ift nicht moralisch zu verfteben als: follen, benn bann mare bas bochfte Wefen ber Grund ber Berbindlichkeit; aber auch nicht logisch, so bag aus bem Borhandensein ber Religion Gottes Dasein zu erschließen mare, denn das dulbet bie tranfgendentale Dialettit nicht; es ift ein Wort, hingesetzt für folche. die gewisse Vorstellungen nicht missen möchten, aber sich mit dem Borte bafür zufrieden geben.

Eines der stärksten Stüde der kantischen Sophistit ist der Rachweis, daß die Aufstellung des göttlichen Gesetzes als Moralprinzip in dieselbe Kategorie gehört wie das Lusteprinzip Epikurs 3). Die heteronomen, also ungültigen Moralprinzipien teilt Kant in empirische und rationale ein, von denen die ersteren auf das Prinzip der Glückseligkeit zurückgehen, also

<sup>1)</sup> B. IV, S. 256. — 2) B. V, S. 135; vergl. VII, S. 299. — 5) B. IV, S. 290 f.; V, S. 43 f.

abzuweisen find, die letteren bagegen auf dem Begriffe der Bolltommenheit fußen; sie sind ihm ebenfalls unbrauchbar, denn entweder wird die Bolltommenheit als eine Beschaffenheit des Menfchen gedacht, dann ift fie die Tauglichkeit zu allerlei Zweden, Talent, Geschicklichkeit, mithin nur ein Mittel bes guten Willens, nicht beffen Bringib; wird dagegen die Bolltommenheit als Substang gefaßt, also barunter Gott verstanden, so verfallen wir in den Eudamonismus jurud: "weil ber Wille Gottes, wenn Ginftimmung mit ihm ohne vorhergehendes, von deffen Idee unabhangiges prattisches Pringip jum Objette bes Willens genommen, nur burch bie Bludfeligkeit, die mir davon erwarten, Bewegursache desfelben werden könnte". Jener erste Begriff der Bolltommenbeit, - bei dem Rant die Wolfficen Bestimmungen borfcweben, ben er aber auch bei ben Stoitern finden will - ift zwar "leer und unbeftimmt", aber doch "beffer als ber theologische Begriff, die Moral von einem göttlichen allervollkommensten Willen abzuleiten, nicht bloß beswegen, weil wir feine Bolltommenheit doch nicht anschauen, fondern fie von unseren Begriffen, unter benen ber ber Sittlichkeit der vornehmfte ift, allein ableiten können, sondern weil, wenn wir bies nicht thun (wie es benn, wenn es geschähe, ein grober Birtel im Erklaren fein murbe), ber uns noch übrige Begriff feines Willens aus ben Gigenschaften ber Chr = und Berrichbegierbe, mit ben furchtbaren Borftellungen ber Dacht und bes Raceifers verbunden, ju einem Spftem ber Sitten, welches ber Moralität gerade entgegengeset mare, die Grundlagen machen mußten". Dan wird an die terribilis auctoritas gegenüber der mera et simplex ratio erinnert, mit ber bie manicaischen Sophisten ben jugendlichen Augustinus ichrectten 1).

So ergiebt sich denn Kant die Tabelle, in welcher er "die materialen Bestimmungsgründe im Prinzip der Sittlickeit" zusammenfaßt: I. subjektive, 1. äußere, a) der Erziehung (nach Monstaigne), b) der bürgerlichen Berfassung (nach Mandeville), 2. innere:

<sup>1) 28</sup>b. II, §. 62, 2 a. E.

a) des physischen Gefühls (nach Spitur), d) des moralischen Gefühls (nach Hutcheson); II. objektive, 1. innere: Der Bolkommenheit (nach Wolff und den Stoikern), 2. äußere: des Willens Gottes (nach Erusius und anderen theologischen Moralisken). Daß hinter Crusius, dem mutigen Leipziger Theologen, der in jener Zeit das Geseh Gottes als Moralprinzip hinzustellen wagte, die ganze Christenheit steht, die von diesem Prinzip siedzehn Jahrhunderte gelebt hatte, macht Kant nicht das geringste Bedenken bei dieser Zusammenstellung; ebensowenig, Spikurs und Wolffs Prinzipien die Innerlichkeit, also einen Vorzug vor dem christlichen zuzusprechen, welches somit neben Mandevilles Prinzip?) seine Stelle erhält.

Mit gleicher Leichtfertigkeit geht Kant über die Frage hinmeg. welche pinchologiichen Bermittelungen zwischen ber gebietenden und der gehorchenden Seelentraft vorliegen mögen. "Der berpflichtende Wille ift unfer Wille 3)", der in Bflicht genommene natürlich auch; ber Mensch spielt also im sittlichen Sandeln zwei Rollen: Die des ftrengen Gebieters und die des gehorfamen Dieners, und wir find begierig, über biefen Dastenwechsel etwas zu erfahren. Er vollzieht sich in demfelben dunkeln Raume, in welchem das Naturgesetz und die Freiheit sich verständigt haben 4); das Noumenon übernimmt es, bas Erforberte zu leiften. Der Menich als Roumenon giebt fich bas Befet, ber Menich als Phanomenon empfängt es 5). Die Schwierigkeit, daß Noumenon und Bhanomenon genau berfelbe Realbestand find, nur von verschiedenen Seiten angeseben, daß somit ber gehorchende Mensch nur für die anderen da ift, mahrend ber gebietenbe ber Menfch für fich ift, drudt Rant natürlich nicht im geringften.

Auf so gebrechlichen Stützen steht bas tantische Riefengebilde bes Übermenschen, wenn wir biefen Ausdruck bes modernsten Autonomismus antizipieren dürsen: Ich bin mir selbst Geset; tein Herr über mir, nur in mir; soll ich gehorchen, so muß ich mir

<sup>1)</sup> B. V, S. 43. — 2) Oben §. 97, 4. — 3) B. VI, S. 276. — 4) Oben §. 102, 5. S. 429. — 5) B. VII, S. 222.

dabei selbst befehlen; habe ich Pflichten, so muß ich mir sie selbst auslegen; die Sittlichkeit ist eine Sache, die jeder mit sich selbst abzumachen hat; der Pflichterfüllende zahlt nur Schulden an sich selbst, der Tugendheld ist "jenseits von gut und böse", denn sein Wille hat die Besugnis, beides zu stempeln. Das Wort Eritis sicut dii, scientes bonum et malum, wird noch überdoten, denn hier heißt es: statuentes bonum et malum und nicht einmal die Mehrzahl ist an der Stelle; jeder für sich ist statuens, nicht bloß ein Selbsteherrscher in der sittlichen Welt, sondern selbst eine solche Welt, zum Makrokosmos ausgebläht. Aber der Koloß hat thönerne Füße; die transzendentale Dialektik slüstert ihm zu, daß seine stolze Innenwelt mitsamt dem Pflichtgedanken doch nur eine in stetem Flusse begriffene Erscheinung ist, und er kann nichts erwidern, wenn ihm jemand sagt, daß er nur ein Pflichtenträumer sei.

2. Also gut tann nur fein, mas aus uns tommt, wozu wir uns bestimmen, worauf uns innere Regungen weisen. So weit ift Rant auf Rouffeaus Wegen, aber beffen weichlicher, felbftschwelgerischer Autonomismus ift nicht ber feine, er nimmt barauf Bedacht, einen scharfen Strich zu ziehen zwischen echten und unechten Die echten will er an dem Merkmale des inneren Antrieben. gebietenben Auftretens erkennen; nicht alles, mas fich in mir regt, ift gut, sondern nur, was sich als Gebot anfündigt: But ift, was ich mir gebiete, ber Antrieb, welcher im Imperativ fpricht, ift der sittliche. Diefer Imperativ ift nicht hypothetisch, wie jene, welche eine Handlung als Mittel zur Erreichung eines Zwedes vorichreiben, sondern tategorisch, die Bandlung für fich felbst als objektiv notwendig hinstellend 1). Durch das Merkmal des Gebietens hofft Rant die sittlichen Antriebe von den übrigen genügend zu unterscheiben, er hilft aber baburch nach, daß er die nicht gebietend . auftretenden Antriebe bem unteren Begehrungsvermogen zuweift 2). In ihnen sprechen nur die Reigungen, in den imperativischen bagegen die Pflicht; jene konnen zwar Prinzipien bes Willens

<sup>1) 28.</sup> IV, S. 262. — 2) 28. V, S. 23.

abgeben, aber nicht ein praktisches Befet; jene find von subjektiver, biefe von objektiver Geltung.

hier tann Rant seinen gefälschten Objektsbegriff auf bas beste verwenden: Objekt wird etwas für die Erkenntnis dadurch, daß es alle erkennen; objektiv-fittlich, b. i. Geset ift, was fich alle gebieten; die Allgemeinheit verburgt die Bultigfeit, ift beren Quelle; ein Realbestand als Urfache bes allgemeinen Borstellens gilt für ebenso überflüssig wie eine Norm über dem allgemeinen Bollen, die Universalien find eben selbst real. Dieser Realismus ift in der Moral nun noch erzessiver als in der Erkenntnislehre. In dieser empfangen die Begriffe ihr Material von den Anschauungen, in der Moral wird jeder materiale Beweggrund des Sandelns verpont; es giebt bei Rant im sittlichen Sandeln teine Willensinhalte, benn sie wurden durch Gegenstände bestimmt sein, also heteronomes Wollen mit fich bringen. hier muß alfo bas Allgemeine bas Besondere gang und gar erzeugen, die Form muß ihren Inhalt felbst berftellen; mit ber ber Ertenntnislehre analogen Auffaffung, daß im sittlichen Handeln ein von außen gegebener Stoff geformt würde, glaubte Rant jedenfalls, dem autonomistischen Grundgebanken nicht genug zu thun.

Die Form des Sittlichen, das Selbstgebot, erzeugt dessen Inhalt, wenn es ins allgemeine erhoben wird: "Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne"): heißt es in der Kritit der praktischen Bernunft; in der "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" ist die Fassung die: "Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen Katurgesetze werden sollte"?). Bor einen Entschluß gestellt, erkennen wir die sittliche Handlungsweise, daran, daß wir sie verallgemeinert denken können, während sich die unsittliche, allgemein gesetzt, selbst zerstört. Ms Beispiele führt Kant einen Unglücklichen an, der Selbst-mordsgedanken durch den Einblick in den Widerspruch überwindet,

¹) \$B. V, S. 32. — ²) \$B. IV, S. 269.

baß er aus Selbstliebe jur Selbstvernichtung ju greifen in Gefahr ftebe; ferner einen Geschäftsmann, ber gern Gelb aufnehmen möchte ohne Ausficht, es zurückerstatten zu können und ber sich ein solches Thun, ins Große gezeichnet, vorhalten foll, um zu sehen, daß damit alles Versprechen und Vertrauen aufgehoben würde; ferner einen begabten, aber trägen Jüngling, ber jur Ausbildung feiner Talente durch die Ermägung angetrieben werden foll, daß es doch nicht Raturgeset sein könne, daß alle Talente ungenütt blieben; endlich einen Engherzigen, der fich zu Wohlthaten gegen andere durch die Einsicht bestimmen läßt, daß es unmöglich ift, zu wollen, daß Reiner bei den Anderen Beiftand finde. Bei biefen Beispielen ergiebt die Berallgemeinerungsprobe jur Rot ein durftiges Resultat, mit bem fich aber tein Sittlich - schwantenber begnügen murbe. Einem Rinde, das im Parte Blumen pfluden möchte, fagt wohl die Mutter: Wie wurde ber Bart aussehen, wenn bas jeder thate! aber fügt wohl au: Er foll fo icon bleiben, wie er ift, bas Pflanzen ber Blumen hat Arbeit gefostet, und fie bringt bamit ben Wert ber Sache in Anschlag, ber nach Rant ein heteronomes Motiv mare. Man braucht nicht weit nach anderen Beispielen zu suchen, bei benen ein sinnloses ober faliches Resultat beraustommt. Mit bem Ausbilden des Talents tann fich auch der Wildicut ausreden, der bem Bedenken: Bas foll werden, wenn alle wildern? ruhig entgegenhalten tann: Es ift Naturgefet, daß die wenigsten etwas treffen. Die Antwort auf die Frage bes jum Selbstmord geneigten mußte fich auch ein Chefeind geben: Was follte mit bem Menschengeschlecht werden, wenn nach meinem Beispiele niemand mehr beiratete, und der tategorische Imperatio mußte feine Junggesellenneigungen niederwerfen. Dem Selbftbelügen wird burch diefe Berallgemeinerung Thur und Thor geöffnet; es kommt ja alles barauf an, unter welchen Begriff man die Sandlung subsummiert und es ift nicht schwer, beren mehrere zu finden und ben genehmften Soll man gefundene Sachen dem Berluftträger auszuwählen. jurudftellen? Der Appell an ein Raturgefet führt hier ju nichts; aber vielleicht wird ber Nachläffigkeit, wie fie im Berlieren liegt,

durch Richtwiedergeben gesteuert? Der Maxime, die Leute achtsamer zu machen, kann man sehr wohl allgemeine Geltung wünschen. Soll man auswandern? Nein, wenn es allgemein würde, so würde unser Land leer; aber wenn alle Menschen es thäten, würden die leeren Länder wieder voll, also dem Natur-, ja dem mathematischen Gesetz genügt.

In schreiendem Widerspruche sieht der Appell an das Raturgesetz zu den Beschränkungen, welche die transzendentale Dialektik dem Welterkennen auferlegt. Dem Philosophen wird es verboten, vom Weltganzen zu sprechen, und der sittliche Mensch wird berusen, nach dessen Betrachtung seine Entscheidung zu bestimmen. Bei den Stoikern war wenigstens das Raturgesetz, nach dem sich der Weise zu richten hat, zugleich ein metaphysisches Prinzip; hier ist es als solches abgetötet, soll aber nachträglich bei den Verlegenheiten der Moral gute Dienste leisten.

Dem eifersüchtigen Autonomisten schiebt sich bei seinem Returrieren auf das Allgemeine unversehens die schlimmste Heteronomie unter. Nach einem Gesetze — das Wort im guten alten Sinne genommen — darf sich bei ihm sein Wollen nicht richten, denn er ist sich selbst Gesetz, aber nach einer Schablone soll er sein Handeln bestimmen; der Selbstherrliche soll Umfrage halten, wie es die anderen machen oder machen könnten, um seinen Entschluß danach zu sassen oder machen könnten, um seinen Entschluß danach zu sassen der Rategorieen das vielleicht nur empirisch, jedenfalls Erzeugnis der Kategorieen des denkenden Wesens ist. Hier schlägt die sinnlos hinausgeschraubte Freiheit in die höchste Unsreiheit um. Sin schlichter Mann, der bei der Erwägung eines Schrittes göttliche und menschliche Gesetze befragt und nach Vermögen die Umstände erwägt, ist bei seiner Entscheidung viel freier als der Nann des kategorischen Imperativs mit der Fußschelle des Raturgesetzes.

Wollte man, um diesen Schwierigkeiten zu entgehen, die Rüdficht auf das Allgemeine konkreter fassen und etwa das Gemeinwohl zur Norm des sittlichen Handelns machen, so hätte man
wohl wieder Boden unter den Füßen, aber er liegt außerhalb von

Rants Bezirk; denn was das Gemeinwohl gebietet, wäre eine heteronome Willensbestimmung; sie würde dem Willen einen materialen Inhalt geben, bestimmte Zwede vorschreiben und damit die Autonomie aufgeben; zudem würde in dem Gemeinwohl die verpönte Slückseligkeit als allgemein wieder zurückgesührt. — Wenn man dem kantischen Sittengesetz die Form giebt: "Gut ist, was ich mir als Berallgemeinerungssähiges gebiete", so treten die auszeinanderstrebenden Clemente hervor; entweder gilt das Selbstgebot, dann habe ich mein Handeln lediglich vor mir zu rechtsertigen und brauche nicht zu fragen, wie es sich mit dem Storchschnabel ins Große gezeichnet ausnehmen würde — oder es gilt die Rücksicht auf das Allgemeine, ich muß meinen speciellen Fall an ihm messen und meinen Beschluß nach dem \*\*sord's lestimmen, dann ist mein Selbstgebot nur der Widerhall eines mir von anderwärtsher gesommenen Geheißes, was ebenso richtig als unkantisch ist.

4. Man tann es Rant nicht absprechen, daß er den Widerfinn eines Wollens ohne Inhalt, eines Gebotes, welches das Bebotene erft erzeugen foll, eines Bflichterfüllers, ber fich feinen Bflichtenkoder selbst redigiert, empfand und zumal in der älteren Schrift macht er verschiedene Bersuche, der Leerheit seines Sittengesehes abzuhelfen. Er sucht junachft eine Füllung bes tategorischen Imperativs in bem Begriffe ber Menfaheit als eines Zwedes an fich selbst und gewinnt die Formel: "Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in beiner Person, als in ber Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zwed, niemals blog als Mittel brauchft" 1). Der Grundfat hat seine volle Richtigkeit; die driftliche Ethif spricht ihn wiederholt aus; aus ihm erfloß, was die Rirche jur Befeitigung ober Milberung ber Stlaverei zu thun vermochte. Der hl. Thomas sieht in der menschlichen Freiheit den Grund für ben Wert des Menschen, der seine Berwendung als Mittel ausfoliegt 2). Bei ben Gunben ber Fleisches - und Augenluft wird bie Berfon jur Sache entwürdigt: Der Luftling fieht im Beibe nur

¹) 993. IV, €. 277. — ²) 935. II, §. 76, 4.

das begierdestillende Mittel, dem Diebe ift der Besitzer des begehrten Begenstandes nicht viel mehr als ber Behälter, aus dem er gu nehmen ift. Die Menschenwürde, welche der Tugendhafte hoch halt, gilt aber ber unbefangenen ethischen Reflexion nicht als ursprüngliche, fondern als ein Sut, das mit dem "dem Menschen eigenen Werke" verbunden ift, mit seiner hinordnung auf das Bute, die nicht von Bon all bem möchte Rant etwas auf die eisigen ibm berrührt. Höhen seines Autonomismus verpflanzen und der vieldeutige Begriff Menscheit foll ben Schmuggel verbeden. Allein bas unbarmbergige Entweder - ober, macht auch bier dem Treiben ein schnelles Ende: entweder wird der Begriff der Menschheit ernft genommen, eine Beftimmung bes Menfchen als ber Rechtsgrund feiner Burbe anertannt und der Einzelne der Menscheit eingegliedert gedacht, bann liegt in der Bestimmung und Eingliederung das Berbindende des Sittengesetes, aber ift auch die Autonomie aufgegeben; ober es wird die lettere festgehalten, dann ift die Einstimmung des Tugendberos mit der Menscheit zufällig, jede Gliedlichkeit und barum Bartizipation an der Menschheitsidee ausgeschlossen und ein Sandeln sub specie humanitatis eine Romodie.

Einen zweiten Bersuch, das Bakuum seines Imperativs auszufüllen, macht Kant mit dem Begriffe des Reiches der Zwecke 1). Er bestimmt dieses als "die spstematische Berbindung verschiedener vernünftiger Wesen durch gemeinschaftliche Sesetze"; er denkt es von der "Idee einer reinen Berstandeswelt" abhängig und er erwartet, daß wir "durch das herrliche Ideal eines allgemeinen Reiches der Zwecke an sich selbst (vernünftiger Wesen), zu welchem wir nur alsdann als Glieder gehören können, wenn wir uns nach Maximen der Freiheit, als ob sie Sesetze der Ratur wären, sorgfältig verhalten, ein lebhaftes Interesse an dem moralischen Gesetze in uns bewirken 2)". Hier erscheinen wieder einmal die Widersprüche zu einem gordischen Knoten geschürzt. Wer einem Ganzen als Glied zugehören will, leistet einen partiellen Berzicht auf seine Freiheit,

<sup>1)</sup> W. IV, S. 281 f. - 2) Daj. S. 310.

benn das Glied dient dem Ganzen; bei Rant dagegen ift das Bange nur ba, um die Gingelnen gum Gebrauch ihrer Freiheit anzuspornen, das autonomistische Hochgefühl immer neu zu beleben, auch wohl die Suggestion, daß die Maximen der Freiheit Naturgesetze maren, rege zu erhalten. Aber auch eine Affeturanzgesellichaft ber Freiheit mußte Gefete ober Statuten haben, ja Rant faßt felbft ein Oberhaupt des Reichs der Zwede ins Auge: "Es gehört ein vernünftiges Wefen als Glied jum Reiche ber Zwede, wenn es barin zwar allgemein gesetgebend, aber auch diefen Gesetgen selbft unterworfen ift; es gehört bazu als Oberhaupt, wenn es als gefets= gebend keinem Willen eines anderen unterworfen ift" 1). Danach ware ein Glied des Reiches der Awede doch dem Willen des Oberhauptes unterworfen, wodurch seine Autonomie aufgehoben wäre, beren Aufrechterhaltung erforberte, daß jedes Glied jugleich Oberhaupt ift, wobei fich freilich fragt, wo dann das Reich bleibt. Diese Frage beantwortet sich aber leicht, weil es sich um ein Reich ber 3wede handelt; ber 3med ift ja nur ein regulativer Begriff, burch ben wir uns ein Gewirre von Erscheinungen zurechtlegen; ber Begriff ift ausgehöhlt und des realen Behaltes entleert, den Rant jest ganz unbefangen als vollwichtigen verwendet. Das Reich der 3mede ift ein Reich ber Berftandnishulfen und gefährbet somit die Autonomie in teiner Weise, aber - bleibt darum beffer gang So hat auch Rant geurteilt, ber diesen Begriff, ben er in beiseite. ber "Grundlegung zur Metaphysik ber Sitten" als "einen sehr fruchtbaren" eingeführt hatte, in der "Aritit der prattischen Bernunft" wieder fallen läßt. Der Begriff ift eben gu fruchtbar; er braucht nur ernft genommen zu werden, um das gange Sophismengebäube zu sprengen. - In der "Kritit der prattischen Bernunft" wird dafür mit einem neuen Romplemente ein Bersuch gemacht, mit bem Begriffe bes bochften Gutes 2), ber mit ben größtmöglichen Ehren eingeführt wird. Die Alten werden gelobt, daß fie Die Philosophie als Weisheitslehre, als "Anweisung zu dem Begriffe,

<sup>1)</sup> W. IV, S. 282. — 2) W. V, S. 112 f.

worin das hochfte Gut ju fegen fei", faßten: "Es mare gut, wenn wir dieses Wort [Philosophie] bei feiner alten Bedeutung ließen, als eine Lehre vom bochften Gut, sofern die Bernunft bestrebt ift, es darin zur Wiffenschaft zu bringen 1)." In Rants Munde nimmt fich das Wort: Weisheit eigentümlich aus: Quaerit derisor sapientiam et non invenit: doctrina prudentium facilis?). Das höchste Gut bezeichnet aber "die unbedingte Totalität des Gegenstandes der reinen praktischen Bernunft"; es faßt in fich das bonum supremum oder originarium und das bonum consummatum ober perfectissimum; jenes ift die Tugend, biefes die Glüdseligteit. Beibe vereinigt, die Glückfeligkeit "ganz genau in Proportion der Sittlichfeit, als Wert der Person und deren Würdigteit gludlich zu sein", machen "bas hochste Gut einer möglichen Welt" aus 3). Es bezeichnet die praktischen Aufgaben der reinen Bernunft: "Wir sollen das höchfte But zu befördern suchen 4)."

Damit ware ein Imperativ gegeben, der uns die sittliche Welt allerdings beffer erfchließt als der formale tategorische. Wird ein bochftes But gefest, fo wird damit die ganze Büterwelt anerkannt; wer von einem bonum supremum spricht, der kennt auch bona inferiora; wer von einem originarium, der hat auch bona derivata, wer von einem consummatum und perfectissimum, der hat auch bona incohata und imperfecta in Sicht. Wenn das Befördern des höchften Gutes, also des verdienten Wohlergebens, allen vorgezeichnet wird, so werden damit Beranstaltungen aller Art gefordert, die herzustellen und benen zu dienen Pflicht ber einzelnen ift. All biefe Buter find, wie ihr Sobepunkt, intellegibler Ratur, notwendig geltend und allgemein verbindend und doch nicht vom Einzelwillen erzeugt; wir erhalten eine objektive Wertordnung, ber sich das Individuum zu konformieren hat und — wir find weit aus Rants Befichtstreis berausgetreten. Er abnt felbft, mit welchem gefährlichen Begriffe er arbeitet und nimmt Bedacht barauf,

<sup>1)</sup> W. V, S. 113. — 2) Prov. 14, 6. — 3) W. V, S. 116. — 4) Daj. S. 131.

ihn für die Autonomie unschädlich zu machen. Der Begriff des bochften Gutes ift eben nur eine 3bee; der prattischen Bernunft geht es nicht beffer als ber theoretischen, fie brangt auf bas Unbebingte bin und "erzeugt baburch einen übrigens natürlichen Schein". auch ein "Gautelwert der reinen Bernunft", wie sie benn auch auf eine Antimonie führt, die der fritischen Auflösung bedarf 1). "Das bochfte But mag immer ber bochfte Gegenstand einer reinen prattischen Bernunft, d. i. eines reinen sobjektlosen Willens sein, so ift es boch barum nicht für ben Beftimmungsgrund besfelben gu halten 2)." Damit wird ber realistische Buterbegriff wieder ausgewiesen, deffen Frembartigkeit Rant sofort erkannt haben wurde, wenn je eine Runde von der Cthit der Blatoniter zu ihm gedrungen ware. In Rants Moral herricht eben dieselbe Misere, wie in seiner Ertenntnislehre; jedes Ja führt sogleich sein Rein mit sich; was man pflanzen möchte, findet falzbefäten Boben, mas man als unumgänglich anschafft, darf man nicht behalten. Es gilt von dem Romplemente des leeren Imperativs dasfelbe, mas Jacobi bon bem Dinge an sich fagte: Ohne dasselbe tann man nicht in die Rritit binein und mit bemfelben nicht barin bleiben; ber autonome Wille muß einen Inhalt erhalten und verträgt keinen solchen, ba biefer die Heteronomie mit fich brachte; mit der Broklamierung ber Selbstherrlichkeit des Subjettes ift es nicht gethan, es muß ihm auch ein Wirkungstreis zu ihrer Bethätigung angewiesen werben und ein solcher verwickelt es in Beziehungen und in eine Abhangigteit, die es nicht verträgt. Man fann mit jenem Romplement gerade wie mit bem Dinge an fich nicht Ernft machen, ohne bie Boraussetzungen zu zerftören und kann boch auch nicht bavon los-In beiden Fällen drängt sich das Intellegible, das Objektiv-ibeale, dem Rant aus dem Wege geben will, auf: dort als Form in den Dingen, bier als Buterwelt, in beiden Fällen als eine Norm, ein mensurans, von dem das erkennende und das handelnde Subjett empfängt, also eine Brenze ber Selbftbeftimmung, die Rant

<sup>1)</sup> B. V, S. 113. — 2) Daj. S. 114.

in seiner Berblendung nun eben um jeden Preis zu beseitigen bestrebt ist. Der Autonomismus raubt dem Subjekte der Sittlichkeit den Inhalt, entrückt es sozusagen dem moralischen Stoffwechsel, der im Anteilsuchen und Aktuieren der sittlichen Güter besteht; so stifftet er recht eigentlich eine moralische Schwindsucht, bei der nur noch die Reste einer früheren Zeit der Gesundheit das Leben erhalten.

5. Man hat oft die kantische Moral wegen ihrer Reinheit und ihrer wohlthätigen Realtion gegen ben erschlaffenden Gudamonismus der Reit gepriesen und ihren zu weit getriebenen Rigorismus in dieser Rampfesstellung entschuldigt gefunden. Bu diesem Urteile haben die kantischen Deklamationen über die Pflicht "den erhabenen, großen Ramen", sowie: "ben beftirnten himmel über mir, und das moralische Gefet in mir" 1) viel beigetragen, wie fich auch die Stoiter burch bergleichen Ansehen verschafften. Sieht man aber näher zu, so erscheint die kantische Moral keineswegs als rein und als berechtigt, rigoros zu fprechen. Der Autonomismus ift feiner Natur nach Egoismus, tann also ber felbstischen Reigungen nicht herr werben, da er sie vielmehr auf den Thron sett, am allerwenigsten ber tantische, welcher balb jum Naturgeset, balb jur Logit, balb zur Schablone seine Ruflucht nimmt, balb in Naturalismus zu verfallen droht, bald beim Reglement fteben zu bleiben in Gefahr ift, indem er " Die Form logischer Abstraktion, welche bie Möglichkeit ber juribischen und militärischen Ordnung bedingt, fälschlich für eine ursprüngliche Form ber Moralität anfieht" 2).

Man muß staunen, mit welchem Minimum von sittlicher Gesinnung der große Rigorosist zufrieden gestellt ist. Er führt als Beispiel der Weisung, welche einem vor einen Entschluß gestellten Menschen durch die Berallgemeinerung seines Falles zu teil wird, einen Geschäftsmann an, dem ein Depositum anvertraut worden; dieser soll, wenn er die Bersuchung fühlt, dasselbe zu veruntreuen,

<sup>1) 2</sup>B. V, S. 91 und 167. — 2) Überweg, Grundrif III8, S. 308 Anm.

fich die Frage vorlegen, ob jedermann ein Depositum ableugnen burfe, beffen Niederlegung ihm niemand beweisen kann; bann wird er gewahr werden, "daß ein solches Prinzip als Gesetz sich selbst vernichten würde, weil es machen wurde, daß es tein Depositum gabe" 1) und daraufhin die Handlung unterlassen. Wir follten meinen, daß ein Mann, der bom fiebenten Gebote nichts weiß und bem auch das Strafgesetbuch nichts zu sagen bat, da ja auch bies ein heteronomer Bestimmungsgrund des Willens ware, die Spinneweben jenes Rasonnement sehr leicht burchreißen murbe, ja daß er, wenn er überhaupt so kalkuliert, schon auf dem Wege zu dem Berbrechen ift. Er tann seinem Rlugeln unschwer die Wendung geben: unterschlüge jeder Depositär, so wurde die ganze Einrichtung abgeschafft werden, mas vielleicht seine Borteile hatte. Diese Ginrich= tung ift ein gar schwacher Damm gegen die Begehrlichkeit; aber ift etwa ber Gebanke: Ich wurde fo handeln, daß ein Prinzip sich felbft vernichten wurde, ein ftarkerer? hier tritt ber hochgradige Rationalismus ber gangen Anficht hervor: Der schwankenbe Mensch soll vor einem logischen Widerspruche, zu dem er Anlag geben tonnte, jurudichreden und auf ben rechten Weg gewiesen Dit Recht hat Herbart bemerkt, daß die kantische Moral nur eine logische, aber gar teine ethische Rötigung tenne 2). Treffend bemerkt auch W. Dilthen: "In den Abern des Subjekts, das Lode, hume und Kant tonftruierten, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der verdünnte Saft von Bernunft als bloger Denkthätigłeit" 3).

In einem anderen Beispiele wird der vor die Entscheidung gestellte auf das Naturgesetz verwiesen, bei der Frage des Selbstmords: "Die Maxime, die ich in Ansehung der freien Disposition über mein Leben nehme, wird sofort bestimmt, wenn ich mich frage, wie sie sein müßte, damit sich eine Natur nach dem Gesetze derselben erhalte; offenbar würde niemand in einer solchen Natur sein

<sup>1)</sup> B. V, S. 29. — 2) B. VIII, S. 9. — 3) Einleitung in Die Geiftesmiffenschaften, Borr., S. XVII.

Leben willtürlich endigen können, denn eine solche Berfassung würde keine bleibende Naturordnung sein" 1). Wer über Selbstmord brütet, wird von dem Gedanken einer Berallgemeinerung seines Thuns ganz ungerührt bleiben, ja er kann aus ihm das Gegenteil folgern; wenn er sich frägt: "Was würde sein, wenn jeder, dem das Leben nichts mehr zu bieten hat, aus ihm schiede?" würde er sich antworten: "Nun dann wäre eben vielen gleich mir geholsen." — Wenn aber selbst auch dieser auf dem Wege zur Sünde besindliche vor dem ins Große gezeichneten Bilde ihrer Bollführung stutzte, sokönnte dies als vollgültiges sittliches Motiv der Umwendung keines-wegs gelten. Das Motiv, das die Orphiker dem Selbstmord entgegenstellten: Der Mensch ist der Götter Eigentum, nicht seines, ist tieser geschöhft und reiner, als das, bei dem Kants Sophistik siehen bleiben muß.

Es ift febr bezeichnend, woher Rant feine Beispiele nimmt, wenn er mit benselben einen größeren Eindruck erzielen will. ber "Methodenlehre der reinen praktischen Bernunft" spricht er von bem Berfahren des Erziehers, ber Jugend vor der echten sittlichen Befinnung Achtung einzuflößen. Er moge bie Beichichte eines redlichen Mannes erzählen, ber ben Berleumbern gegen eine unschuldige Berfon beizutreten gebrängt wird; erft werden Gewinne geboten, dann Drohungen angewandt, es wird seine in Rot lebende Familie bestimmt, ihn zur Nachgiebigkeit zu bewegen, was sich alles als vergeblich erweift, da er bis in den Tod der Tugend treu bleibt 2). Die Erwähnung Beinrichs VIII. zeigt, wen Kant dabei im Sinne hat: den Kangler von England, Thomas More 3). Die Quellen, aus denen diesem wahren Helben der Tugend die sittliche Kraft jufloß, erwähnt Kant wohlweislich nicht; was ihm Halt gab, war bas göttliche Berbot vom falschen Zeugniffe, Die Autorität ber Rirche, bas Borbild ihrer Martyrer. Bon einem Salt tann ja ber Autonomismus überhaupt nichts wiffen, — benn woran ich

<sup>1)</sup> W. V, S. 47; vergl. IV, S. 270. — 2) W. V, S. 161 f. — 3) Bergl. oben §. 89, 4.

mich halte, das muß außer mir sein, also meinen Willen heteronomisch bestimmen — geschweige denn von dem religiösen Halte und der Weihe und Festigung, die von ihm alle Motive erhalten. Wenn Kant echte Sittlichteit vorsühren will, muß er also ein stillschweigendes Anlehen bei der Kirche machen, wieder einer der vielen Fälle, wo die verarmte Generation zu den Früchten aus den Gärten der Vorsahren greift, die ihr nicht mehr gehören.

Das Umichlagen von Rants Autonomismus in Naturalismus zeigt seine Definition ber Che, die fein Berehrer Erdmann nicht umbin tann, eine barbarifche ju nennen 1). Der Begriff der Che ift ein Probierftein für den Idealgehalt eines ethischen Spftems; Blaton lehrt, daß der Mensch Rinder zeugen und ziehen foll, damit den Göttern nie die Berehrer ausgeben; das Christentum faßt die Che mpftisch als Symbol ber Bereinigung von Beiland und Rirche; das römische Recht als innige Lebensgemeinschaft nach menschlicher und göttlicher Satung: consortium omnis vitae, divini et humani juris communicatio 2). Bei Kant ift sie ein Bertrag zweier autonomer Individuen, die als folde eine hinordnung auf die Forthflanzung des Menschengeschlechtes nicht anertennen können, ebensowenig der wechselseitigen Singebung fähig find, also fich nur gegenseitig Zugeftandniffe ju machen haben: "Die Che ift die Berbindung zweier Personen verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen wechselseitigen Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften" 3). Warum diefer Befit lebenslänglich fein foll, ift nicht einzusehen, ebensowenig worin der Unterschied der Ebe von einem andauernden Rontubinate besteht. Alles Pochen des Autonomismus auf die Menschenwürde bewahrt ihn nicht davor, ein nicht geringes Teil berfelben in fo cynischer Beise preiszugeben. Die kantische Moral hat auch ihre Stelle unter ben Mächten, welche bie Ibee ber Che zerftort haben. Auf einen berühmten Borganger konnte er sich dabei allerdings berufen: auch Luther erklärt die Che für ein "äußerlich leiblich Ding" 4).

<sup>1)</sup> Grundriß II<sup>2</sup>, S. 191. — 2) Dig. XXIII, 2, 1. — 3) Rechtslehre §. 24. W. VII, S. 26. — 4) Sermon vom ehelichen Leben W. XX, S. 72. Billmann, Gelchichte des Idealismus. III.

Wie ungenügend Kants anardiftischer Freiheitsbegriff mar, einer Staats- und Rechtslehre jur Bafis ju bienen, zeigte fein Schwanken zwischen rouffeauscher Boltssouveranität und bem traffesten Despotismus. Als das einzige Balladium der Bolksrechte aalt ihm die Freiheit ber Feber; jebe andere ging über ben Gefichtsfreis des gelehrten Cavisten binaus 1). Biedermann bemerkt mit Rudficht auf Rants politische Anfichten: "Raum giebt es einen ftärkeren Beweis von der Unklarheit und Saltlosigkeit in allen Dingen bes öffentlichen Lebens, welche während bes vorigen Jahrbunderts felbst unter benkenden Röpfen in Deutschland herrschte, eine Folge des ganglichen Mangels prattifcher Beschäftigung mit benselben, als die grellen Widersprüche, in welche felbst ein Rant fich vermidelte" 2). Der Rulturhiftoriter überfieht, daß in dem Spfteme "eines Rant" felbft eine weit nabere Quelle der Widerspruche liegt, aber bie rudhaltslose Anerkennung folder ift berdienstlich.

Schon zu Kants Zeit wurde die Frage aufgeworfen, ob er es überhaupt mit seiner Moral ernst meine 3). Auch später haben seine Berehrer wenigstens die Kasuistik in der "Wetaphysik der Sitten" 1797, als dialektisches Spiel preisgegeben. Rosenkranz — das enfant torrible der Kantgemeinde — bemerkt darüber: "Kant führt die Moralität auf Punkte, wo sie allein machtlos wird und noch andere Prinzipien eintreten müssen. Die ironische Berpuffung der moralischen Autorität, dieses leise Richern über die Berlegenheit, worin der kategorische Imperativ versetzt wird, ist ein glänzendes Zeugnis nicht nur für Kants Genialität, sondern auch für seine urkräftige Sittlickkeit" 1). In Berlegenheiten braucht jener Imperativ nicht erst künsklich versetzt zu werden, er sindet sie an seiner Wiege und kommt niemals aus ihnen heraus; einer Genialität, die sich in der Behauptung gefällt, daß der Wilse

<sup>1)</sup> Bergl. den Aufjat von 1793 über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. W. VI, S. 303 s.

2) Deutschland im XVIII. Jahrhundert II, 3, S. 890.

3) Unten §. 110, 7.

4) Geschichte der kantischen Philosophie, S. 270.

das Gute erzeuge, wie die Kategorieen die Naturgesetze, ist es ganz angemessen, mit der ernstesten der Wissenschaften ihr Spiel zu treiben; die "urkräftige Sittlichkeit", welche dabei sekundiert, kann man am besten an den Sophisten des Altertums eingehender studieren.

Wenn Kant selbst seinen Rigorismus verspottete, so spricht sich darin eine Ahnung aus, wie wenig Berechtigung er zu rigorosem Stirnrunzeln hatte. Wenn er die Neigungen verpönt, so wählt er weislich nur die sinnlichen zum Angriffsobjekte, die selbstischen kann er nicht besehden, ohne den Ast abzusägen, auf dem er sitt. Die Neigungen der Hossatt, der Unbotmäßigkeit, der Überhebung sind die Triebsedern seiner Moral; die Selbstherrlichkeit, die er lehrt, ist auch nur eine Form der Glückseligkeit, ein Schwelgen im eigenen Ich, zu dessen Trabanten sogar Geses und Pflicht herabgewürdigt werden, was der Eudämonismus nicht gewagt hatte. Kants Moral ist in Wahrheit potenzierter Sudämonismus, der sich die Larve der Rigorossität vorhält.

Es ist eine seltsame Figur, dieser kantische Tugendheld mit der schneidigen Stepsis, der titanische Biedermann, der mit allem aufgeräumt hat, der moralisierende Anarchist, die inkarnierte Pflichterfüllung mit dem Protest gegen jede Berpflichtung in der Tasche, der übermensch mit dem Jopse. Nur eine der Revolution haltlos entgegentreibende Zeit, über ein Land hingehend, in dem noch bessere Traditionen nachwirtten, konnten dieses krause Gebilde, nochode Léar, öneder de docknor, péssen de glucusca, erzeugen und nur eine Zeit, welche alle moralische Orientierung verloren hatte, konnte darin ein sittliches Ideal erblicken.

## Die Ibecen als Boftulate.

1. "Die Bewirfung bes hochften Gutes in ber Belt ift bas notwendige Objekt eines burchs moralische Gefet bestimmbaren Willens; in diesem aber ift vollige Angemessenheit der Gesinnungen jum moralischen Befete die oberfte Bedingung bes bochften Buts; fie muß also ebensowohl möglich sein als ihr Objett, weil sie in bemfelben Gebote, biefes ju beforbern, enthalten ift." Ein vernünftiges Befen in der Sinnenwelt vermag aber diese Bedingung, in welcher Beiligkeit erforbert mare, in teinem Zeitpuntte feines Dafeins zu erfüllen, und "fie tann nur in einem ins Unenbliche gebenben Brogreffus zu jener bölligen Angemeffenheit angetroffen werben"; diefer Progreffus aber sett eine ins Unendliche fortdauernde Existenz und Berfonlichkeit desfelben vernünftigen Befens, "welche man die Unfterblichkeit ber Seele nennt", voraus; mithin ift diese als unzertrennlich mit dem moralischen Gesetze verbunden, ein Boftulat ber reinen prattifden Bernunft, worunter ich einen theoretischen, als folden aber nicht erweislichen Sat berftehe, fofern er einem a priori unbedingt geltenben prattifden Befege ungertrennlich anhängt 1).

In gleichem Sinne vindiziert Kant der Idee der Freiheit und der Gottesidee praktische Geltung, die letztere darauf bauend, daß die Synthesis von Sittlichkeit und Glückeligkeit, wie sie im

<sup>1) 2</sup>B. V, S. 128 f.

Begriffe des höchsten Gutes gefordert wird, nur durch "eine oberste Ursache der Natur, die eine der moralischen Gesinnung gemäße Kausalität hat" und durch Berstand und Willen Urheber der Natur ist, vollzogen werden kann, so daß es "moralisch notwendig ist, das Dasein Gottes anzunehmen" 1).

Mit größter Genugthuung weisen uns die Kantverehrer darauf hin, daß nunmehr die praktische Bernunft die Defekte der theoretischen gedeckt habe; was diese unerbitklich als Idee aus dem Bezirke der gesicherten Erkenntnis ausgewiesen habe, führe nun die praktische mit Ehren zurück; wir haben wieder ein Jenseits und eine Überwelt; aus den Riederungen der Stepsis sind wir zu den Höhen, auf denen ein Platon und seine christlichen Schüler wandelten, zurückgekehrt; das kritische Feuer hat nur die Schladen verzehrt, das reine Gold ist uns erhalten geblieben und vor allen Angriffen der Skepsis sichergestellt.

Was Kant bietet, als vollwichtig annehmen, beißt, es mit febr leichtem Dage meffen; was die großen Alten und die Chriften über Unfterblichkeit und Gott gedacht, enthielt unendlich mehr und gang anderes. Ihnen war das ewige Leben nicht ein Progreffus ins Unendliche zu einem Ziele, bas "vom Geschöpfe niemals völlig erreicht wird" 2); auch die Seelenwanderung ber Alten führte ben Gerechten endgültig gur Gottheit ein, wie fie ben ungebefferten Gunder an den Tartarus abgab. Bon einem Berichte der Sünder weiß Rant nichts, weil seine Moral keine Berantwortung kennt. Die Aufflärungszeit vertrug in ihrem Bilbe vom Jenfeits keine dufteren Farben; tangelnde Genien empfingen die Seele, um fie auf blumigen Auen zu immer größerer Bollfommenheit zu führen. Auch Kant beglückwünscht fich dazu, daß die Kritit den Zustand abgestellt habe, wo Gott und Ewigkeit "mit ihrer furchtbaren Majestät uns unablässig vor Augen liegen" 3); Handlungen, die aus Furcht vollbracht würden, hatten ja gar keinen moralischen Wert. ift Gott nicht ber ewige Richter, fondern nur ber Beranftalter ber

<sup>1)</sup> B. V, S. 130 f. — 2) Daj. S. 129 a. G. — 3) S. 153.

Zusammentunft von Würdigkeit und Glückseligkeit; jede Strafgewalt ist ihm genommen, er ist ein harmloser Psychopomp. Daß wir von ihm die Idee der Heiligkeit entnehmen sollten, läßt sich nicht erwarten; diese erzeugt das autonome Subjett selbst, Heiligkeit ist bei Kant "vollendete Freiheit", also auch völlige Besreiung von göttlichen Sesehen — Anschauungen, die Protagoras geteilt haben könnte, aber nicht Platon.

Ob ein so willfürlich zugestuttes Jenseits ein bloges Phantasiebilb ift, ober ein inhaltsvolles Postulat, konnte im Grunde gang gleichgültig fein; die Rantverehrer bestehen aber auf bem letteren und bleiben dabei, daß wir der praktischen Bernunft neue Aufschlusse ju danken haben. Es fragt fich nur, ob biefe berechtigt ift, uns solche zu geben. Es ist nicht abzusehen, wie die Bernuft, die als theoretische uns das Gautelbild bes tranfgendentalen Scheins pormalt, als prattifche soliber geworden fein foll; wer eine Seelentraft so distreditiert hat, wie Rant die Bernunft, darf sie nicht auf einmal als Bürgen einführen; ein Banterotteur barf nicht neue Grundungen vornehmen wollen. Wieder ein feltsames Gebilbe, biefe Bernunft mit bem Janushaupt, von bem bas eine Beficht in bie Leere ftarrt, über ber die Schemen ber Wüfte schweben, mabrend bas andere freudig in das freundliche Jenseits mit seinen schätbaren Beranftaltungen jur Bervolltommnung hinausblickt! Im beften Falle liegt bier eine Faffung bes Sages von ber boppelten Bahrheit1) vor, nur daß nicht natürliche und übernatürliche, sondern natürliche und moralische Wahrheit unterschieden werden, eines Sates, ber in jeder Geftalt Gift für den Wahrheitsfinn ift und in der vorliegenden Wissenschaft und Moral zugleich vernichtet. Rur ein ber Psychologie völlig entfremdeter Philosoph, wie Kant es war, konnte meinen, daß ein Glaube, wie ihn die Bostulate erzeugen sollen, dem der Zweifel immer grinsend über bie Achsel sieht, eine pspchische Gewalt fein und die Sittlichkeit auch nur im geringften unterflügen konnte. Es giebt feine Überzeugungen mit theoretischen Reservationen und

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 82, 3 a. E.

tein sittliches Handeln, bei dem man sich wissentlich etwas einredet. Der kantische Tugendheld soll handeln, als ob es einen Gott und ein Jenseits gäbe; die deutsche Sprache weiß besser, welchen Sinn dies Wort hat, wenn sie: thun als ob — gleichbedeutend mit Betrug und Heuchelei — verwendet.

Schon Zeitgenoffen haben Rant eingehalten, daß es Flidarbeit ift, wenn er die Postulate auf die Löcher ber theoretischen Bernunfteinficht fest. G. C. Schulge-Unefibemus fagte folicht und treffend: "Wenn der Gottesglaube Bedingung ift, ohne die man dem Sittengesetze nicht entsprechen fann, so muß dieses von jenem abgeleitet werben; ift er nicht Bedingung, bann foll er beiseit gelassen werben." Rosenkrang ift auch in diesem Punkte offenherzig und gesteht die völlige Richtigkeit ber Poftulate Rants. "Das Schiff feiner gediegenen Bernunft gerichellt an bem Diamantfelfen feines Berftandes und man hat Dube, die umtreibenden Trummer des Brads burch die Rege ber Ideale und haten ber Poftulate notbürftig zusammenzubringen 1)." Was da auf den Trümmern treibt, find aber die Wahrheiten, von benen ber Menschengeift lebt, die Büter, ju deren Sut die Weisen mitberufen find; Tausende, die ber Beiftesftrömung, in ber Rant Führer ift, verfallen find, haben Schiffbruch an Blauben und Hoffen gelitten und auch die haten und Rete weggeworfen, die ja taum ausreichen, bes Biloten Trümmer ju bergen; ju bem Berluft bes Friedens, an bem fie trantten, bedurfte es nicht jener unglücklichen Berbindung von Bernunftgebiegenheit mit Berftanbesbarte.

2. Die Gegner Kants, welche ihm die Berechtigung absprachen, sich von der praktischen Bernunft schenken zu lassen, was er der theoretischen zu leisten abgesprochen hat, gehen von der Boraussetzung aus, daß es ihm mit diesem Geschenk Ernst ist; allein darin greisen sie fehl: das Postulieren ist bei Kant nicht ein Schließen aus moralischen Gründen, welches auf einen Thatbestand führte, sondern nur ein interessiertes Spielen mit der leeren Möglichteit. Wenn der

<sup>1)</sup> Bejdicte ber fantifden Philosophie, S. 232.

Richter vor ungenügende Indizien der Schuld oder Unschuld des Angeklagten geftellt ift, so wirft er seine moralische überzeugung in die Wagschale, erganzt also die Indizien durch ein moralisches Romplement und gelangt zu dem Resultate, daß, jenachdem, Schuld oder Uniculd vorliegt; Thatsachen und Überzeugung wirken zusammen, um einen Realbestand festzustellen. Die Fragen über Gott und Jenseits sind vor Rant in ähnlicher Weise behandelt worden: die ontologischen und tosmologischen Argumente wurden nicht für ftringent befunden, mohl aber bas moralische; nicht aus bem Seinsbegriffe und der Ratur, wohl aber aus der sittlichen Welt läßt sich Gottes Dasein und Richteramt beweisen. Darin liegt zwar eine ungerechtfertigte Geringschätzung ber metaphpfischen Argumente, aber sophiftisch tann man foldes Borgeben nicht nennen; wohl aber bas fantische. Wenn man meinte, auf Grund der Postulate konne bei ihm ber Thatbeftand festgestellt werben: Es giebt einen Gott und ein Jenseits, fo legt man ihm mehr unter, als er fagt; die Notwendigkeit, beides als real anzuerkennen, ist bei ihm weber logisch, noch auch moralisch im vollen Sinne. "Ich muß nicht einmal fagen: Es ift moralisch gewiß, daß ein Gott sei u. s. w., sondern: ich bin moralisch gewiß u. f. w. 1)." Die Bewißheit ift nur "fubjettiv, d. i. Bedürfnis, und nicht objektiv, b. i. felbft Pflicht, benn es kann gar teine Pflicht geben, die Existenz eines Dinges anzunehmen (weil dieses blog ben theoretischen Gebrauch ber Bernunft angeht). Auch wird hierunter nicht verstanden, daß die Annehmung des Daseins Gottes als eines Brundes der Berbindlichkeit überhaupt notwendig sei (benn dieser beruht, wie hinreichend bewiesen worden, lediglich auf der Autonomie ber Bernunft felbst) 2)". Theoretisch ift Gott eine Spothese, prattisch Begenftand bes "reinen Bernunftglaubens", ber einem Bedürfniffe entspringt, b. b. eine nutliche Selbftsuggeftion. Die Frage: Biebt es also folieglich einen Bott und ein Jenseits ober nicht? darf man bei Rant gar nicht ftellen; es bleibt bei ibm immer nur bei einem Annehmen-muffen, welches bald ins Theoretische

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 546. — 3) 2B. V, S. 132.

schillert und dann ganz prekar ist, bald ins Praktische, und dann ebensowenig auf einen Thatbestand führt. Man kann sich nicht wundern, daß Kant dem aut-aut, dem Sein oder Richt-sein, nicht mehr ins Gesicht sehen konnte; wer die Disjunktion und die Realität zu Erkenntnissormen des Subjekts gemacht und den Objektsbegriff so völlig gefälscht hat, kann nicht anders, als auf die Frage Ja oder Rein? seine Sophismengewebe hindreiten, aus denen ein unbeirrter Berstand eben nur Ja-Nein, Rein-Ja berausliest.

Wir tommen bei Rant nirgend darüber hinaus, daß wir uns Bott und Jenseits machen und beren Realität in Diesem Gemacht= werden liegt. Er führt aus, was das blasphemische Wort Voltaires befagt: "Wenn fein Gott ware, fo mußte man einen erfinden." In der "Religion innerhalb der Grenzen der blogen Bernunft" 1793 spricht fich Rant offen barüber aus: "Es klingt zwar bebenklich, ift aber keineswegs verwerflich, ju fagen, daß ein jeder Mensch fich einen Gott mache, ja nach moralischen Begriffen fich einen solchen machen muffe, um an ihm den, der ihn gemacht hat, zu verehren. Denn auf welcherlei Art auch ein Wefen als Gott von einem anderen bekannt gemacht und beschrieben worden, ja ihm ein foldes auch (wenn das möglich ift) felbft erscheinen möchte, so muß er Diefe Borftellung boch allererft mit feinem Ibeal zusammenhalten, um ju beurteilen, ob er befugt fei, es für eine Bottheit zu halten Aus bloger Offenbarung, ohne jenen Begriff und zu verehren. vorher in seiner Reinigkeit als Probierstein zum Grunde zu legen, tann es also teine Religion geben und alle Gottesverehrung würde Idololatrie sein" 1).

Hier nimmt Kant zum Gottesbegriffe dieselbe Stellung ein wie in der "Aritik der reinen Bernunft" zum Weltbegriffe. Nicht das Weltbild erzeugen wir durch unsere Erkenntnissormen, sondern die Welt selbst, so macht sich hier der Mensch nicht ein Bild von Gott, sondern ihn selbst; wie dort die Kategorieen die konstituierenden

<sup>1) 28.</sup> VI, S. 268\*.

Rormen sind, so hier die moralischen Begriffe; beide bilden in ihrer "Reinigkeit" den Prodierstein für alles, was von außen kommt; der Gott, den sich der Mensch macht, ist um so vollkommener, mit je reineren Moralbegriffen, d. i. in jemehr autonomistischem Geiste ihn der Mensch konstruiert.

Darum sind auch Pflichten gegen Gott lediglich Pflichten gegen ein Gebilde von uns, also Pflichten gegen uns. In der "Metaphysik der Sitten" sagt Kant von den Religionspflichten: "Wir haben hierbei nicht ein gegebenes Wesen vor uns, gegen welches uns Berpflichtungen oblägen; denn da müßte dessen Wirk-lichteit allererst durch Erfahrung bewiesen (oder offenbart) sein").

3. Es ist tonsequent, wenn Rant bas Gebet als die Anrede an ein fingiertes Befen als eine Art Beifterseberei anfieht. Er fagt barüber in ber "Religion innerhalb ber Grenzen ber blogen Bernunft": "Das Beten als ein innerer formlicher Gottesbienft und barum als Gnabenmittel gedacht, ift ein abergläubischer Wahn (ein Fetischmachen) ... Ein berglicher Bunfch, Gott in allem unserem Thun und Laffen wohlgefällig zu fein, d. i. alle unfere Sandlungen begleitende Gefinnung, als ob fie im Dienfte Gottes geschehen, ju betreiben, ift ber Geift bes Gebets, ber "ohne Unterlag" in uns stattfinden kann und soll . . . (Anm.:) In jenem Wunsch, als dem Beifte bes Gebets, fucht ber Menich nur auf fich felbft (gur Belebung seiner Gefinnungen vermittelft der Idee von Gott), in diesen aber, ba er sich burch Worte, mithin äußerlich erklärt, auf Gott gu wirten. Im ersteren Sinne tann ein Bebet mit voller Aufrichtigkeit ftattfinden, wenngleich der Menich fich nicht anmaßt, felbft bas Dafein Bottes als völlig gewiß beteuern zu tonnen; in der zweiten Form der Anrede nimmt er diesen bochften Begenftand als perfonlich gegenwärtig an, oder ftellt fich wenigstens (felbft innerlich) fo, als ob er von feiner Begenwart überführt fei, in der Meinung, daß, wenn es auch nicht so ware, es wenigstens nicht

<sup>1) 28.</sup> VII, S. 211.

icaben, vielmehr ibm Gunft verschaffen tonnte; mithin tann in dem letteren (buchftäblichen) Gebet die Aufrichtigkeit nicht so vollkommen angetroffen werben, wie im ersteren (bem blogen Beifte besselben). -Die Bahrheit ber letteren Anmerkung wird ein Jeber bestütigt finden, wenn er sich einen frommen und gutmeinenden, übrigens aber in Ansehung solcher gereinigten Religionsbegriffe eingeschräntten Menschen bentt, ben ein Anderer, ich will nicht sagen, im lauten Beten, fondern auch nur in ber biefes anzeigenden Beberbung überraschte. Man wirb, ohne daß ich es sage, von selbst erwarten, bak iener darüber in Bermirrung ober Berlegenheit, gleich als über einen Buftand, beffen er fich ju ichamen habe, geraten Warum das aber? Daß ein Mensch mit sich selbst merbe. laut rebend betroffen wird, bringt ihn vorderhand in den Berbacht, daß er eine Heine Anwandlung von Bahnfinn habe; und ebenso beurteilt man ihn (nicht gang mit Unrecht), wenn man ihn, ba er allein ift, auf einer Beschäftigung ober Beberdung betrifft, die nur haben tann, welcher Jemand außer sich vor Augen hat, mas boch in dem angegebenen Beispiele der Fall nicht ift" 1).

Noch stärker sagt er in einem für seinen Berehrer Kiesewetter niedergeschriebenen Aussage aus der Zeit von 1788 bis 1791, der zugleich das Berhältnis von Beweis und Postulat klarstellt: "Bei dem Gebete ist Heuchelei, denn der Mensch mag nun laut beten oder seine Ideeen innerlich in Worte auslösen, so stellt er sich die Gottheit als etwas vor, das den Sinnen gegeben werden kann, da sie doch bloß ein Prinzip ist, das seine Bernunft ihn anzunehmen zwingt. Das Dasein einer Gottheit ist nicht bewiesen, sondern es wird postuliert und es kann bloß dazu dienen, wozu die Bernunft gezwungen war, es zu postulieren. Denkt nun ein Mensch: Wenn ich zu Gott bete, so kann mir dies auf keinen Fall schaden; denn ist er nicht, nun gut, so habe ich des Guten zu viel gethan; ist er aber, so wird es mir nützen: so ist diese Prosopopoeia Heuchelei, indem beim Gebete vorausgesest werden muß, daß derjenige,

<sup>1) 28.</sup> VI, S. 294.

ber es verrichtet, gewiß überzeugt ift, daß Gott existiert. Daher kommt es auch, daß derjenige, welcher schon große Fortschritte im Suten gemacht hat, aushört zu beten, denn Redlichkeit gehört zu seinen ersten Maximen; — ferner daß diejenigen, welche man beten findet, sich schämen. In den öffentlichen Borträgen an das Bolk kann und muß das Gebet beibehalten werden, weil es wirklich rhetorisch von großer Wirkung sein und einen großen Eindruck machen kann und man überdies in den Borträgen an das Bolk zu ihrer Sinnlichkeit sprechen und sich zu ihnen soviel wie möglich herablassen muß").

Die ganze Hoffart, Berlogenheit und Heuchelei der Auftlärer spricht aus diesen Worten, die zugleich ein grelles Schlaglicht auf die Ursachen der sozialen Dekomposition des protestantischen Deutschlands werfen. Die "Diener am Worte", die in Kants Geiste beten, sind nicht ausgestorben, aber das Bolt beansprucht ihre Herablassung nicht mehr, es "hat schon große Fortschritte im Guten gemacht", d. h. jeder nimmt die Autonomie für sich in Anspruch und zieht dabei die ofsenkundigen Zerstörer der Religion den Virtuosen des Betens vor.

4. Der unwürdigen Auffassung des Gebetes bei Kant als einer Aufführung vor der Gemeinde entspricht die der Religion überhaupt als eines Rostüms oder einer Maske, das man
nach äußeren Rücksichten wechseln dürse. Kant spricht in dem
"Streit der Fakultäten" von der Annäherung der Konfessionen und
erwartet, daß "die Zeit unter Begünstigung der Regierung nach
und nach die Förmlichkeiten des Glaubens (der freilich alsdann nicht
ein Glaube sein muß, Sott sich durch etwas anderes als durch
reine moralische Gesinnung günstig zu machen oder zu versöhnen)
der Würde ihres Zweckes, nämlich der Religion selbst näher bringen
werde". "Selbst in Ansehung der Juden", heißt es weiter, "ist
dieses ohne die Träumerei einer allgemeinen Judenbekehrung (zum
Christentum als einem messianischen Glauben) möglich, wenn unter

<sup>1) 23.</sup> IV, S. 505.

ihnen, wie jest geschieht, geläuterte Religionsbegriffe erwachen und das Rleid des nunmehr zu nichts dienenden, vielmehr alle mabre Religionsgefinnung verbrangenden alten Rultus abwerfen. Da fie nun fo lange bas Rleid ohne Mann (Rirche ohne Religion) gehabt haben, gleichwohl ber Mann ohne Rleid (Religion ohne Rirche) auch nicht gut verwahrt ift, fie alfo gewiffe Formlichteiten einer Rirde, bie bem Endawed ihrer Lage am angemeffenften mare, bedürfen, fo tann man ben Gedanken eines fehr guten Ropfes Diefer Nation Bendavids, die Religion Jesu (vermutlich mit ihrem Behitel, dem Evangelium) öffentlich anzunehmen, nicht allein für sehr glücklich, sondern auch für den einzigen Borschlag halten, deffen Ausführung biefes Bolt, auch ohne fich mit anderen in Glaubenssachen zu vermischen, balb als ein gelehrtes, wohlgesittetes und aller Rechte bes burgerlichen Zuftandes fähiges Bolt, deffen Glaube auch von der Regierung fanttioniert werden tonnte, bemerklich machen wurde; wobei freilich ihm die Schriftauslegung (ber Thorah und des Ebangeliums) freigelaffen werden mußte, um die Art, wie Jefus, als Jude zu Juden, von der Art, wie er als moralischer Lehrer zu Menschen überhaupt rebete, zu unterscheiben 1)."

Die Juden sollen also den wertlosen Lappen des Christentums umhängen, mit dem Borbehalte, dessen Lehre zu fassen, wie es ihnen gut dünkt; im Grunde ist dies eine konsequente Folgerung der Lehre don der "Freiheit im Svangelium", die eben auch auf die Juden ausgedehnt werden kann. Aber schon vor dem plumpesten Maßstade sittlicher Kritik, dem kategorischen Imperativ, kann eine solche Gesinnung nicht bestehen, denn man muß fragen: Wenn jedermann in einen Berband eintreten dürfte, mit dem Borbehalte, dessen Statuten nicht nach dem Sinne seiner Mitglieder, sondern nach seinem Geschmacke auszulegen, wie würde dann noch irgend ein Berband möglich sein? Daß eine Konversion "zu dem der jetzigen Lage angemessensen Endzweck" eine Schändlichkeit ist, bringt Kant nicht in Anschlag, da ihm der Tausch von Religions-

<sup>1) 23.</sup> VII, S. 369 f.

494 Abschnitt XV. Die Subjektiv. des Idealen durch Kants Autonomismus. meinungen bei der Wertlosigkeit dieser als etwas ganz Irrelevantes erscheint.

Man muß zur Ehre ber damaligen Juben fagen, daß fie ihr Bekenntnis nicht fo erniedrigten, wie Rant bas, in dem er aufgewachsen war. Moses Mendelssohn, bet boch auch "geläuterte Religionsbegriffe" hatte, lehnte ben Übertritt jum Chriftentum ab, weil es "die verworfenfte Niebertrachtigteit" mare, ohne innere Überzeugung biefen Schritt zu thun. Er fagt von feiner Überzeugung: "Da fie mich in dem bestärtte, was meiner Bäter ift, fo konnte ich meinen Weg in Stille fortwandeln." Er faßt das Judentum rein beiftisch, erkennt aber feinen Gegensat gegen bas Neue Testament, bei bem fich "ber natürliche Sinn auf die Seite ber Athanasier lege", in dem also die Trinitätslehre ausgesprochen sei. Die Partei ber aufgeklärten Chriften fann ihn aber auch nicht loden, weil sie ihm "mehr zum Judentum als zur wirklich herrschenden driftlichen Religion zu gehören" icheint: "Bon welcher Seite ich biefe Blaubenslehre betrachte, fo ftimmt sie mit ben wesentlichen Artikeln des Judentums weit mehr überein, als mit den Grundwahrheiten des driftlichen Glaubens, wie fie in den mehrften Schriften und Schulen öffentlich gelehrt werben" 1). — Die Worte des Juden entsprechen ber Wahrheit und find beschämend für die Auftlarer, die er mit Grunde einladen tann, Juden zu werden, und vernichtend für den kantischen Chnismus. — So wenig wie an Gott glaubte Rant an die Unsterblichkeit der Seele. Auf die Frage Laharpes, was er davon halte, gab er zuerst keine Antwort, und als fie wiederholt wurde, meinte er: "Biel Staat barf man bamit nicht machen" 2).

So sind die Ibeeen in keiner Weise durch die Postulate rehabilitiert; die praktische Bernunft führt keinen Schritt weiter als die theoretische, auch sie bringt es nur zu Fiktionen, die allenfalls Berwendbarkeit besitzen, aber auch nicht für die Borgeschrittenen, sondern

<sup>1)</sup> Schreiben an Lavater, M. Mendelss., W. III, S. 4. — 2) H. Hettner, Litteraturgeschichte bes XVIII. Jahrhunderts III, 2, S. 29.

nur für folde, "die in Unsehung gereinigter Religionsbegriffe eingefdrantt find"; folden werden bie Boftulate als Bettelgrofden und noch bagu falfden Geprages, hingeworfen. Dies ift es, mas ben tantischen Atheismus fo viel widerwärtiger macht, als es etwa ber unverlarvte humesche ift. Die Stepfis beseitigt den Gottesbegriff und läßt ibn auf fich beruben, die Bernunfttritit eradiziert ihn vollständig, aber beschwört ihn als Gespenst wieder berauf und treibt mit ihrem Gottmachen eine frevelhaftere Theurgie, als es bie bes Beidentums gewesen war. Wenn Rant vorgiebt, bas eingebildete Wiffen bon ben boberen Dingen aufzuheben, um für das Glauben Raum zu gewinnen, so erinnert dies an die Fabel von dem Storpion, den ein Hirt gefangen hatte und der um Schonung bat, weil man aus ihm die Arzenei gegen den Storpionsbig bereite; die Antwort war: Du Gewürm, biffest Du nicht, so Wollte es nun Rant vor anderen brauchte man teine Arzenei. oder vor fich selbst verbetgen, die Thatsache, daß Gott in seinem Syfteme keinen Plat hat, läßt sich nicht verhullen, weil biefer Plat burch ben Menichen ausgefüllt ift. Satte Rant auch bie tranfzendentale Dialettit nicht gefdrieben, fo genügte, was er von ben Rategorieen und dem tategorischen Imperativ gelehrt, um Gott völlig überflüsfig zu machen. Mittels jener baut fich ber Mensch Die natürliche Welt, mittels des Imperatios die fittliche; die weltporbilbenden Ibeeen hat er in seinen Ertenntnisformen, bas Befet in seinem Willen; er ift Schöpfer und Besetzgeber, die Quelle des Wahren und Buten: das Gefcopf ift an die Stelle bes Scopfers getreten.

5. Die Berkummerung der religiösen Borstellungen, welche Kants Autonomismus mit sich brachte, schließt nicht aus, daß bei ihm auch gnoftisch-manichaische Wahnvorstellungen umtreiben, Berirrungen, die gemeinhin nur aus einer regen Phantasie ihre Rahrung saugen, und es wiederholt sich bei ihm die Erscheinung, welche die alten Haresseen ausweisen, bei denen sich dürrer Rationalismus und ausschweisende Phantastik öfter die Hand reichen.). Für Kant

<sup>1) 28</sup>b. II, §. 60, 3.

bildete ben Ranal für diese Irrtumer ber Bietismus, ber icon in seiner Schulzeit Einfluß auf ihn gewann, da ber Rettor bes Collegium Fredericianum, Franz Albert Schult, diefer Richtung anhing, und ebenso in seiner Studienzeit, mahrend beren er Schüler des Mathematiters und Philosophen Martin Anugen war, welcher eine pietiftische Sette gründete 1). Der Bietismus wirtte auf Rant teils abstokend, teils positiv. Die Reaktion gegen die pietiftischen Überreizungen bes Gefühls trieb ihn dem Rationalismus ju; in ben Außerungen über die "furchtbare Majestät Gottes und ber Ewigkeit"2) und "ben furchtbaren Borftellungen von einer ber Macht, Die ein ber echten Sittlichkeit entgegengesetzes Spftem ber Sitten ergeben muffen" 3), boren wir ben ber Bietiftenschule entlaufenen Rationalisten; auch sein Schweigen von ber ftrafenden Gerechtigkeit Gottes wird seinen Grund in der Übertreibung haben, mit der dem Anaben davon gesprochen wurde, was ihm diese Bebanken für alle Zeit verleidete. Der Bietismus bot aber zugleich der werdenden autonomistischen Dentrichtung Rants Nahrung, indem er die von der Glaubensneuerung begonnene faliche Berinnerlichung bis in die außersten Ronsequengen fortführt und bamit den letten Reft einer Blaubenssubftang und eines göttlichen Rechtes subjektibiert. Die Sette Anugens nannte fic "Gewiffener", weil fie nur bas Bewiffen gelten ließ; es fei die dem Menschen angeborene Bibel; vom Dasein Gottes und der Unfterblichkeit sprachen fie fteptisch, den Wert bes Menschen setzten fie in bas tugendhafte Leben, die Kirche erflarten fie für verderbt und reif jur Beseitigung. Gine Zuschrift, in ber auf die Übereinstimmung diefer Lehren mit benen Rants bingewiesen murbe, nahm Rant billigend auf 4).

Die Leere, welche dieser Subjektivismus schuf, rief die Phantasie und die wilde Mystik zu ihrer Ausfüllung herbei. In der Aufklärungszeit spukt die Seelenwanderungslehre, und Kants Ansicht von dem "Progressus zur Heiligkeit", der sich im Fortleben vollziehen

<sup>1)</sup> Bgl. Benno Erdmann, Martin Knugen und seine Zeit, 1876. — 2) W. V, S. 153. — 3) W. IV, S. 291. — 4) Erdmann, Grundriß II<sup>2</sup>, S. 354; Kant, W. VII, S. 386 f.

foll, grenzt nabe baran. In ber Abhandlung: "Über bas rabitale Bofe in ber menfolichen Ratur", welche die "Religion innerbalb der blogen Bernunft" eröffnet, treibt Rant gang im Kahrmaffer bes Manichaismus. Ausgehend von dem an fich richtigen Gedanken, daß das Bose nicht in dem Sinnlichsein liege und in einem Naturtriebe wurzele, kommt er zu der Annahme von deffen intellegiblen Ursprung; es tomme aus einem Sange zur Umtehrung ber fittlichen Ordnung, der die Form einer Maxime annehme; dieser Sang liege in der freien Willfür und fei rabifal, weil er alle Maximen verderbe. Diese Maxime bes Bosen zeichne fich ber Mensch nicht in ber Reit vor, sondern durch eine intellegible That; sie ist das peccatum orgininarium, die Quelle aller empirisch erkennbaren bosen Thaten, peccata derivativa. Dieser Sachberhalt wird durch die biblische Erzählung vom Sündenfall spmbolisiert. Die Abwendung vom Bosen geschieht ebenfalls burch einen intellegiblen Att, der als eine Revolution ber Denkart ober Wiedergeburt zu Tage tritt 1).

Das sind unerwartete Enthüllungen! Wir waren belehrt worden, daß der autonome Wille die Quelle des Sittengesets ift und gut und boje badurch allererft hergeftellt werben; das Boje tonnten wir in nichts anderem als in jener brobend auftretenden Beteronomie erbliden, welche unsere Freiheit mit furchtbaren Borftellungen ängstet, ba biese zu einem Spfteme ber Sitten, welches ber Moralität gerade entgegengesett mare, die Grundlagen machen Jest erfahren wir, daß der Wille nicht bas Daß bes Buten und Bofen, sonbern baburch gespalten ift. Wir hatten barauf vertraut, bag aus bem Intellegiblen, aus bem ja bie Stimme ber Bflicht ertont, nur lauteres Gutes tommen tonne und jest erfahren wir von einem Begirte des Bofen, den es einschließt. Un welchem . Maßstabe follen wir nun meffen, was aus dem Intellegiblen Bielleicht fommt ber kategorische Imperativ felbst aus tommt? bem bosen Burzelftrang? Und wo bleibt der Progressus zur Beiligkeit, der uns im Fortleben versprochen worden ift? konnte ibm

<sup>1)</sup> B. VI, S. 114—147. — 2) B. IV, S. 291, oben S. 467. Billmann, Gefcichte bes 3bealismus. III.

nicht ein Progressus zur Sündhaftigkeit zur Seite geben? Wie verträgt fich mit bem fanften Fortschreiten zur Bolltommenbeit bie innere Revolution der Wiedergeburt? Underwärts fpricht Rant von ber Auftlärung als ber inneren Besenserneuerung: "Die wichtigfte Revolution in dem Innern bes Menschen ift der Ausgang besfelben aus feiner felbftverschuldeten Unmundigkeit"; ftatt beffen, daß bis dahin andere für ihn bachten und er bloß nachahmte ober am Gangelbande fich leiten ließ, magt er es jest, mit eigenen gugen auf dem Boden der Erfahrung, wenngleich noch wackelnd, fortzuschreiten 1). Ob auch ber Wiedergeborene noch wadelt, sagt Rant nicht: jedenfalls ist seine Revolution viel eruptiver als der Ausgang von der Unmundigkeit. Wenn es aber eine folche, im Intellegiblen fich vollziehende Revolution giebt, find bann nicht intellegible Mittel, fie zu fordern, von Wert? Bielleicht auch bas Gebet, die gottliche Gnade? Rant erklärt Gnadenwirkungen nicht für unmöglich, aber als wollte er seinen eigenen Gedanken entfliehen, fügt er sogleich bei, daß sie tein praktisches Interesse haben, ba wir felbst alles ju unferer Befferung thun follen 2).

Man findet es begreistich, daß sich viele Berehrer Kants über die Berwandlung des Bernunftkritikers in einen Jünger Manis entseten und allerdings ist der Absturz ein jäher. Der Tugendheld, das Sublimat des Pelagianismus der Aufklärung, wird mit dem homo totus malus Luthers zusammengeschweißt; mit dem neuesten Unglauben verfilzt sich ältester Irrglaube; an dem klapperdürren Leibe des Rationalismus sest sich das wilde Fleisch häretischer Phantastit an.

In dem Aufsage: "Bon dem Kampf des guten Prinzips mit dem bosen um die Herrschaft über den Menschen" 3) entrückt uns schon der Titel der lichten Sphäre des autonomen Willens. - Der Selbstherrliche wird zum Schauplat des Kampfes herabgesett! Zwei Prinzipien kämpfen? ein hypostasierender Realismus greift

<sup>1)</sup> Anthropol. §. 57 a. E., W. VII, S. 547. — 2) W. VI, S. 147. — 3) W. VI, S. 151 f.

plat. Ormuzd und Ahriman sind nicht mehr weit. Aber auch Mithra, Phanes, Osiris, Merodach und Puruscha und wie sonst die makrokosmischen Götter heißen, in denen die Menschheit zusammengefaßt gedacht und verehrt wurde, bieten sich an, die Glaubensmufte zu bevölkern, die der Autonomismus geschaffen. Rant belehrt uns, daß die moralisch vollkommene Menscheit als ein Menfc gedacht werden tonne, als von Ewigkeit seiend, als der, durch den und um deffentwillen alles gemacht ift, als Sohn Gottes. Einen Rultus der Menschheit richtet Rant nicht ein, wie bies nach ihm August Comte that, der tonsequenter vorging, vielmehr spielt er, den Gnoftitern folgend, den matrotosmifden Meniden blasphemisch ins Chriftliche hinüber. Es ift bas Reich ber Amede, welches hier in religiöser Abjustierung auftritt, nicht ohne den Autonomismus ernftlicher zu bedrohen, ba hier ber Übermensch über bas Individuum hinausgewachsen erscheint und ausbrücklich erklart wird, daß wir die Idee der vollkommenen Menscheit nicht gemacht haben, sondern fie zu uns herabgeftiegen ift. Da wir uns unsern Gott machen, so hat dieser Menschheitsmenfc vor ihm eine unabhängige Realität voraus, gang ähnlich wie in ben beibnischen Religionen ber angebetete Brotoplaft auch alle Botter in Schatten ftellte. Daß eine nicht von uns gemachte Idee alle Bernunft und Natur übersteigt. alfo ein Bunber mare, gieht Rant nicht in Betracht, vielmehr tehrt er nach feiner gnoftischen Obpffee wieder bei bem ihm vertrauteren Sume ein und ichließt mit einer Polemit gegen die Bunder, die prattisch wertlos seien, da ein auf sie gestützter Glaube unmoralisch mare.

In den Aufsätzen: "Die Gründung eines Reiches Gottes auf Erden" und "Bon Religion und Pfaffentum" befindet er sich wieder in seinem Elemente. In dem erstgenannten wird auf Grund der Kategorieentasel die solange gesuchte wahre Kirche nun endgültig konstruiert, wobei das bose Prinzip und der makrokosmische Mensch schon wieder vergessen sind. In dem Letzten Aufsatze wird "das Statutarische", d. i. Positive der Religion als Umhüllung ihres moralischen Kerns für alle Zeit beseitigt; der catholicismus

hierarchicus durch den catholicismus rationalis ersetzt, der aufgeklärte Autonomismus tritt wieder in sein Recht, die düsteren Bilder liegen hinter uns.

6. Die Zurudführung der Ibeeen als Boftulate murbe von ben meisten Zeitgenossen nicht als bas erkannt, mas sie ift: ein Sheinmanover und fophistifches Blendwert, fonbern ernft genommen und fie trug gur Ginburgerung ber tantischen Moral bas meifte bei. Die beutschen Auftlarer unterscheiben fich bon ben englischen durch das Festhalten an dem, wenn auch entleerten Gottesbegriffe und an der Lehre von der Freiheit und Unsterblichkeit; ben Determinismus und einen in ber Auflösung ber Seele fcwelgenden Materialismus suchte man sich fernzuhalten, nicht ohne das unbehagliche Gefühl, wirklicher Schutwehren bagegen zu entbehren. Dem Determinismus ift nur ju entgeben burch Anerkennung eines ber Reize mächtigen Willens, ber von einem der Eindrude machtigen Berstande informiert wird und nur die Lehre vom intellectus agens giebt bafür den Fußpuntt 1). Diefe Lehre mar verloren gegangen und nicht ersett worden; Leibnig' Lehre war, wenn er es auch nicht Wort haben wollte, beterminiftisch. Den Damm gegen ben Materialismus gewährt nur der Formbegriff und diesen hatte Descartes aus ber Physit beseitigt, Leibnig nicht in ber rechten Beise hergeftellt; er hatte wohl die Unzerftorbarkeit ber Monade gelehrt, aber in seinem Drange, überall Bervolltommnung ju feben, nicht ausgeschloffen, daß die Menschenfeele einmal eine "fchlafende Monade" ber Materie gemesen sein könnte, eine febr fragwürdige Stupe bes Unsterblichkeitsglaubens 2). Da trat nun der schärffte Rritiker, vor bem fein Scheinwiffen Stand balt, mit ber Berficherung auf, baß bie angefochtenen Sate unfer gesicherter Besit feien; ber Denter, welcher steptischer war als hume, naturtundiger als die Materialiften, gab ben Deutschen gurud, mas man ihnen zu rauben brobte.

Daß er jene Lehren nicht als Gegenstände der Bernunfterkenntnis gelten ließ, wurde nicht als Mangel empfunden; das

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 35, 7; II, §. 73, 4. — 2) Oben §. 95, 5.

Zauberwort "reiner Bernunftglaube" schlug alle Bedenken nieder; es klang den Zeitgenossen wie Musik: "rein", also frei vom positiven Slemente der Religion, "vernünftig", also durch selbsteigenes Denken erreichdar, und doch "Glaube", ein so schön klingendes Wort, das den Zweisel bannt und wohlthuende Gewisheit giebt. Daß der Glaube zu seinem Inhalte Dogmen hat, war manchem noch in Erinnerung geblieben, aber auch solche waren nun gewonnen: jene drei Lehrpunkte sind ja Dogmen der praktischen Bernunft, wie die alten Dogmen über die erkennende Bernunft hinausgehend und doch gesichert und ohne die unbequemen Ansprüche, welche die alten Dogmen gestellt hatten. Für das alles war man Kant zu dem höchsten Danke verpslichtet.

Und der Baum felbft, der folde Früchte trug! Das Rernholz des tategorischen Imperativs gegenüber dem Reifig des Eudämonismus! "Die Glüdseligteitslehre", fagt Berbart im Rudblid auf eigene Jugendeindrude, "ließ ben, welcher nicht mablen tann, in feiner Unichluffigkeit fteben; fie trieb nicht zur Entscheidung; nun bedarf aber der gewöhnliche Mensch gerade in diesem Buntte der Autorität; er bedarf einer Lehre, Die ein Machtwort fpreche und ihm fage: Du follst mablen! Du follst so und nicht anders mablen! Je rudsichtsloser dieser kategorische Imperativ ausgesprochen wird . . . um besto hoher achtet ber Menfch sich felbst in dem Gefühle einer selbsterrungenen Freiheit, die ihm unverlierbar scheint, weil sie rein innerlich ift . . . Diese Anficht gewährte Rant; Diese Gefinnung ergriff viele ber befferen Menschen 1)." - Diese befferen Menschen legten eben in Rants Lehre hinein, mas fie fich aus einer befferen Beit gerettet hatten, wozu fie einzelne Phrasen berselben, aber nicht beren Beift berechtigte. Bon Autorität weiß Rant nichts, von einem Wählen ebensowenig und erft recht nichts von einer Anweisung, wie ju mählen ift, benn die Berweifung auf das Allgemeine ift eine leere Ausflucht; von einer Freiheit weiß er allerdings und von bem rein innerlichen Abspielen bes gangen Progesses auch; ber erhöhten

<sup>1) 28.</sup> herausgeg. von hartenstein XII, S. 462.

Selbstthätigkeit schob man stillschweigend ben moralischen Inhalt, ben Kant exstirpiert, unter, ein Ethos, eine Güter- und Pflichten-welt, die doch der Autonomismus höhnend zu den Toten ge-worfen hatte.

Welch seltsamen Selbsttäuschungen man sich hingab, tann ein Ausspruch eines Moraliften ber berbartischen Schule zeigen: "Nach langer Berdumpfung durchzitterte die Gemüter der frische Sauch einer sittlichen Begeifterung und die unbeftechliche Strenge, mit welcher Rant die Forberungen bes Sittengesetes gegenüber allen Schlangenwindungen ber Selbstfucht, ber Gemeinheit, ber inneren Unehrlichkeit in schlichter und klarer Sprace geltend machte, wedte sittliche Bewußtsein bes Zeitalters und bot ber Befinnung einen Haltepunkt bar" 1). So wenig Rants Sprache ichlicht und tlar ift, so wenig tritt seine Sittenlehre ber Selbstsucht entgegen, Die vielmehr in ihr recht eigentlich in Schlangenwindungen gur Selbftvergötterung aufflimmt; an Stelle bes gemeinen Egoismus fest fie einen tranfgendentalen, bei bem bas Selbst nicht verstohlen seinen Eingebungen folgt, sondern diese als Gesetze proflamiert, nicht aut und bofe umfcbleicht, fondern ju feinen Beuteftuden macht; wenn Rants Sophistit mit ber Unehrlichkeit bes Dentens bei ben Gubamonisten in Gegensatz gestellt wird, so tann nur die Sarmlofigkeit bes letteren und die zerftorende Gewalt der ersteren ans Licht treten. Bon einem fittlichen Saltepuntte tann bei Rants Moral barum teine Rebe fein, weil fie ben Menschen auf fich allein verweift, während man Halt an einem Anderen findet; der kantische Tugendbeld gleicht einem Schiffe, welches feinen Anter nicht in den Grund, sondern in seinen Rielraum auswirft. Kant sagt seinen Zeitgenoffen in rigorosem Tone, was ihr selbstgefälliger Sinn mit Freuden borte; ein Wort, bas imponiert und doch zugleich schmeichelt, kann ber bentbar beften Aufnahme gewiß fein; es giebt nichts Wirtfameres, als den Leuten im Tone Catos zu fagen: Gehorcht, das Gebieten steht ja bei euch. Tropdem erklärten sich nicht wenige Stimmen

<sup>1)</sup> hartenftein, Grundbegriffe ber ethijden Wiffenfcaft 1844, C. 65.

gegen die Reumoral; wir werden von Hamann, Herder, Jacobi, Stolberg alsbald zu berichten haben. Schon zu Kants Lebzeiten konnte der Göttinger Polyhistor Meiners schreiben: "Die meisten und größten Schriftsteller unserer Nation haben sich gegen die kritische Philosophie erklärt; unter den Gelehrten, die weder eigentliche Philosophen, noch auch Nationalschriftsteller sind, machen die Anhänger der kritischen Philosophie ein kleines leicht aufzuzählendes Häusein").

Es mag sein, daß sich noch einzelne Freiheitskämpfer von 1813 für den kategorischen Imperativ erwärmten, aber dann geschah es, weil von ihrer eigenen hohen Gesinnung ein Reslex auf dieses Produkt einer Aftermoral siel, welcher Gott, König und Baterland als durchaus heteronome Willensbestimmungen gelten, die von einer Hingebung nichts weiß, weil sie gar kein hin und noch weniger ein Sichgeben kennt. Der Einfall, Kant als echten deutschen Philosophen zu preisen, ist völlig abgeschmackt: Kant ist Rosmopolit, folgt den Engländern, begeistert sich für Rousseau, schwärmt für die französische Revolution und bekämpst Leibniz' Lehre, die dem deutschen Namen Ehre gemacht hatte; zu der deutschen Treue steht Kants grundstürzende Sophistik im vollen Gegensaße.

<sup>1)</sup> Allgemeine fritische Geschichte ber alteren und neueren Cthit, 1800, Borrede.

## Der unwiffenschaftliche Charafter von Rants Philosophieren.

1. Der konventionelle Respekt vor Kant läßt die Frage gar nicht aufkommen, ob denn sein kritisches Unternehmen, welches die Philosophie und die gesamte Wissenschaft auf eine neue Basis stellen will, selbst auch nur den elementarsten Regeln eines wissenschaftlichen Verfahrens entspricht, und ebensowenig wird die andere Frage ernstlich untersucht, ob denn die Wissenschaft auf der neuen Basis stehen könne.

In einem Punkte räumt man einen Mangel von Kants Methode ein: ihr fehlt jedes geschichtliche Moment; ihr Urheber hat ungenügende historische Kenntnisse und springt mit den älteren Systemen in willkürlichster Weise um. Schelling bemerkt darüber: "Es läßt sich historisch beweisen, daß Kant die Philosophie in ihren großen und allgemeinen Formen selbst nicht studiert hat, daß ihm Platon und Spinoza, Leibniz selbst nie anders als durch das Medium einer vor etwa fünfzig Jahren auf Deutschlands Universitäten gangbaren, sich durch Mittelglieder von Wolff herschreibenden Schulmetaphysik bekannt waren".). Herbart rügt eine Äußerung Rants, welche dahin geht, "die Philosophen des Altertums sähen alle Form der Natur als zufällig, die Materie aber als ursprünglich und notwendig an", mit den Worten: "Zene Stelle würde Gegenstand eines lauten Tadels geworden sein, wenn die Zeitgenossen Kants die Alten besser als er gekannt hätten".)

<sup>1)</sup> Berte, Abteil. I, Bb. V, S. 181. — 2) Metaph. I, §. 39, Anm. Berte, herausgegeben von hartenftein III, S. 130.

Ein neuerer Philosoph sagt über denselben Gegenstand: "Bei der Beurteilung Kants hat man sich zu vergegenwärtigen, daß er in einem durchaus unhistorischen Zeitalter lebte, welches alles aus sich und seiner Bernunft herausspinnen wollte und die Leistungen früherer Spochen weit unterschäfte. Die Folge davon ist ein für uns auffälliger Mangel an philosophie-historischer Bildung, wie er heute das Kennzeichen des Dilettantismus ausmacht, damals aber von allen Fachleuten geteilt wurde ... Nichts deutet darauf hin, daß Kant versuch habe, griechische Philosophen aus erster Hand tennen zu lernen ... von der ganzen Philosophie des Mittelalters und der Resormationszeit hatte er teine Ahnung ... Höchst auffällig sind seine gründlichen Mißverständnisse der Absüchten selbst bei solchen Autoren, denen er eine genauere Beachtung geschentt hatte" 1).

Man ift berechtigt, Rants Mangel an Verftandnis für die Beschichte jum Teil ber Beit, in der er lebte, auf Rechnung ju setzen. Er magte es selbst, die Fachgenoffen beshalb zu tadeln: "Siftorifch unwiffend find gemeiniglich Bernunftlehrer" 2) und er richtete seine geographischen Borlefungen barauf ein, um dem Mangel abzuhelfen, daß die Jugend "vernünfteln lernt, ohne genugsam historische Renntnisse zu besitzen" 3). An Belesenheit, zumal in den Engländern, aber auch in den alten Rlaffitern, mag er manchem Rachgenoffen überlegen gewesen sein, aber er ist boch in boberem Grade unhistorisch, als die übrigen Auftlarer. Soweit sich diese an Wolff und Leibniz anlehnten, blieben sie mit dem geschichtlich=philo= fobbifden Wiffen in einigem Kontatte, ben Rant burch feinen Bruch mit diesen Philosophen verlor. In der vortritischen Periode giebt er noch etwas auf die philosophische Tradition, wie er benn die Unterscheidung von noumenon und phaenomenon ein hochangesehenes und sehr altes Lehrstück nennt; als ihn aber ber furor criticus ergriffen, ertlärte er: "Man tann und muß alle bisher

<sup>1)</sup> E. v. Hartmann, Kants Erkenntnistheorie und Metaphyfit 1894, S. 1. — 2) W. VIII, S. 45. — 8) W. II, S. 320.

gemachten Berfuche, eine Metabhpfit bogmatisch zu Stanbe gu bringen, als ungefchehen anfeben"1). Die Bergangenbeit auszuftreichen, mar der Auftlarungszeit etwas Geläufiges; Rant aber verwirft nicht bloß, sonbern spielt mit ben übertommenen Lehren; er thut gelegentliche Griffe in Dieselben, ja halt sich für beren berufenen Erklärer. Er entnimmt Blaton bie 3beeen mit ber gutigen Bemerkung, es moge biefem babei etwas von der Sonthesis a priori vorgeschwebt haben, und trägt tein Bedenten, sich bas intuitibe Eindringen in ben innerften Sinn ber platonischen Ibeeenlehre jugusprechen. "Ich will mich hier in feine litterarische Untersuchung einlaffen, um ben Sinn auszumachen, ben ber erhabene Philosoph mit seinem Ausbrucke verband; ich merte nur an, bag es gar nichts Ungewöhnliches fei, sowohl im gemeinen Gefprache, als in Schriften, burch die Bergleichung ber Bebanten, welche ein Berfaffer über feinen Begenstand außert, ibn fogar beffer gu berfteben, als er fich verftand, indem er feinen Begriff nicht genugsam bestimmte und dadurch bisweilen seiner eigenen Absicht entgegen redete ober auch bachte 2)." Also nicht, was die Philosophen gesagt haben, lohnt sich tennen zu lernen, sondern nur, mas sie hätten sagen sollen, und dies muß ja der Transzendentalphilosoph, ber an ber Quelle aller Bebankenbilbung fist, am beften kennen. Bier liegen bie Unfange ber begelichen Beichichtstonftruttion.

2. Kant macht nun von seinem Rechte des nachträglichen Besserrerstehens der Philosophen ausgiebigen Gebrauch; er verwendet das historische Material frei nach seinem jedesmaligen Bedürfnisse. Eine Probe davon gab uns die Tabelle der Moralprinzipien, in welcher Spikur gleich neben den christlichen Moralisten seine Stelle erhält. Bei der Darlegung des höchsten Gutes operiert Kant mit den Spikureern und Stoikern, deren Synthese er vollzieht; daß auch Platon vom höchsten Gute gesprochen, daß auch Aristoteles über die Vereinigung von Tugend und Sudämonie einiges beigebracht hat, wird ignoriert. Da er sich die Güterlehre

<sup>1)</sup> B. III, S. 48. — 2) Daj. S. 257.

beiber Denter nicht vergegenwärtigt, geschieht es ja, daß er das höchste Gut herausgreift, aber die Güterwelt auf sich beruhen läßt. In der Antinomieenlehre, wo die Gleichsehung des Unbedingten mit der Summe der Bedingungen gebraucht wird, trägt Kant kein Bedenken, dieselbe den alten Philosophen zuzuschreiben, was nicht einmal bei den monistischen Spstemen zutrifft. Andere alte Philosophen werden bedauert, daß sie Erscheinung und Schein für einerleichielten, "was einem noch unausgebilden Zeitalter wohl zu verzeihen war" 1).

Platon erhält die Anertennung, ein Borläufer der Bernunfttritit gewesen zu fein: "Ihm schwebte ohne Zweifel, obzwar auf eine dunkle Art, die Frage vor, die nur feit kurzem deutlich jur Sprache getommen: Wie sind synthetische Sape a priori möglich? batte er damals auf bas raten konnen, was fich allererft fpaterbin vorgefunden hat, daß es allerdings Anschauungen a priori, aber nicht bes menschlichen Berftandes, sondern finnliche gebe, daß daber alle Begenftande ber Sinne von uns blog Erscheinungen und felbft ihre Formen . . . nicht die der Dinge an sich selbst, sondern (subjective) unserer Sinnlichkeit find . . . fo wurde er die reinen Anichauungen (beren er bedurfte, um fich das synthetische Erkenntnis a priori begreiflich zu machen) nicht im gottlichen Berftande und beffen Borbilbern aller Wefen als selbständiger Objette gesucht und jo zur Schwärmerei bie Radel angestedt haben" 2). - Die platonische Ibeeenlehre, ein verungludter Borftog auf die Synthesis a priori! Der göttliche Berftand als Plathalter für ben menfclichen, ben Platon bei schärferem Nachbenken in seine Rechte einzujegen berufen gewesen mare!

Aristoteles erscheint bei Kant in sehr verschiedener Beleuchtung, je nach der Gelegenheit, bei der er herangezogen wird. In der "Geschichte der reinen Bernunft" heißt es, er habe alle Bernunftserkenntnisse aus der Erfahrung abgeleitet und sei darum das Haupt der Empiristen und neben Lode zu stellen. Aber diese

<sup>1)</sup> Proleg. §. 32, 29. IV, S. 63. - 2) 29. VI, S. 467. Anm.

Saupter gingen nicht einmal folgerichtig vor: "Epikur verfuhr feinerseits viel tonsequenter nach seinem Sensualspftem (benn er ging mit seinen Schluffen niemals über bie Grenze ber Erfahrung hinaus) als Aristoteles und Lode" 1). Anderwärts erfahren wir, baß "bas haupt ber Empiriften" zugleich ber Schöpfer ber Logit, freilich auch ber Ahnherr ber "Subtilitäten" gewesen ift: "Ariftoteles tann als Bater ber Logit angeseben werben. Er trug fie als Organon por und teilte fie in Analytit und Dialettit. Seine Lehre ift febr icholaftisch und geht auf die Entwidelung ber allgemeinften Begriffe, die ber Logit zu Grunde liegen: wovon man indeffen feinen Rugen bat, weil fast alles auf Subtilitäten hinausläuft, außer daß man die Benennung verschiedener Berftandesbandlungen daraus gezogen hat . . . Ariftoteles hat teinen Moment des Berftandes ausgelaffen; wir find barin nur genauer, methobischer, ordentlicher"2). Unter dieser eratten Rorrettur ift die tumultugrische Aufstellung ber Rategorieentafel verstanden 3). Noch mehr ift Aristoteles eingeräumt, wenn er als "Bernunfttunftler" und "Zerglieberer aller Erkenntniffe a priori"4) anerkannt wird, Leiftungen, bie man bei einem Empiriften taum erwarten follte. Freilich "verunglückte feine Bearbeitung beim Fortschreiten", indem er "biefelben Grundfate, die im Sinnlichen gelten (ohne bag er ben gefährlichen Sprung, ben er hier zu thun hatte, bemerkte), auch auf das Übersinnliche ausbehnte" 3). Also wenn Aristoteles die Ertenntnis von der Ericheinung auf bas Wefen vordringen, bas Sinnenbild vom thatigen Berftande intellettuell umformen läßt - Ertenntnisvorgange, von benen er durchweg Rechenschaft giebt, - fo that er einen von ihm felbft unbemertten Sprung! Rants Zurechtweisung tlingt fo, wie wenn man dem Baumeister einer Brude sagte, er bringe nicht in Anschlag, daß zwischen ben beiden Ufern Waffer fließt; Ariftoteles ift ber tlaffifche Brudenbauer zwischen Sinnlichteit und Berftand; er verlangt freilich, daß man ihn verstehe, was wieder unvermeidlich

<sup>1)</sup> B. III, S. 561. — 2) B. VIII, S. 20. — 3) Oben §. 102, 3. — 4) B. VI, S. 469. — 5) Daj. S. 470.

macht, ihn zu studieren; Rant tann nicht einmal die Bruckersche Darftellung zu Rate gezogen, ja burchblättert haben.

Von der christlichen Philosophie weiß Kant bloß, daß "die Scholastiker Aristoteles erläuterten" und "seine Subtilitäten ins Unendliche trieben; man beschäftigte sich mit nichts als lauter Abstraktionen; die scholastische Methode des Afterphilosophierens wurde zur Zeit der Reformation verdrängt und nun gab es Eklektiker in der Philosophie, das ist Selbstdenker, die sich zu keiner Schule bekannten, sondern die Wahrheit suchten und annahmen, wo sie sie sanden").

Die Frage: was ist Wahrheit? nennt aber Kant eine Bezierfrage der Logiker, die "ungereimt ist und unnötige Antworten verlangt", so daß der Fragende und Antwortende "den belachens» werten Anblick gewähren, daß einer (wie die Alten sagten) den Bock melkt, der andere ein Sieb unterhält". Bon einem Kant können wir nichts anderes erwarten, als daß er die Frage, die für die echten Denker den Mittelpunkt ihres Sinnens, Forschens und Lebens bildet, mit einem chnischen Wiße abthut.

So ausgestattet, trat Kant an die Ausgabe heran, die englische und deutsche Philosophie sich wechselseitig berichtigen zu lassen; sie war, ohne Aristoteles zu Rate zu ziehen, unlösdars). Kant hat es sich aber nicht einmal angelegen sein lassen, den großen Denker, mit dem er dabei unmittelbar zu thun hatte, Leibniz, irgend genauer kennen zu lernen; die Methode desselben wurde als "dogmatisch" und "sehlerhast" abgethan: "es liegt darin soviel Täuschendes, daß es wohl nötig ist, das ganze Bersahren zu suspendieren und statt dessen ein anderes, die Methode des kritischen Philosophierens, in Gang zu bringen" 4).

Sine Orientierung in der neueren Philosophie hielt Kant ebenfalls für überflüssig; er kannte Spinoza nur ganz oberflächlich. Hamann erzählt, Kant habe ihm gestanden, Spinoza niemals recht

<sup>1)</sup> B. VIII, S. 31. — 2) B. III, S. 86. — 3) Oben §. 100, 2. — 4) B. VIII, S. 32.

studiert zu haben 1); ein anderes Geständnis geht dahin, er habe aus dessen System niemals einen Sinn ziehen können 2). Als Jacobi den Spinozismus zur Tagesfrage machte, hatte Kant ansangs vor, in die Debatte einzugreisen, konnte sich jedoch, wie er seinem Freunde Kraus eröffnete, ebensowenig Jacobis Auslegung wie den Text Spinozas verständlich machen 3). "Kant hatte wohl keine Ahnung davon, wie nahe der spinoziskische Begriff vom Urwesen, mit dem er so wenig sich zu schaffen machen wollte, in dem von Jacobi ihm beigelegten Sinne dinnen kurzer Frist mit der reinen Vernunft sich zu berühren bestimmt war 4)."

Nirgends zeigt sich der Berfall der philosophischen Bildung in der Zeit von Leibniz bis Kant deutlicher als hier. Leibniz erkennt noch sehr gut die Klippen, die im Spinozismus seinem eigenen Philosophieren drohen und sucht sie zu vermeiden; er kennt Hobbes' extremen Nominalismus und bemüht sich, ihn sich ebenfalls fernzuhalten; er reguliert seine Anschauungen an den aristotelischen, freut sich seiner übereinstimmung mit Platon, Augustinus, den Scholastiken; ein umsichtiger Steuermann, achtet er auf die Risse und Sandbänke, wie auf die Leuchttürme. Kant weiß von seinen Borgängern so gut wie nichts und die Folge ist, daß er auf den Wellen treibt, ein Spielball der Wogen des bewegten Zeitgeistes; der Autonomist ist sich selbst Kompaß, Seelarte und Steuer; die eingebildete Unabhängigkeit ist in Wirklickeit die schmählichste Abhängigkeit.

Es ist mehrfach gerügt worden, daß Kant seine Berater zufällig aufgreift und ihnen kritiklos folgt; Herbart rügt mit Recht, daß er sich von Hume jene Zweisel am Kausalitätsprinzip au schwaßen lasses); ebenso nimmt er von Tetens die Unterscheidung von Sinnlichkeit und Berstand als der stoffliesernden und formgebenden Ertenntniskraft als selbstverständlich an, ohne von der Natur dieser Neuerung eine Ahnung zu haben. — Wenn wir der Scholastis des Mittelalters vorwersen mußten, daß sie die alte Philosophie nur

<sup>1)</sup> Jacobis Werke IV, 3, S. 114. — 2) Das. S. 82. — 3) Das. S. 89. — 4) J. D. Lowe, Die Philosophie Fichtes 1862, S. 281, woher auch die vorher angeführten Stellen entnommen find. — 5) W. VI, S. 283 f.

als Steinbruch für ihre Bauten benutzte 1), so trifft Kant dieser Borwurf in noch weit höherem Maße; jene gingen bei ihrem Steinsbrechen wenigstens bedächtig vor und prüften jede Quader sorgfältig auf ihre Haltbarkeit hin; Kant verfährt hier wie auch sonst tumultuarisch, greift heraus, was er ad hoc braucht, modelt es nach Besarf und wirft weg, was ihm nicht paßt.

3. Mit bem Mangel an geschichtlichem Sinne hangt bei Rant bas Berfehlen bes Berftanbniffes für ben organifden Charafter ber Philosophie gusammen. Beil er nirgend in die Gedankenbildung ber echten Denker wirklich eindrang, entging ibm ber Einblid in bie Berichrantung ber Probleme und bie Berichlingung ber Faben, bon benen nicht beliebig einer aufgegriffen werben barf, wenn ber Reft nicht zu einem unlösbaren Bewirr werben foll. Das Berftandnis bafür hatte er von Leibnig lernen tonnen, welcher Weit - und Scharfblid verband; Rant wandelt aber bier in den Bahnen der Englander, die mit dem turgfichtigen Absteden bes philosophischen Gesichtstreifes ben Anfang gemacht und damit die wiffenschaftliche Behandlung bes Gegenftandes preisgegeben hatten. Sie bilben eine Borftellungsphilosophie aus, indem fie die Ontologie einfach ftreichen, als ob Ertennen und Sein, Subjett und Objett auseinander genommen werden konnten wie ein Steinhaufen. Rant fordert im Grunde auch nur eine Borftellungsphilosophie ju Tage, aber begnügt fich nicht, die ontologischen Bestimmungen beiseit zu laffen, sonbern sucht fie ben erkenntnistheoretischen abzupressen. Seine Bernunftfritik ift eine unausgesette Dighandlung ber Ontologie. Die Engländer geben ihrer turgfichtig gestellten Aufgabe wenigstens bedächtig nach; fie find Pfpchologen und bringen manches gur Bereicherung ber empirischen Seite ber Seelenlehre bei. Rants Borgeben bagegen ift auch eine durchgangige Dighandlung ber Pfnchologie, ba er gar nicht Wort haben will, auf psphologischer Basis zu steben, und diese mit ber größten Willfur nach feinen Bedurfniffen modelt.

<sup>1) §. 86, 5.</sup> 

In dieser Willfür und dem tumultuarischen Borgehen steht er einem Rousseau und den anderen Wortsührern der französischen Revolution weit näher als den phlegmatischen Sngländern. Wie ein Sewaltpolitiker die Parteien zerreibt und sprengt, auf die er sich stützt, weil er sich dies nicht gestehen will, so vernichtet Kant weit mehr seine Unterlagen, als das, wogegen er ankämpft. Wenn ihn Moses Wendelssohn den "Alleszermalmer" nannte, so hat das Wort in diesem Betracht seine Richtigkeit.

Er glaubt, fich einen eigenen neuen Untersuchungs. begirt abzusteden, wenn er bie Frage nach ber Möglichkeit ber spnthetischen Urteile a priori aufwirft? Bang abgeseben von ben Reblichluffen, burch welche er uns barauf hindrangt 1), ift es eine Täuschung, wenn er meint, in bem fo abgezirtelten Gebiete feiner Ontologie und Psychologie zu bedürfen. Er beantwortet jene Frage dahin, daß wir synthetisch a priori erkennen vermöge der ber Erfahrung vorausgebenden Erkenntnisformen, und er geht barauf aus, diefe zu beftimmen, alfo unseren subjektiven Anteil an der Erfahrung ju tonftatieren. Dazu mußte er fich Rechenschaft geben über die ontologischen Bestimmungen, beren er sich babei bedient. Das Ertennen ift eine Thätigkeit, operatio, das erkennende Subjekt wie bas erkannte Objekt sind Wesen, ontia, ohne Objekt giebt es mohl Ertenntnisfähigteit, aber teinen Ertenntnisatt; barum find die "reinen Erkenntnisformen" ein ontologisches Unding; ohne festen und klaren Begriff von Sein und Thatigteit, Boteng und Attus tann nicht ein einziger Schritt auf dem gewählten Boben aethan werben; wie die Bernachlässigung ber Ontologie in dem monftrofen Reftbeftande bes Dinges an fich ju Tage tritt, ift vorher gezeigt worben. - Auch in einem zweiten Betracht ergeben fich ontologische Bestimmungen als unerlägliche Basis. Es foll mein attiver Unteil an ber Ertenntnis bes Dinges untersucht werben; "meine Erkenntnis des Dinges" ift also das Thema; dieser Ausdruck zeigt schon die enge Berschräntung der Anteile von Subjekt und

<sup>1)</sup> Dben &. 102, 1.

Objett; als meine Erkenntnis gebort fie gang und gar mir ju; als Erkenntnis des Dinges drudt fie gar nichts weiter aus als biefes, also ift gang des Dinges. In meiner Ertenntnis des Dinges sind das Ding und ich in einem Dritten eins geworden und die erfte Frage muß auf biefes Binbeglied geben. Rant hatte feine Ahnung, daß fich die Philosophie des Altertums und der Chriftenbeit um diese Frage breht. Jenes Mittlere ift die in meinen Geift aufgenommene Form bes Dinges, wie Aristoteles, Idee bes Dinges. wie Platon, Bahl bes Dinges, wie Pythagoras fagte, beren Aufnahme mit ber Angleichung meines Beiftes an bas Ding gusammen-Erft wenn dies Mittlere flargestellt und das einigende Band pon Subjett und Objett gewonnen ift, tann nach den Anteilen beider an dem Erfenntnisatte gefragt werden. Wer mit diefer Frage anfängt, geht so vor wie jemand, der das Cherecht mit der Unterfuchung über die Sonderrechte von Batte und Gattin eröffnete und bem naturgemäß jeder einhalten murde: Wir muffen doch erft miffen, mas Che und was Recht ift, ehe wir an jene Frage treten; so muffen wir in unserem Falle erft über die Angleichung im Erfennen und den damit zusammenhängenden Begriff der Form flar sein. -Daß die Begriffe a priori und a posteriori, sowie der des Tranfgendentalen ontologischer Besithtand find, ben Rant burch einen Gewaltatt, von dem er teinerlei Rechenschaft giebt, in feine Borftellungsphilosophie binübergieht, ift früher nachgewiesen morden 1).

Wie ontologischer, so glaubt Kant auch psychologischer Grundlagen bei seinem Geschäfte entbehren zu können, und lehnt sogar ab, was ihm die Engländer bieten: "Ein Nachspüren der ersten Bestrebungen unserer Erkenntniskraft, um von einzelnen Wahrnehmungen zu allgemeinen Begriffen zu steigen, hat ohne Zweisel seinen großen Ruten und man hat es dem berühmten Locke zu verdanten, daß er dazu zuerst den Weg eröffnet hat; allein eine Deduktion der reinen Begriffe a priori kommt dadurch niemals zu

<sup>1)</sup> Oben §. 102, 1 u. 2.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

Stande", da es von diesen keine empirische Ableitung geben könne 1). Bon der "empirifden Pfpchologie" fpricht er febr geringichätig; sie sei zur empirischen Raturlehre zu ftellen und aus ber Metaphysit zu verbannen; und "man wird ihr nach bem Schulgebrauch doch noch immer (obzwar nur als Episode) ein Plätchen darin verstatten mussen"2). Da nun die rationale Psychologie der transgendentalen Dialettit als Opfer fällt, so bleibt von diefer gangen Wiffenschaft febr wenig übrig. Dies schließt aber nicht aus, daß Rant unausgesett von ihr, d. h. von aufgerafften und willfürlich bergerichteten Bestimmungen berfelben Gebrauch macht, und herbart tonnte Becht fragen, ob die "Kritik der reinen Bernunft" nicht eigentlich fologie sei, die freilich nicht weniger als die ganze metaphysische Bin fact ju enthalten beansprucht 1). Gin neuerer Pspholog sieht in der Bernagianigung oder Bsphologie nicht, wie man es vielfach hinstellt, eine nebenhergebender, und irrelevante Eigenheit Rants, sondern den Grundschaben seines Brilosophierens und bemerkt weiter: "Die Tendenz zur Ablehnung der psychologischen Untersuchung als Ausgang und Unterlage der Erkenntnish beorie können wir nur als ein Unglud betrachten und das vollstänlige Fehlichlagen ber ,idealiftischen' Philosophie, welche Rant barin folgat, ist die historische Brobe davon"4). Diese Ablehnung, zudem verbunden mit der Ablehnung der Ontologie, ift eben unwiffenschaftlich, ganz abgesehen davon, daß eine Doktrin, die im Grunde Borftellungsphilosophie ift, sich felbft aufhebt, wenn sie nicht mindeftens ihrem verstedten Grundbegriff genug thut, was die Englander doch wenigstens versuchen.

Die Psychologie wird bei Kant zu einer ancilla critices herabgedrückt, die alle Arbeit machen muß und dies nicht einmal nach ihrem besten Wissen und Können, sondern nach den Einfällen einer despotischen Herrin. Mit dem Besitzstande der Seelenlehre wird in gewaltsamer Weise umgesprungen; Seelendermögen werden nach dem

<sup>1)</sup> W. III, S. 108. — 2) Daj. S. 558. — 3) Metaph. I, §. 33, W. III, S. 118. — 4) R. Stumpf, Pjychologie und Ertenntnistheorie, S. 29.

Bedarf des Augenblicks statuiert, mit bombastischen Namen ausgestattet und gelegentlich gegeneinander ins Feld geführt. Herbart sagte wißig, unter Kants Seelendermögen bestehe ein bellum omnium contra omnes. Die Zerreißung der organischen Sinheit der psychischen Atte rügt er mit den Worten: "Erinnert man sich der starten Gegensähe, welche Kant zwischen der Sinnlickeit und dem Berstande, zwischen dem Berstande und der Bernunft, zwischen der theoretischen und der praktischen Bernunft und dem niederen Begehrungsvermögen, endlich zwischen den beiden Arten der Urteilskraft besesstigte, so mag man wohl überslegen, ob jemals ein Philosoph die Einheit unserer Persönlichseit so gewaltsam behandelt, das Fließende unserer Zustände, das Ineinandergreisen aller unserer Vorstellungen, das allmähliche Entstehen der Gedanken so wenig in Betracht gezogen hat" 1).

Die älteren chriftlichen Philosophen hatten die platonische Zusammensetzung der Seele aus einem sinnlichen und geistigen Teile
abgelehnt, weil dadurch die Einheit des Menschen und die Möglichteit der sittlichen Berantwortung in Frage gestellt werde <sup>2</sup>), und
spätere hatten noch lebhafter gegen die Zerreißung des Menschen
durch die averroistische Doktrin protestiert, bei welcher die Moral
gegenstandslos werden müsse<sup>3</sup>), und es waren beide Male ethische
Erwägungen das Ausschlaggebende. Es ist bei Kant diese Zerreißung des Menschenwesens ein Zeichen, daß troß aller Ostentation
mit Pflicht und Tugend die Grundlage seiner Philosophie nicht
ethisch ist; wem es mit dem Sittlichen Ernst ist, der reißt nicht den
betrachtenden und den handelnden Menschen auseinander, so wenig
er die Neigung nach beglückender Thätigkeit austilgt, um die Neigung
zur Selbstherrlichkeit zur Alleinherrscherin zu machen.

Der Punkt, bei dem schon den Zeitgenossen Kants Gewaltthätigkeit gegen das psychische Leben zum Bewußtsein kam, war sein Zurudschieben der Sprache als psychisches Faktum. Besonders

<sup>1)</sup> B. V, S. 248. — 2) Bb. II, §. 56, 5. — 3) Daj. §. 71, 5 a. E., peral. Daj. S. 400 u. oben §. 90, 4, S. 118.

Hamann und Herber haben darüber Treffendes gesagt und auf dieses Bindeglied von Sinn und Geist hingewiesen. Hätte sich Kant die Frage vorgelegt: Wie ist Sprache möglich? so wäre er auf eine der vielen Berschräntungen des a priori und a posteriori gestoßen, welche sein Auseinanderreißen beider Erkenntnisweisen Lügen strasen. Dafür ist er mit einem "Bezeichnungsvermögen, facultas signatrix", gleich bei der Hand.). Was die Gegner des Potenzbegrisses den Scholastistern vorwersen, daß sie, wo gewisse Erscheinungen gegeben sind, ein Vermögen hinzudichten, — ein Vorwurf, der die großen Scholastister durchaus nicht trifft — das liegt bei Kant wirklich vor: in unwissenschaftlicher Weise hat er oft den Weg zur Unterssuchung durch den leeren Gedanken einer der Wirklichkeit voraussegehenden Röglichkeit versperrt.

4. Man bat Rants Rritit ruhmend eine geiftige Scheibefunft genannt 2) und ber Ausbrud ift gutreffenber, als bie Lobredner ibn gemeint haben: Kant arbeitet mit ben Denkinhalten wie mit einem unorganischen Stoffe. Es war dies tonsequent: ba er alle organisierenden Rrafte in den menschlichen Beift fette, fo blieb nur ein Robstoff übrig, der nach Ermeffen getrennt und verbunden werben tonnte. Die Analpsen und Spnthesen Rants haben etwas von den Experimenten des Chemikers, nur daß letterer dabei in die Ratur ber Stoffe einbringt, mabrend ber fritische Experimentator burch die Zersetzung und das Zusammenzwingen seines Materials beffen Natur Gewalt anthut. Zudem achtet ber Chemiter forgfältig auf die Reftbeftande, Die fein Berfahren gurudläßt, mahrend Rant, wie wir faben, fie arg vernachläffigt. Die Ergebniffe feiner demischen Unalpsen find immer zwei binfällige, unselbständige Größen, die nur in ihrer Bufammengehörigkeit Sinn haben und fich barum fuchen, aber, fünftlich voneinander abgesperrt, sich nicht finden tonnen. Derart ift bas Spftem ber reinen Ertenntnisformen und das Ding an fich und ebenso ber inhaltslose Wille und das Reich

<sup>1)</sup> Anthropologie, §. 36, W. VII, S. 506 f. — 2) Bgl. B. III, S. 554.

ber 3mede; aber auch ber erfte Schritt in die Bernunftfritit ift eine berartige Zerspaltung des Untrennbaren: "Wir werden im Berfolg unter Erkenntnis a priori nicht folche verstehen, die von dieser und jener, fondern die ichlechterdings von aller Erfahrung unabhängig find; ihnen find empirische Ertenntniffe ober folde, die nur a posteriori, d. h. durch Erfahrung möglich find, entgegengesett" 1). Diefes: Schlechterdings fährt wie ein Arthieb in den Wipfel der Ertenninis hinein; einem Wipfel tann ja das apriorische, b. i. das Ertennen aus bem Grunde, verglichen werden, benn es machft aus einer Fulle gedanklich verarbeiteter Erfahrungen beraus und überwölbt fie abichließend; bei Rant dagegen ichmebt es frei, ift es "reines Erkennen"; was es erkennen foll, wird nicht gefragt, noch weniger, mas aus dem unreinen Ertennen werden foll und wie fie je wieder vermachsen, wie die Schnittflächen vernarben konnen. Gin Blid in die Befdichte irgend einer Biffenfcaft batte Rant belehren tonnen, wie fich unausgesett empirische Ertenntniffe in apriorische umsetzen: man konstatiert erst eine Thatsache, beobachtet ihre Wiederkehr, forfcht nach beren Bedingungen, findet fie und hat nun eine Erkenntnis a priori von derfelben, notwendig und allgemein, weil man fich bes Wefens ber Sache, bes Grundes bemächtigt hat. So kannte man die Berfinsterungen von Sonne und Mond junachft empirifc; als aber ein heller Ropf, in bem ber thatige Berftand fraftig funktionierte, die Beschattung als Grund der Erfceinung erkannt, also in ihr Wesen eingeblickt hatte, war die empirische Erkenntnis zur notwendigen und allgemeinen erhoben und tonnte man die Berfinfterungen im Boraus bestimmen, also recht eigentlich a priori von ihnen Aussagen machen.

Unverträglich mit wissenschaftlicher Besonnenheit sind auch die Spnthesen, die Deduktionen Kants. Hier schweißt er das Disparateste zusammen, wofür seine Ableitung der Kategorieentafel aus den Urteilsformen, der Ideeen aus den Schlußformen und die Hersstellung der Tabelle der Moralprinzipien die Belege bieten. So

<sup>1) 293.</sup> III, 6. 34.

tann nur jemand verfahren, der das Berständnis dafür verloren hat, daß die Idealien, die Denkinhalte Organismen, zoa, sind und unser Erkennen die ihnen immanente Ordnung aufzusinden, aber nicht zu schaffen hat. Kant machte eben auch hier von seinem Saße Gebrauch, daß sich fortan nicht mehr unsere Begriffe nach den Gegenständen, sondern diese nach jenen zu richten haben, womit an die Stelle der Forschung die willkürliche Kombination, an Stelle der Wissenschaft die Kunst der transzendentalen Technik gesetzt wird.

Eine besondere Art von Synthesen sind bei Kant die Anpassungen von Bestimmungen älterer Systeme an seine Gedankenbildung, eine Parodie des Hausvaters im Gvangelium, der altes und neues aus seinem Borrate vorbringt. Er trägt kein Bedenken, gelegentlich einen intellectus archetypus und ectypus heranzuziehen, mit dem bonum perfectissimum zu operieren, ja selbst das Reich der Zwecke uns als regnum gratiae vorzusühren i), wie er uns auch das sorma dat esse der Scholastiker appliziert. Hür derartiges dient ihm besonders das Einklammern als stilistisches Kunstmittel.

Die Gewaltsamteit von Kants Gedankenbildung ressektiert sich in seiner Sprace. Den Schriften der vorkritischen Periode gebricht es, mag uns auch ihr Stil altväterisch anmuten, doch keineszwegs an Klarheit und gefälliger Diktion; auch in den kritischen sehlt es nicht an manchen treffenden Ausdrücken, wie denn die termini: kategorischer Imperativ und: Reich der Zwecke, richtig verskanden, bezeichnende Ausdrücke für das Sittengesetz und die sittliche Welt sind. Die Wehrzahl der kantischen termini ist dagegen ad hoc gemacht, schwerfällig, dunkel, darock, aber immer noch besser als die dem älteren Wortschafte entnommenen, in fremdartigem Sinne gebrauchten Ausdrücke, die sich Kant durch eine geistige Falschem unzerei aneignet. Bon den Zeitgenossen hat Hamann sein Borgehen in dieser Rücksicht einer vernichtenden Kritik unterzogen:

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 538.

"Es mißbraucht die Metaphysit alle Wortzeichen und Redefiguren unserer empirischen Erkenntnis zu lauter Hieroglyphen und Typen idealistischer Berhältnisse und verarbeitet durch diesen gelehrten Unfug die Biederkeit unserer Sprache in ein so sinnloses, geläusiges, unstetes, unbestimmtes Etwas = x, das nichts als ein windiges Sausen, ein magisches Schattenspiel, höchstens Talisman und Rosentranz eines transzendentalen Aberglaubens an entia rationis, ihre leeren Schläuche und Losung, übrig bleibt."

Bon Rants Argumentationen geben auch feine Berehrer zu, daß fie "teineswegs immer ein barmonisch - organisches Ineinander. jondern häufig ein verworrenes Durcheinander" barftellen, "ein mertwürdig fraus verschlungenes Anauel von Problemen, verfilzte Problemengeflechte, ein Beweisgeftrüpp, ein methodologisches Argumentenlabyrinth"1). Manche Partieen ber "Aritit ber reinen Bernunft", besonders die "Analytit der Grundfage", in der Rant die Rategorieen und die reinen Anschauungen zur Konstituierung der Welt zusammenwirken läßt, ift um nichts beffer als irgend eine spikfindige Quaftionenfolge eines abstrusen Stotiften aus der Berfallzeit ber Bas man ber Scholaftit in ihrer Besamtheit ver-Scholaftit. leumderisch schuld giebt, ift hier wirklich vorhanden: Ringen mit selbfigemachten Schwierigkeiten, Behandeln der Begriffe als Realitäten und zugleich als Spielball bes Scharffinns, Ginzwängen ber Bebanten in das Protruftesbette vorgefaßter Unichauungen, in gefünftelter, dunkler Sprache vorgetragen.

In schneibendem Widerspruche zu Kants wirklichem Verfahren stehen die methodischen Vorschriften, die er der Philosophie und der Wissenschaupt in seiner "transzendentalen Methoden-lehre", dem Schlußabschmitte der "Kritit der reinen Vernunft" giebt"). Er handelt dort von der "Architektonik der reinen Vernunft", bietet aber mehr als eine solche, eine Anweisung, das organische Gestalten der Bernunft zu belauschen und in Gang

<sup>1)</sup> Baihinger, Rommentar 3. Rr. b. r. B. I, S. 448. — 2) 2B. III, S. 548 f.

au seken. Das Spftem erklärt er als "die Einheit der mannigfaltigen Erkenntniffe unter einer Idee, den Bernunftbegriff von der Form eines Bangen". "Der fzientifische Bernunftbegriff enthalt ben 3med und die Form des Bangen"; biefes "ift also gegliedert (articulatio) und nicht gehäuft (coacervatio); es kann zwar innerlich (per intusceptionem), aber nicht äußerlich (per appositionem) madfen, wie ein tierifcher Rorper, beffen Bachstum tein Blied hinzusest, sondern ohne Beranderung ber Proportion ein jedes ju feinen Zweden ftarter und tuchtiger macht". "Die Idee liegt wie ein Reim in der Bernunft, in welchem alle Teile noch sehr eingewidelt und taum ber mitroftopischen Beobachtung fennbar verborgen liegen." Beiter wird von dem Sammeln von Ertenntniffen als Bauzeug gesprochen, bas junachft nur technisch zusammengesett wird, bis es uns möglich ift, " die Idee in hellerem Lichte zu erbliden", benn "bie aufgeftapelten Begriffe" hatten insgefamt "ibr Schema als ben ursprünglichen Reim".

Wenn nur Rant von diesen hellen Ginfichten den einführenden Erorterungen etwas batte zugute tommen laffen! Er batte bann ben organischen Charatter, ben er ben intellegiblen Inhalten ber Wiffenschaft jufpricht, auch ben Begriffen nicht vorenthalten, in benen er ja icon keimhaft vorwirkt. Er hatte bann seine fpnthetischen Urteile a priori als solche erkannt, die nicht wie die analytischen ein auf ber Oberfläche bes Denkinhalts liegendes Brabitat berausgreifen, jondern ein "eingewideltes", wobei der Berftand ähnlich wie das bewaffnete Auge verfährt. Es ware ibm nicht entgangen, daß jeder Begriff die Form eines Ganzen in fic bat, die beffen Proportion bestimmt, und daß wir im Ertennen uns berselben bemächtigten, successib, aber immer bas Schema und ben Reim des Gangen im Auge habend. Dann mare feine Ertenntnislehre ein Seitenftud zu biefer organischen Wiffenschaftslehre geworben und die Rritit ungeschrieben geblieben, benn in ihr Laboratorium hätte er diese lebengebenden Proportionen, Formen und Ibeeen nimmermehr zerren wollen.

Leider ift die "Architettonit der reinen Bernunft" nur ein Aus-

flug in die platonisch-aristotelische Wissenschaftslehre. Der Arititer glaubte, aus dem Garten, auf den Leibniz und selbst Wolff noch ein gewisses Besitzecht hatten, einige Früchte holen zu dürsen, ohne sich zu sagen, daß er dies Recht völlig verwirtt hat. Das Ganze ist lediglich eine jener tantischen Anhassungen, zu groß, um in Klammern gesetzt zu werden, ein Anlehen des Berarmten bei den bessergestellten Borfahren, für die er sonst nur Worte der Berachtung hat.

5. Wie von der Geschichte der Philosophie, so dentt Rant auch von ben hiftorischen Biffenschaften bochft geringschätig. In feiner Schrift: "Streit ber Fakultaten" 1798 fagt er von ber Universitätsverfaffung: "Es war tein übler Ginfall besjenigen, ber guerft ben Bedanten faßte und gur öffentlichen Ausführung borfolug, den gangen Inbegriff ber Gelehrsamteit (eigentlich bie ber gelehrten Ropfe) gleichsam fabritenmäßig burch Berteilung ber Arbeiten zu behandeln" 1). Dem Werte nach find die Ratultäten aber fehr verschieden: "Den Beschäftsleuten ber oberen Fafultaten traut das Bolt Zaubertunfte zu, weil fie mit übernatürlichen Dingen zu thun haben." Die philosophische Fakultät hat ihnen "entgegenzuarbeiten, nicht um ihre Lehrfate zu fturzen, sondern nur der magischen Rraft, die ihnen und ben bamit verbundenen Observangen das Publitum abergläubisch beilegt, ju widersprechen" 2). glaubt, daß der Titel der Fatultätsvorftande: Detan aus der Aftrologie entlehnt sei; von Dechanten, b. i. Dekanen hatte er wohl nie etwas gebort. Der empirisch biftorische Ballaft, mit dem fie sich ju ichleppen haben, erhalt erft durch ben Philosophen Wert. "Dag ein Bott sei, beweift der biblische Theologe daraus, daß er in der Bibel geredet hat, worin diese auch von seiner Natur spricht . . . Dag aber Bott felbst durch die Bibel geredet habe, fann und darf, weil es eine Beschichtsthatsache ift, ber biblifche Theologe als ein folder nicht beweisen, benn das gehört in die philosophische Fatultät 3)."

<sup>1) 28.</sup> VII, S. 833. — 2) Daj. S. 347. — 3) S. 839.

In diefer aber find wieder verschiedene Rangftufen: "Der Mathematiker, ber Naturkundige, der Logiker . . . find doch nur Bernunftfunftler; es giebt aber noch einen Lehrer im 3beal, ber alle diese ansett, fie als Werkzeuge nutt, um die wesentlichen 3wede ber menschlichen Bernunft zu befördern" 1). Gin solcher ift nun teineswegs jeder Philosoph: Die dogmatisch Philosophierenden fteben vielmehr unter jenen Bernunftkunftlern, da fie dies nur jum Scheine find: "Sie find Luftfechter, die sich mit ihrem Schatten berumbalgen; denn sie geben über die Ratur hingus, mo für ihre bogmatischen Griffe nichts vorhanden ift, was fich faffen und halten ließe; fie haben gut tampfen, die Schatten, die sie zerhauen, machsen wie die Helden in Walhalla, in einem Augenblick wieder zusammen, um fich aufs neue in unblutigen Rampfen beluftigen zu können"2). Jener "Lebrer im Ideal" ift nur der Tranfgendentalphilosoph: "ber Gesetzgeber ber menschlichen Bernunftus); er übt bas "Cenforamt, welches die allgemeine Ordnung und Eintracht, ja den Wohlstand bes wissenschaftlichen gemeinen Wesens sichert und bessen mutige und fruchtbare Bearbeitungen abhält, sich nicht von dem Sauptzwecke. der allgemeinen Blüdfeligkeit zu entfernen" 4).

Die allgemeine Glückseligkeit und Bolkerwohlfahrt führten auch die Jakobiner im Munde, die zerlumpt und barfüßig in die Städte Deutschlands und der Schweiz einzogen und sich zu deren Herren aufwarfen. Kant nimmt der Philosophie, indem er ihre Erkenntnisse zu Schatten macht, ihren ganzen Besitzstand, aber, verarmt und heruntergekommen, wie sie ist, macht er sie doch zur Gebieterin der positiven Wissenschaften; und wie die Revolution ihre ganze Zerstörungswut gegen die geschichtlichen Institutionen kehrte, so Kant seine Berachtung gegen die historischen Disziplinen.

Es entspricht dies seiner Grundstimmung und seinen Leitbegriffen zugleich. Die Geschichte ist empirisch, sie fällt also nach Kant in die Anschauungsform der Zeit; am Faden der Zeitreihe reihen wir die Begebenheiten auf, durch die Rategorie der Ursache

<sup>1)</sup> W. III, S. 552. — 2) Daj. S. 502. — 3) S. 552. — 4) S. 551.

bringen wir fie in Zusammenhang. Was man oft beklagt hat, bag ber Geschichtsforscher zuviel von bem Seinigen zu ben Thatsachen binguthun muffe, wird hier legalifiert und als felbstverftandlich angesehen; nur verschwinden dabei die Thatsachen, denn das wirkliche Beicheben ift ein intellegibler Prozeg und uns völlig entrudt; für die Natur wird wenigstens ein Noumenon im hintergrunde belaffen, Die Geschichte follte als Analogon einen intellegiblen Prozeg erhalten, allein von diesem redet Kant niemals. Wollte man etwa an den "intellegiblen Charafter" des Menschen benten, der ja neben dem empirifche Quelle von Sandlungen werben tann, fo murbe man bestenfalls eine empirische, ertennbare Geschichte und hinter ihr einen jede Erkenntnis ausschliegenden Wirkungstreis der tranfzendentalen Freiheit erhalten. Wie die Pfpchologie wird dann die Geschichte in zwei gleich hinfällige Sälften zerhauen: Die empirische Geschichte gilt nichts und die tranfzendentale ift unbekannt, also das Gesamtergebnis Belegentlich stellt Rant eine "Wiffenschaft vom Menschen" auf, beren empirischen Teil er Anthropologie nennt, welche ihre Ergangung in der Anthroponomie, b. i. der prattifchen Philosophie, finden foll, die "von der unbedingt gesetzgebenden Bernunft aufgeftellt wird" 1). Damit wird an die empirische Wiffenschaft unmittelbar eine postulatorische angeschlossen, mit Übergehung ber erklärenden, welche das Mittelglied bilden muß. Die fachgemäße Reihe ift: Aufsuchung der Thatsachen, Erflären derselben aus bem Wefen und Aufstellung der darauf bezogenen Forberungen; erft Auffassen, bann Berfteben, bann Unwenden; so bringt es bie Reibe: alodnois, vous, ogegis, mit sich und es gilt dies für die Wiffenichaft wie für das Lehrgeschäft 2). Im vorliegenden Falle müßte zwischen ber empirischen Menschentunde und ber Lehre von ben Geboten bie Lehre vom Wefen bes Menschen fteben, welcher jene Runde zustrebt und aus welcher bie Beftimmung bes Menschen und damit das ihm Gebotene abzuleiten ift. Das ergabe erft ein

<sup>1)</sup> B. VII, S. 209. — 2) Bgl. des Berfassers Didattif I2, S. 64, II2, S. 284, vgl. unten §. 113, 2.

gegliedertes Ganze (articulatio), mit fester Proportion der Teile, worüber wir vorher so viel Instruktives gehört haben. Die schren können eben keine Berwendung sinden: das Mittelglied hat die transzendentale Dialektik beseitigt; ein Wesen des Menschen kennt Kant nicht; seine Moral ist auch bloß eine Lehre von der Menschenswürde und diese soll sich mit der Menschenkunde zusammenschließen; es ist echt kantisch, die Mitte wegzubrechen und Seitenssügel, die beide nicht stehen können, aneinander zu lehnen.

6. Den Mathematiker, Raturforscher und Logiker läßt Kant wenigstens als Bernunftfünftler gelten. Aber mit feiner Burdigung ber Mathematit ift es eigentümlich bewendet. Rouffeau hatte bie Geometrie eine Augentunft genannt, Rant tommt ibm nabe, wenn er ber Mathematit juspricht, daß fie nicht aus Begriffen, fondern ber Konstruttion berselben, d. i. ber Anschauung, die den Begriffen entsprechend a priori gegeben werden fann, ihr Erkenntnis ableitet" 1). Den Grund der Exaktheit der Mathematif findet er also in der Phanomenalität des Raumes; von einer Üln vonry, welche beim mathematischen Erkennen aktuiert wird 2), weiß er natürlich nichts. Damit wird aber die Denkarbeit der Mathematik ungebührlich berabgedrudt, ber Mathematiter lieft nach Rant feine Sage aus ber Figur ab 3); ohne biefe scheint ihn Rant hülflos zu benten 4). ift zu verwundern, daß ibm, der mit dieser Wiffenschaft bekannt war, nicht die weiten Gebiete berselben einfielen, bei benen die Figur kaum eine größere Rolle spielt als die Rreise, deren sich die Logiter bei der Lehre von den Schlüffen bedienen. Chenso batte der Mathematiter Rant den Rritifer Rant darüber belehren tonnen, daß die Größenlehre keineswegs immer a priori und synthetisch vorgeht, sondern oft genug a posteriori und analytisch; so wenn fie bei der Untersuchung über Koeffizienten erft positive ganze Zahlen, dann negative, dann gebrochene ins Auge faßt und so zu dem Gesetz für alle Arten von Roeffizienten aufsteigt; die sogenannte Bermanenz

<sup>1) 2</sup>B. III, S. 490, vgl. oben §. 100, 4. — 2) Bb. I, §. 36, 5 u. II, §. 72, 5. — 3) 2B. III, S. 479. — 4) 2B. V, S. 376, a. E. u. IV, S. 68 f.

ber Geset wird ebenfalls durch Modifitation und schließlich durch Generalisation festgestellt. Biele Beispiele analytischen Berfahrens bietet die Geschichte der Mathematik: Pythagoras untersuchte erst die nach ihm genannten rechtwinkligen Dreiecke mit kommensurablen Seiten, ehe er den berühmten, allgemein geltenden Satz fand. Zum Beweise nahm er die Konstruktion zu Hülfe, deren jedoch ein rein deduktives, nur auf das Wesen des Quadrats und des rechtwinkligen Dreiecks restelktierendes Berfahren auch entbehren kann 1). — Der Transzendentalphilosoph benutt eben die Mathematiker nur als "Werkzeug, um die wesenklichen Zwecke der menschlichen Bernunst zu sördern", d. h. das Intellegible zu subjektivieren, und springt darum mit dem Besitzstande und den Methoden dieses Bernunststünstlers tumultuarisch um.

Der Raturforicher wird zwar ebenfalls als Bernunftfünftler Bugelaffen, allein er ift mehr Junger als Meifter. Durch bas Manifeft: "Der Berftand icopft feine Gefete (a priori) nicht aus der Ratur, fondern ichreibt fie biefer bor"2), ergreift der Tranfzendentalphilosoph auch von diesem Gebiete Besit, beffen Wiffenswertes ihm die Rategorieentafel an die Sand giebt. Bas dem Naturforscher bleibt, sind die besonderen Gesetze, welche empirifc bestimmte Erscheinungen betreffen, "bie ber Berftand ins Unabsehliche erweitern tann"3). Der Raturforscher ift gleichsam ber Handlanger, ber in das Racmert des Riegelbaues die Riegel einlegt. Daß das Allgemeine und Besondere torrelate Begriffe find, daß jene besonderen Gefete als Gesetze icon allgemein find, macht Rant nicht bas geringste Bebenken, ebensowenig wie bie Frage, in welchem Medium benn die konstruktiven Beifter des a priori und bie sammelnden, beobachtenden Empiriter fich treffen und ihre Ergebniffe niederlegen follen; ein Erforichen der Raturen der Dinge giebt es ja nicht, bafür hatte icon Descartes die Betrachtung bes Raturmechanismus substituiert, Rant lost diesen in die Ertenntnis-

<sup>1)</sup> Dibattit II 2, S. 293 f. — 2) Proleg. §. 36, 2B. IV, S. 68. — 3) 2B. V, S. 398.

formen des Subjekts auf und macht die Kluft vollends unüberschreitbar. Man hat die Abkehr der Naturwissenschaften von der Philosophie im XIX. Jahrhundert zumeist Schellings verstiegener Naturphilosophie schuld gegeben, allein die Wurzeln des Schadens liegen hier bei Kant, und sein Zerreißen des Zusammengehörigen tritt hier am verhängnisvollsten zu Tage.

Als dritten dienenden Vernunftfünftler nennt Rant ben Logiter und er erweift ber ariftotelischen Logit die Chre, seine tranfgendentale Logit barauf zu bauen. Es mit ber Logit zu verberben, haben fich die Philosophen verschiedenster Richtung gehütet, indem sie dieselbe vielmehr als ichagbare Ruppflanze auf ihren Uder übertrugen, freilich ohne sich die Frage vorzulegen, auf welchem Boden fie benn entsprossen sei und ob sie bie Berpflanzung vertrage. Die Logit ift evonua des aristotelischen Realismus, vorbereitet durch ben pythagoreischen und platonischen 3dealismus, für die driftlichen Denter ein rechtmäßig ererbtes But, für die bunt gemischte Gefellicaft ber Rominaliften bagegen eine geftoblene Frucht. beruht auf der Unterscheidung des Denkinhaltes bom Denkatte. des intellegibile vom intellegere; wer tein Intellegibles zugiebt, hat keinen Anspruch auf die Logik, die ihm vielmehr in die Psychologie hineinfällt. Es ift vergeblich, fie als "formale" oder allgemeine retten zu wollen; mas Rant als die allgemeine Logit hinstellt. "die von allem Inhalt der Berftandesertenntnis und der Berfchiedenheit ihrer Gegenstände abstrahiert und mit nichts als der bloßen Form bes Denkens zu thun bat"1), ist eine reine Kiltion, benn es tann zwar beim Denten von bestimmten Inhalten, aber nicht von dem Inhalte überhaupt abstrabiert werden, wie die Algebra ftatt einer bestimmten Rahl einen Buchstaben segen tann, aber diefer feineswegs gleich Rull ift. Mit Rants Berftorung ber Metaphyfif fällt die Logit unaufhaltfam mit; es geht nicht an, bas Intellegible für jene leugnen, für dieje jugulaffen. Budem nimmt Rant ber Logit auch ihren Besitstand im einzelnen; wer bas a priori

<sup>1)</sup> B. III, S. 83.

bem Subjekte aneignet, kann die Deduktion nicht mehr als allgemeine Denkform zulassen, benn der Fortschritt vom Grunde zur Folge, vom Wesen zur Erscheinung ist dann dem transzendentalen Räsonnement vorbehalten; aber auch die Induktion ist bei Kant hinfällig, weil er das Besondere und Allgemeine auseinanderreißt und kein Aufsteigen von jenem zu diesem zulassen kann; beide Denkbewegungen aber verlieren die Fähigkeit, das Reale zu ergreisen, weil mit der Subjektivierung von Ursache und Wirkung auch die von Grund und Folge gegeben ist 1). Man kann allenfalls die Metaphysik umschleichen und an der Logik seskhalten, wie es die Engländer thun, aber jene zerstören und ihr Organon, das ihr organisch angewachsen ist, aufrecht erhalten wollen, ist nur möglich, wenn man die Wilklit des Denkenden zum Maße der Gedanken macht.

So verfährt Kants Kritit mit der Propädeutit aller Wiffenichaft nicht glimpflicher als mit diefer felbst; sie ist nicht nur unwissenschaftlich, sondern zerftört die Wissenschaft von Grund aus; ihre Methode ist nicht bloß Unmethode, sondern der Tod aller Methode.

Kants Größe besteht darin, daß er sich an die großen Probleme wagte und sich an allen Begriffen, in die sie sich zusammenfassen, versuchte; wenn er dabei in große Irrtümer versiel, so sind diese groß, nicht bloß in dem Sinne des weiten Abirrens von der Wahrheit, sondern auch in dem des Berfehlens des Großen. Daß er seinen Standort im Menschen nahm, ist nicht zu mißbilligen, denn der Mensch ist die Lösung des Kätsels der Sphing, der Mitrotosmus deutet den Makrokosmus und die Mittelstellung des sinnlichevernünstigen Geschöpses weist auch eine realistische Betrachtung der intellogibilia divinorum auf einen anthropozentrischen Standpunkt hin.). Aber es muß dabei das Intellegible wie das Sensible festliegen und die Weisheit, die Mutter der Selbstbescheidung, muß die Forschung leiten. Das Fehlen beider ist bei Kant der Grundschaden; ein maßloser Unabhängigkeitsdrang leitet seine Schritte,

<sup>1)</sup> Oben §. 102, 3, S. 421. - 2) Bgl. Bb. II, §. 76, 1.

ihm nachgebend, wird ber Freigeist zu einem unfreien Geiste, zum Mundstüd des Zeitgeistes, zum Spielball der erregten Wogen, die den Kataratten der Revolution zueilen, ein Prädikant des Umsturzes von Glaube, Sitte, Wissenschaft. Bei ihm waltet nicht der Geist der Wissenschaft, ihm wird die Philosophie zur Magd jener Bernunftgöttin, die Robespierre zu venerieren befahl.

Der Wert der Bernunftkritik besteht darin, daß sie ein Objekt der Kritik ist, an dem diese mehr lernen kann, als an minder versehlten Formen des unechten Idealismus. Sie ist der apagogische Beweiß für die Richtigkeit der idealen Welterklärung: sie führt die Leugner der intellegiblen Prinzipien ad absurdum, denn ein absurdum, wie es die Geschichte der Philosophie etwa nur noch im Spinozismus auszuweisen hat, ist das Gewebe von Widersprüchen, Fiktionen und Sophismen, welches die Transzendentalphilosophie vor uns hindreitet, kein Peplos der Athene, sondern eine Penelopearbeit, bei der, was eben gewebt wurde, sogleich wieder getrennt wird.

## XVI.

## Anfänge zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien.

Βὶ γάρ τι σμιχρὸν ἐθέλουσι τῶν ὅντων συγχωρεῖν ἀσώματον, ἐξαρχεῖ.

Plat. Soph.

§. 107.

## Ridte.

1. Der Zeitgeist, der in Kants Gedankenbildung pulsiert, that auch das Seinige, sie auf ihre letten Konsequenzen hinauszutreiben; der Autonomismus, das eigentlich treibende Prinzip, bei Kant noch durch einige Reservationen beschränkt, steigert sich bei Fichte zur Leugnung von allem, was nicht der Selbstthätigkeit des Subjetts entstammt; das Selbst erfüllt den ganzen Gesichtskreis; Wissenschaft und Welt erscheinen in aller Form in das Ich zurückgezogen, um von diesem wiedergeboren zu werden. Nicht unrichtig hat man diese Bollendung Kants mit jener verglichen, durch welche der Konvent die Schöpfungen der konstituierenden Bersammlung übertrumpste; wizig sagte Baggesen, die Franzosen machten den Schreden zum Spstem, die Deutschen produzierten Spsteme zum Erschreden; ein verwandter Parorysmus spricht aus beiden.

Konsequenz und spekulative Kraft, freilich mit der größten Gewaltsamkeit gepaart, lassen sich Fichtes Vorgehen nicht absprechen; Billmann, Geschichte des Idealismus. III.

er beseitigte die beiden stärksten Ungeheuerlichkeiten der kantischen Dottrin: das Monstrum des Dinges an sich und den Widerspruch, der in der Berwandlung des Objekts in ein dem Subjekt Ericheinendes und ber gleichzeitigen Berflüchtigung bes Subjetts gur Erfcheinung liegt. Er gewann für feine Gebantenbichtung wenigftens einen Fußpunkt und ein einziges Pringip, womit er zugleich ben moniftifden Bug von Rant, ber biefem bei feiner Untenntnis der Borganger nie bewußt geworden mar, jum Austrage bringt. Bei Fichte nimmt die transzendentale Manie die Form einer älteren Rrantheit, des monistischen Begriffstultus, an und wird der Rritigismus mit bem Spinogismus in ein Bett geleitet. In biefer Babn bewegen fich auch die Rachfolger, am tonsequenteften Segel, welcher wieder Fichte vollendet, indem er nicht bloß in sein reines Denken das Objett, sondern auch in sein substantielles Denten das Subjett, beibe in das All-eine aufhebt und dem fichteschen Konftruieren in der dialettischen Selbftbewegung des Begriffes Methode giebt, wodurch er sozusagen ein lenkbares Luftschiff gewinnt.

Andere Philosophen stellen sich zu Kant insofern selbständiger, als sie auf eine solche Fortbildung ausgehen, welche von anderwärts ergänzende Momente heranzieht. So Shelling, der die Transzendentalphilosophie als berechtigt, aber der Ergänzung durch die Naturphilosophie bedürftig ansieht, die, wie jene im Subjette, ihrerseits im Objette ihren Standort nimmt. Herbart dagegen hält den Plan Kants, die Erkenntnis einer Kritik zu unterziehen, sür dessen eigentliche Errungenschaft, nur sucht er dessen tumultuarisches Borgehen dabei durch ein besonneneres, freilich erkünsteltes Berfahren zu verbessern.

So werden Kants Irrtümer teils gesteigert, teils als Stamm zur Auspfropfung anderer Clemente verwendet und wird neues und aber neues versucht; jeder Philosoph glaubt der Spekulation endgültig auszuhelsen; es erwächst eine Menge von Gedankenbauten, die man tressend als "Privatspsteme ihrer Urheber" bezeichnet hat 1),

<sup>1)</sup> Dilthen, Ginleitung in Die Beiftesmiffenichaften, S. 450; vergl. Bb. II, §. 51, 5.

Die Philosophie, welche die herrschende Wiffenschaft sein sollte, wird jum Schauplat ber Anarchie und bes nichtigen Experimentierens. Es wiederholt fich in gesteigertem Dage das Schauspiel, welches die neologische Philosophie des XVII. Jahrhunderts bot: Der eine baut auf, der andere reißt ein, die Ermüdung ift beider Lohn. Hegel, der lette große Afteur in diesem Schauspiel, hat zu der Dauerhaftigkeit seines eigenen, doch anmagend genug vorgetragenen Syftems tein Bertrauen: "Jebe Philosophie", lautet sein elegischer Ausspruch, "tritt mit ber Pratenfion auf, daß burch fie die vorbergebende Philosophie nicht nur widerlegt, sondern ihren Mängeln abgeholfen, das Rechte endlich gefunden fei; aber ber früheren Erfahrung gemäß zeigt fich vielmehr, daß auf folche Philosophie gleichfalls die Worte der bl. Schrift anwendbar find, die der Apostel Paulus zu Ananias spricht: "Siebe bie Füße, die bich hinaustragen werden, stehen schon vor der Thure: siehe die Philosophie, wodurch bie beinige widerlegt und verdrängt werden wird, wird nicht lange ausbleiben, fo wenig als fie bei jeder anderen ausgeblieben ift' 1)." Daß jedes Reue das Alte umrennen muffe, mar eine Erbschaft, welche diese Philosophen von den Glaubensneuern überkommen hatte, an beren Schriftauslegung auch Begels Zitieren erinnern tann.

Wir könnten uns, da es an kühnen Phantasiespielen nicht fehlt, in die Zeit der alten Physiker zurückversett denken, von denen Platon sagt, es komme jeder der Reihe nach, um uns eine Geschichte zu erzählen (µvoor διηγείσθαι)<sup>2</sup>). Fichte erzählt, wie der Geist der Ratur gegenübertritt und wie er sie einst überwinden wird; Schelling schildert, wie sich beide vermählen werden und berichtet zudem von dem Abfalle der Ideen und Seelen und von der Metempsphose; Hegel erzählt von der Ratur, "dem bacchantischen Gotte", der sich im Menschen abklärt und, an Herakleitos alar nacks

<sup>1)</sup> Borl. über Gesch. d. Phil. W. XIII, S. 29. Die Worte Petri (nicht Pauli) an Saphira (nicht Ananias) lauten: Act. 5, 9: Quid utique convenit vobis tentare Spiritum Domini? Ecce pedes eorum, qui sepelierunt virum tuum ad ostium, et efferent te. — 2) Soph. p. 242 c.

532 Abschnitt XVI. Anfänge zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien. maltwo 1) erinnernd, von "dem Spiele der göttlichen Liebe mit sich selbst".

Solche überreizung und Verschwendung der spekulativen Kraft mußte eine Erfclaffung jur Folge haben, welche fclieglich dem immer neuen Suchen nach bem Pringip die Pringipienlosigkeit vorjog. Ein geiftvoller humorift, der das Treiben in nachster Rabe beobachtete, giebt uns von der Überfättigung und der ihr folgenden Leere ein braftisches Bilb; Jean Baul führt uns in ber "politischen Fastenpredigt" einen jungen Kantianer vor, dem der Buchhändler einen Bucherballen mit Schriften von Richte ins Saus ichidt und ber folgendes nächtliche Selbstgespräch hält: "Jeto um ein Uhr bift bu noch, sagte ich auf = und abgehend, gludlich und kantisch und sigest frob und fest auf beinem fritischen Dreifuß; nun tommt's auf bich an, wenn bu das noch eingepacte Spftem annimmft, bas beinem Dreifuß das Bein abbricht. Ich entschloß mich aus Borliebe, noch die ganze Nacht zu ben Kantianern zu gehören und erft am Morgen ben Ballen aufzuschneiben, um ju renegieren ... Bas half mir's aber, daß ich wieder ein gutes Lehrgebaude am Fichteiden Universitätsgebäude und Saframentsbäuschen betam und barin mich als Mietsmann sette, als gar zu balb ein Schellingscher Ballen einlief? Ich sagte trotig: Dies neue Spstem will ich noch annehmen und zum Überfluß auch das, welches wieder jenes umwirft, aber bann soll mich ber henter holen, wenn ich bei meinem Ordinariate philosophischer Fakultaten es nicht anders mache. Aber ich mache es auch jeto anders: ich laffe gewöhnlich sechs bis acht Spsteme zusammenkommen und lese bas widerlegende früher als bas widerlegte und weiß mich also burch biefes Rudwartslefen, wie die Beren fich durch das Rudwärtsbeten des Baterunfers bezaubern, fo gludlich zu entzaubern, daß ich jeto, wenn ich mir nicht zuviel gutraue, vielleicht ber Mann bin, ber gar tein Spftem bat."

Daß dieses erhipte Treiben, welches man die Blütezeit der beutschen Philosophie nennt, nichts dauerndes schaffen konnte, liegt

<sup>1)</sup> Hippol. Philos. IX, 9.

in ber Natur ber Sache, allein es barf boch auch nicht verkannt werben, daß auf ungezählte taube Blüten bie und da auch eine Frucht tam; jumal machte fich in dem Streben, über Rant binauszukommen, auch eine Reaktion gegen manche seiner Irrtumer geltenb. Er batte, von den Engländern gegängelt, die Erkennbarkeit des Überfinnlichen und darum die Möglichkeit der Metaphpfit geleugnet, seine Nachfolger aber suchen eine folde wieder herzustellen und ftatuieren überfinnliche Bringibien, treten also meniaftens aus den Niederungen des lode-humeschen Empirismus beraus. Rant bezeichnet einen Höhepunkt bes Nominalismus; Schelling, Schleiermacher, Begel vertreten bewußt ben Realismus, zwar noch nicht ben echten bes Ariftoteles und der Scholaftit, fondern einen erzesfiven nach Art der Averroiften und der einseitigen Mystiker, der aber doch wenigstens der Gedankenarmut des Rominalismus der Aufklärung entgegentritt. Rant lehrte, daß die Religion bem Menichen nichts ju fagen habe, mas ihm das autonome Pflichtbewußtsein nicht beffer fagte, Schelling und Begel raumen ihr wenigstens ein, bag fie uns etwas fagen mochte, daß ihre Mpsterien nicht leere Gautelei. fondern ein Lallen und Stammeln fei, bem ber Philosoph nachzuhelfen habe; als moderne Gnoftiter suchen sie auch das Chriftentum in ihr Begriffenet einzuspinnen, ein nichtiges Beftreben, aber boch wenigstens eine Absage an den ftumpfen selbstaufriedenen Rationalismus. Für Rant giebt es teine Gefdichte ber Philofophie, Schelling sucht in ihr feine Anknupfungspunkte, zwar haftig und wie fie der Aufall ihm darbot, aber doch von ausgesprochener Achtung für die Bergangenheit erfüllt; Begel macht die Geschichte jum Biebeftal feines eigenen Spftems, fagt fich also boch, baß biefes nicht in der Luft schweben durfe, eine Beforgnis, die Rant ferngelegen hatte. Herbart fucht Anschluß an die Cleaten, Platon, Leibnig, Wolff und spürt ben Fehlerquellen ber Gegner in ber Beidichte nach.

All dies bezeichnet ein Erheben über das Riveau der Bernunftfritit, ermöglicht Fühlung mit höheren echt-idealen Bestrebungen, und es lassen sich darin selbst Ansage zur Wiedergewinnung ber idealen Prinzipien erblicen; die hinfälligen Privatspsteme sind also nicht ein leeres Spiel des Scharssinnes, und die kämpfenden Bücherballen enthalten hier und da ein wertvolles Blatt; die wirren von Kant auslaufenden Pfade führen zum Teil wenigstens nicht noch weiter abwärts, sondern gewinnen eine oder die andere Höhe wieder. Es ist abermals ein unechter Idealismus, der uns hier entgegentritt, aber er hat die größten Berirrungen hinter sich und er fällt in eine Zeit der Absage an den Rationalismus und Autonomismus, aus der ihm auswärtsführende Elemente zuwachsen.

2. Rant hatte die Bernunft, "die Selbsthalterin ihrer Gefete", berufen, den festen Standpunkt einzunehmen, der "weder im himmel, noch auf der Erbe an etwas gehängt ober woran geftütt wird"1); Fichte, "ber Gewaltigwollende", war mit noch erhöhterem Selbstvertrauen dem Meister gefolgt, aber sein Dichten und Denken kann in seinem Berlaufe zeigen, wie schwankend und labil ein folder Standpunkt ift und wie das autonome Subjekt um fo mehr ber Spielball heteronomer Einwirkungen wird, je felbftherrlicher es fich geberbet. Wenn andere Denker in ihrer Entwidelung Wandlungen durchmachen, fo findet bei Fichte ein Umfclagen bon einem Extrem ins andere ftatt, und er betampft mit ber gleichen Selbftgewißheit und Energie, mas er vorher als über jeden Zweifel erhaben behauptet hatte. Welch jäher Umschlag tritt uns in seinem Berhaltniffe ju Rant felbft entgegen! Er rebete ibn in einem Briefe von 1793 mit den Worten an: "Großer, für das Menichengeschlecht bochft wichtiger Mann! Ihre Arbeiten werden nicht untergeben, sie werden reiche Früchte tragen, sie werden in der Menschheit einen neuen Schwung, eine totale Wiedergeburt ihrer Brundfate, Meinungen, Berfaffung bewirten ... Bas muß es fein. großer, guter Menich, gegen bas Ende feiner Laufbahn folche Empfindungen haben zu konnen, als Sie! 3ch geftebe, bag ber Bedanke an Sie immer mein Genius fein wirb, ber mich treibt, fo viel in meinem Wirtungstreise liegt, auch nicht ohne Rugen für

<sup>1) 93.</sup> IV, 6. 273.

die Menscheit von ihrem Schauplate abzutreten" 1). Als sich aber Rant mit der Fortbildung seiner Kritit durch Fichtes Wiffenschaftslehre nicht einverstanden erklärte, wurde er von Fichte jählings als Wiedergebärer ber Menschheit und als fein Genius im besonderen entthront und in den Orcus gestürzt; er nannte ihn einen -"Dreiviertelstopf" und fagte: "Es ift ein gerechtes und weises Gericht, daß Männer, die durch Halbheit ein gewiffes Ansehen erworben und durch dieses Ansehen die bleierne Mittelmäßigkeit verewigen und ben raschen Fortschritt bes Zeitalters aufhalten können, fich zulett fraftig prostituieren muffen; so ift es Nicolai ergangen, jo ergeht es jett Wielanden und Ranten" 2). Der alte Titan, ben wir nun als einen halben kennen lernen, hatte allerdings dem jungen, gangen, fortschrittsfreudigen einen fraftigen Riegel vorgeschoben, indem er erklärte: "Es muß die tritifche Philosophie sich durch ihre unaufhaltfame Tenbeng gur Befriedigung ber menfclichen Bernunft in theoretischer und praktischer Absicht überzeugt fühlen, daß ihr kein Bechsel ber Meinungen, keine Nachbesserungen ober ein anders gesormtes Lehrgebäube bevorftebe, sondern das Spftem ber Rritit, auf einer völlig gesicherten Grundlage rubend, auf immer befestigt und auch für alle tünftigen Zeitalter zu den höchften Zweden der Denichbeit unentbehrlich fei"3). Damals wurden alle Spfteme für alle Zeiten gebaut, ähnlich wie jede der fast jährlich wechselnden Berfaffungen der französischen Republik für die Ewigkeit bestimmt war.

Die geschichtlichen Ereignisse bes ersten Jahrzehntes bes XIX. Jahrhunderts erzeugten bei allen Zeitgenossen eine Umstimmung, • in Fichtes gewaltsamer Natur bewirkten sie eine völlige Um-kehrung der Ansichten. War er früher begeisterter Kosmopolit gewesen, so redete er jetzt einem Ultranationalismus das Wort; nur die Deutschen waren ihm eigentlich Bollmenschen, die Franzosen wurden ihm fast zu Vertretern des bösen Prinzips; hatte er früher kein anderes Band des Gemeinlebens statuiert als den Vertrag,

<sup>1)</sup> Rants Werte VIII, S. 779. — 2) Rosenkranz, Geschichte ber fantischen Philosophie, S. 456. — 8) In der Erklärung in der Jenaischen allg. Zeitung 1799. W. VIII, S. 601.

also ein künstliches, so legte er jetzt auf das von Ratur die Menschen Sinende das Hauptgewicht, pries die deutsche Sprache, daß sie keine künstliche Mischsprache, sondern selbwüchsig sei; hatte er früher dem freudigen Fortschritte der Gegenwart gehuldigt, sür den die Zukunst immer neue Kräfte entbinden werde, so nannte er jetzt sein Zeitalter das "der vollendeten Sündhaftigkeit"; hatte er früher dem Erzieher geboten, dem Selbstbestimmungsrecht des Zoglings in keiner Weise nahezutreten, so verwarf er es jetzt, den Sittlichwerdenden nur "anzureden", da man vielmehr determinierend in ihn eingreisen müsse, und er empfahl militärische Erziehungsbäuser und den Mechanismus der Pestalozzischen Methode.

Beniger jäh, aber nicht minder radital ist die Umbildung, die seine Spekulation durchmachte. In der Periode des Austrebens ging ihm alles Sein im Erkennen auf, alles Leben im Thun und er setze, ein Fanatiker des Moralismus, mit Lessing den Genuß der Seligkeit der ewigen Langeweile gleich; später war ihm das Erkennen nur ein Bild des Seins, die Bernunft ein Licht, das zur Intuition wird, das "selige Leben" der Hafen, in dem erst die undefriedigte Thätigkeit Ruhe sindet. Die Lehre der ersten Periode war es, um derentwillen ihm Schelling vorwersen konnte, daß er mit seiner Absolutsetzung des endlichen Ichs eine Philosophie des Sündenfalls verkündige und als Plagiator Rousseaus auftrete i); die Doktrin der zweiten Periode war es, die Hegel, der ihn lobt, daß er ehedem alles aus einem Prinzip konstruiert habe, verspottete: "In seinen späteren vopulären Schriften hat Kichte Glaube, Liebe,

• "In seinen späteren populären Schriften hat Fichte Glaube, Liebe, Hossmung, Religion aufgestellt, ohne philosophisches Interesse, für ein allgemeines Publikum, eine Philosophie für aufgeklärte Juden und Jüdinnen, Staatsräte, Rohebue"?). So wurde auch er zum "prostituierten Dreiviertelskopf" gemacht, und es kam ihm heim, wie er mit Kant versahren war, und welches Gericht erwartete erst Hegel, den Gründer der "Hegelei"! De tuo vol tandem ludetur corio!

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundrig II2, S. 512. — 2) Geschichte der Philosophie III, S. 615 u. 640.

Das energische Ja und bas schneibende Nein treten aber bei Richte auch zu einem unficheren Ja-Nein zusammen, nicht wie bei Rant in sophistischer Selbstgefälligkeit, sondern so, daß der Hochmut zeitweise dem Aleinmut, der Trot der Berzagtheit plat machte. Manchmal glaubt Fichte, siegesgewiß, in seinem "Ibealismus" ben einzigen Schluffel zur naturlichen und praktischen Welt zu haben; manchmal tommen ihm doch Aweifel an der Anwendbarkeit seiner Lehre auf das Handeln, die Anmutung der idealistischen Denkart im Leben sei von der Beschaffenheit, daß sie nur dargestellt werben barf, um vernichtet zu werben 1), womit er Irenaus' Wort über Die Frrtumer ber Gnofis auf feine eigene Lehre anwendet. "Der 3bealismus", heißt es anderwarts, "tann nie Dentart fein, sondern er ift nur Spekulation. Wenn es jum Sanbeln kommt, bringt fich ber Realismus uns allen auf und selbst bem entschiedensten Idealisten 2)." In dem Briefwechsel mit R. L. Reinhold sagt er: "Der Idealismus ift das mahre Gegenteil des Lebens", erkennt aber bie völlige Unzulässigteit der Trennung von Erkennen und Leben an: "Der höchste Trieb geht auf absolute Übereinstimmung mit fic selbst, des theoretischen und praktischen Bermögens, des Ropfes und des Herzens; anerkenne ich praktisch nicht, was ich theoretisch anertennen muß, so versetze ich mich in flaren Wiberspruch mit mir jelbft" 3).

Die "Wissenschaftslehre" arbeitete Fichte im Lause seines Lebens immer von neuem um, nicht ohne jede Bearbeitung als die endgültige anzukündigen: "Das Gesühl, daß die Berschmelzung so heterogener Anschauungen ihm nicht ganz gelungen sei, scheint der Grund zu sein, warum er nach immer neuen, stets bildlicheren Ausdrücken greift und stets verheißt, jest werde die völlige Klarheit kommen." Es gilt von ihm, was er in den "Reden an die deutsche Nation" vom deutschen Geiste sagt: er werde in die Geschichte eintreten und Felsblöde rollen; mit heißem Bemühen, in redlicher

<sup>1)</sup> Philosophisches Journal von Riethammer u. Fr. V, S. 365 Anm.

- 2) Das. S. 323. Anm. — 3) Ernft Reinhold, R. L. Reinholds Lehren und litt. Werte nebst einer Auswahl von Briefen 1825, S. 199.

538 Abschnitt XVI. Anfänge zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien. Arbeit, hat Fichte lebenslang spekulative Felsblöde gerollt, aber das Bauen war ihm versagt.

3. Man unterscheidet gewöhnlich zwei Perioden des sichtesschen Denkens, deren erste "idealistisch", d. h. autonomistisch sei, während die zweite einen monistischen, also pantheistischen Sharakter habe. J. H. Löwe hat in seiner gründlichen Darstellung 1) gezeigt, daß in der zweiten Periode nur ausreist, was in der ersten im Reime liegt, also der Widerspruch schon in der ersten Anlage gegeben ist. Erinnert man sich, daß die beiden Systeme, welche von vornherein auf Fichte bestimmend waren, das kantische und der Spinozismus, beide, bei ihm nacheinander auftretenden, Elemente in sich schließen, so wird man den Abstand der Perioden nicht hoch anschlagen.

Zwedmäßiger, als gewiffe Verioden des fichteschen Philosophierens zu unterscheiben, ift es, beffen Elemente ins Auge zu faffen, die verschiedenen Gebantenguge, die in ihm wirften und beren Wirken er sich bei seiner Unbefanntschaft mit ber Philosophie jum Teil gar nicht bewußt war. Seinen Ausgangspunkt bilbete bewußtermaßen die kantische Doktrin, die er von den unerträglichsten Widersprüchen, zumal von dem Monstrum des Dinges an sich, befreite. Indem er aber dabei nicht bloß, wie Rant, die Form ber Erkenntnis, sondern auch beren Stoff in das 3ch verlegte. wuchs ibm biefes ju einer weltichaffenben Boteng an, Die er nicht mehr mit dem, was wir unfer Ich nennen, gleichsetzen konnte. Man tann fagen, daß Fichte nicht mertt, wie das autonome 3ch ben barin folummernben Gott ausgebiert; auch die späteren Darftellungen der "Wiffenschaftslehre" enthalten Aussagen genug, Die noch auf bas einzelne Ich bezogen werden konnen, aber boch icon auf das absolute geben. Aber er unterläßt die Scheidung beider 3d nicht und ftellt "mit zunehmenber Bestimmtheit" bem empirischen 3d, in welchem 3d und Es, also Richt - 3d, verbunden find,

<sup>1)</sup> Die Philosophie Fichtes nach dem Gesamtergebniffe ihrer Ent-widelung 1862.

das reine oder absolute Ich entgegen, das ist die jedem empirischen Ich zu Grunde liegende Ichheit, "das gemeinsame Wesen aller selbstbewußten Personlichkeiten").

Batte Fichte auch nur die bescheibenfte Orientierung in der Geschichte der Philosophie gehabt, die ihm noch fremder mar als Rant, so hatte er fich gesagt, in welchen Gebankenzug er burch biese Wendung eintrat; es ift die plotinifche Lehre vom Rus, als bem Inbegriffe ber Beifter, und die barauf fußende averroiftische Anschauung von dem tollettiven Charatter des thatigen Berftandes 2). Diefes neuplatonifche Element tommt nun Richte nicht zum Bewußtsein und darum auch nicht, daß demselben gang Rechnung getragen, und bom Rus jum Ginen, &v borgefdritten werben muffe. Dies Gine, welches zugleich bas Sein und das Gute ift, arbeitet in der Lehre Fichtes vom absoluten 3d immer insgeheim mit, die echten tranfgendentalen Begriffe, welche die Transzendentalphilosophie subjektiviert hatte, machen ihre objektive Bultigkeit mit ftiller Gewalt geltend und fo langt benn Fichte beim Sein als dem Urpringipe an, den steuerlos dahintreibenden führt die Strömung selbst in ein anderes Fahrwaffer. Wenn Begel angefichts ber Gewalt ber Denkinhalte fagte: "Selbstdenken ift Marotte", so findet das auf Fichte Anwendung, wie es solche auch auf Spinoza und Rant hat 3): Das Bochen biefer unwissenschaftlichen Philosophen auf ihre Denkgewalt ift eine Marotte, die sie narrt und ihnen, mahrend sie fich die hochfte Freiheit vorgauteln, die Freiheit ber Bewegung nimmt.

Tros seinem Bordringen zum Einen und Sein erreicht doch Fichte die Höhe der Spekulation Plotins keineswegs, da ihm Platon als Rückalt fehlt und der religiös-gesehhafte Zug der Neuplatoniker abgeht, welche sehr wohl wußten, daß ihre monistische Gottes und Welkanschauung ein autoritatives und historisches Clement als Ergänzung bedürfe, ohne welche ihr die driftliche

<sup>1)</sup> Erdmann, Brundrif II2, S. 418. Zeller, Geschichte ber deutschen Philosophie, S. 629. — 2) Bergl. Bb. I, §. 42, 3 u. II, §. 68, 3 u. 71, 5 a. E. — 3) Oben §. 96, 5. a. E. u. §. 102, 6, S. 433.

überlegen sei 1). So viel Berständnis für das Christentum ift ja Fichte nicht zuzumuten; er glaubt sich zwar berufen, bas Johannesevangelium ju erklaren und findet seinen Sinn in dem Sage, daß bie Wiffenschaft alles Mannigfaltige auf die Einheit zurudzuführen habe; aber nur bas Metaphysische barin mache felig, nicht bas historische; die beiligen Bücher seien nur Behitel des Boltsunterrichtes; fie muffen gang unabhängig von bem, mas bie Berfaffer etwa wirklich gesagt haben, so erklärt werden, wie sie es hätten fagen follen 2). Daß die Rorm dafür die "Wiffenschaftslehre" als bas Schlechthin-gultige und Feste ift, versteht sich bei Fichte von felbst, aber er unterläßt anzugeben, welche Bearbeitung berfelben die authentische sein möchte. Gin religiofes Clement tommt in Fichtes Denken auch bei beffen letter Wendung nicht hinein. fich nicht, daß ber Glaube Bollglaube fein muffe, auch bierin, feiner redlichen Ratur getreu, die kantische Doppelzungigkeit verschmähend, aber er mahlt ben Unglauben: "Es giebt fein Drittes, man muß fich entweder in den Schof der alleinseligmachenden romischen Rirche werfen oder man muß entschloffener Freigeist werben" 3). In der "Staatslehre" von 1813 unterscheibet er zwei Befchlechter, die in der Geschichte ringen: das der Offenbarung und des Glaubens und das der Freiheit und des Berftandes, welches lettere jede Autorität damit völlig beseitigt, daß es das durch Autorität gegebene selbst erzeugt 4) — ein Widerspiel des augustinischen Gottesstaates.

Ein Einfluß Spinozas auf Fichtes Wendung zum Monismus besteht ohne Frage, doch ist er darum nicht zu hoch anzuschlagen, weil Fichte, wieder vermöge seines redlichen Wesens, Spinozas Unstauterkeit, wenn nicht durchschaute, so doch ahnte, wie er denn der überzeugung öfter Ausdruck gab, jener könne nicht an seine eigene Lehre geglaubt haben. Die pantheistische Grundanschauung teilt Fichte allerdings mit Spinoza, aber in den näheren Bestimmungen

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 44. — 2) Zeller, a. a. D., S. 683. — 3) Werte VI, S. 270. — 4) W. IV, S. 486. — 5) Erdmann, a. a. D., S. 444.

findet eine weitgehende Abweichung beider statt: "Spinoza lehrt einen Gott, der das Sein ohne Willen, der eine ewige Ordnung von Gründen und Folgen ist, in der Zwecke und Freiheit keinen Plat sinden; er dagegen lehrt die "Bestimmung des Menschen" einen absoluten Willen, der nie ist, eine Welt nur der Zwecke, Bethätigung lediglich der Freiheit" 1).

So wenig Fichte, der Boraussetzungen des echten Idealismus bar, sich zu diesem erheben konnte, so überschreitet er doch die Grenzen, welche Kant dem Denken eigenmächtig gesetzt hatte, an mehr als einer Stelle und bereitet damit die Rückkehr zu den idealen Prinzipien vor. Bon diesem Gesichtspunkte werfen wir einen Blick auf das sichtesche Philosophieren nach den drei angegebenen Richtungen.

4. In Fortführung tantischer Unfichten lehrt Sichte, daß die Rategorieen nur Gesetze bes 3ch sind und daß den Dingen nur durch ihre Setzung feitens bes 3ch Objektivität zukommt. Wenn Rant Anschauung und lettlich Empfindung als die Mitbedingung ber Chieftbildung anfieht, so macht Fichte auch diese zu Erzeugniffen bes 3d; dieses ift ihm reine Thätigkeit, die es gewähren läßt ober hemmt. Die gehemmte Thätigkeit erscheint ihm als etwas Fremdes, als Gegenstand; es mochte sich in der von ihm ausgehenden Raum= form ausbreiten, aber das Bermögen dazu bricht ab und dies ift die Empfindung; die Grenze, an der dabei das begleitende Denken stehen bleibt, ist das Ding an sich ober Nicht=3ch. Die Phantasie brangt über die Grenze hinaus, die Empfindung aber tann ihr nicht folgen; jenes Drangen ift eben ber Raum und die Unrube Diefer unaufhörlichen Atte ift die Zeitreihe. Das Richt-Ich beruht also gemiffermaßen auf der ermattenden Thatigfeit des 3chs, die Wirklichteit ift ein Defett unferes Ronnens. hier wirtt das Ding an sich nicht auf bas Ich, sondern es entspringt dem Richt-wirken des 3d. Dürfen wir Fichte ein Bleichnis leiben, welches er felbst nicht anwendet, so konnte man sich die Thätigkeit des Ich als

<sup>1)</sup> Erdmann, a. a. O., S. 435.

Strahlen benten, die von einem Punkte nach allen Seiten ausgehen, aber an verschiedenen Stellen aufhören; die unregelmäßige Linie, welche ihre Schlußpunkte verbindend gedacht werden kann, ist dann nur durch die Strahlkraft des Mittelpunktes bedingt, aber doch eine Grenze, und wird dem Strahlpunkte Bewußtsein verliehen, so würde er diese Grenze als ein fremdes Gegebenes ansehen, und wenn sein Bewußtsein mit Erkenntnissormen und produktiver Einbildungstraft ausgestattet ist, diese auf sie projizieren und so ein Weltbild, das aber zugleich Welt ist, erhalten.

Damit sind wir allerdings über die kantischen Widersprüche hinausgekommen, aber jener Strahlpunkt ist der Sis von neuen Widersprüchen. Ist er unser empirisches Ich, so ist die Übereinstimmung der Weltbilder der vielen Iche unerklärt; ist er das absolute Ich, so ist mit dem Ganzen ein kosmischer Prozeß geschildert, durch den die Thatsache unseres Erkennens nicht erklärt wird; in beiden Fällen wird der Wirklickeit, die hier zur Negation wird, nicht genug gethan.

Wie Kant, ruft auch Fichte die praktische Bernunft zur Ergänzung herbei. Wir sollen und dies verbürgt das Sein; um des pflichtmäßigen Handelns willen müssen wir eine Außenwelt annehmen. Diese Annahme ist aber kein Schluß, sondern ein Entschluß; wir erschließen nicht die Außenwelt, sondern glauben an sie: "Es ist das Interesse für eine Realität, welches uns bei unserer natürlichen Ansicht von der Existenz unserer selbst und der Dinge sesthält, und darum ist der Glaube, in welchem wir diese Realität annehmen, kein Wissen, sondern vielmehr Entschluß des Willens." Hier zeigt sich, wie künstlich der Rationalismus Erkennen und Handeln zu verbinden gezwungen ist, die doch im Leben ihre gemeinsame Wurzel haben; so bringt es unsere Natur mit sich und aus ihr stammt die natürliche Ansicht, die Fichte unbedachter Weise so nennt, weil er damit indirekt gesteht, daß die seinige gekünstelt ist.

Doch arbeitet unbewußt die Ibee des Lebens in Fichtes Gebankenbildung mit. Die praktifche Bernunft ift bei ihm nicht,

wie bei Rant, eine Kontrollstation für die Willensantriebe, sondern ein thatiges Bermogen, ein reiner Trieb, worin ber rouffeausche Autonomismus mehr burchscheint als in ben burren tantischen Fichte arbeitet an bem modernen Rulturideal Formeln 1). weiter, das bei Rant gurudgetreten mar: Rraftbethätigung nach allen Seiten, bei ber es fich nicht fowohl darum handelt, das Rechte ju wollen, als vielmehr recht ju wollen, b. i. mit voller Rraft. "Wolle fein", gebietet Fichte, "was du fein follft, was du fein kannft und du eben barum fein willft — das ift bas Grundgesetz ber höchften Moralität sowohl als bes feligen Lebens" 2). Aus dem anspornenden: Du tannft, weil du sollst, wird hier ein: Du follft, weil du kannft, womit das Bermogen ober ber Trieb jum Dage ber Sittlichkeit gemacht wirb. Rigorismus ist damit gebrochen und Richte steigert ihn nur der Form, nicht ber Sache nach, wenn er in seiner braftischen Sprache erklart: Die Welt ift bas verfinnlichte Material ber Pflicht, und wenn er auch die Dinge an fich lettlich auf das fittliche Wollen zurudführt: "Unfere Pflicht ift bas einzige An-fic, welches fic burch die Gefete ber finnlichen Borftellung in eine Sinnenwelt berwandelt; die Dinge an sich sind das, was wir aus ihnen machen follen" 3). Fichtes Moralismus ift fo fturmifch, daß er alles Gegenftandliche nicht bloß als umzubildendes Material auffaßt und verlangt, nichts fo zu laffen wie es ift, sonbern es, weil es uns Widerftand entgegensett, zu vernichten 4).

Auch bei ihm kehren die Postulate wieder, die sittliche Aufgabe weist auf ein Fortleben nach dem Tode hin, die rastlose Arbeit verbürgt die verlängerte Arbeitszeit; auch die Bielheit der Individuen ist durch sie gesett: Das reine Ich teilt sich in eine Gemeinde von Ichen, breitet sich in eine moralische Weltordnung aus, damit Pflichterfüllung sei. Diese ist also Selbstweck, wie zu erwarten, wenn die Güter beseitigt sind, deren Realisierung sie in

<sup>1)</sup> Zeller, a. a. D., S. 614 u. 706. — 2) 2B. V, S. 583. — 3) Erdmann, a. a. D., S. 426 f. — 4) Daf. S. 425 u. 97.

Wahrheit dient. Die moralische Ordnung als der Endaweck des moralischen Handeln ift Gott. — Nur schlimm, daß, Fichte unbewußt, durch diesen Moralismus ein arger Naturalismus hindurchschimmert und die moralische Weltordnung im Grunde nur ein Anäuel von Strebungen autonomer Individuen ift. In seinem "Naturrecht" erklärt Sichte, daß der Einzelne an die Rechtsordnung nicht moralisch gebunden ift: "Jeder ift nur verbunden durch ben willfürlichen Entschluß, mit anderen in Gefellschaft zu leben" 1). Die Rechtsgemeinschaft ift Sichte "nichts praktisch Notwendiges, sondern nur ein Rat, wie es einzurichten ift, wenn die Freiheit vieler zugleich bestehen soll": "Das Rechtsgeset ift nicht praktisch, fonbern technisch-praktisch'2)." Der Egoismus wird geradezu als Staatsprinzip proklamiert: "So wie die moralische Gefinnung Liebe ber Bflicht um ber Pflicht willen ift, so ift hingegen die politische: Liebe sein selbst um sein selbstwillen, Sorge für die Sicherheit seiner Berfon und feines Eigentums, und ber Staat tann ohne alles Bedenten als fein Grundgefet annehmen: Liebe bich felbft über alles und beine Mitburger um bein felbft willen"3). Hier ift die Zerreißung von Moral und Recht, Gesinnung und Handlung, Innerem und Außerem, die längst vorbereitet worden burch Luthers Zerreigung von Glauben und Werten, auf die Spite getrieben.

Es ist kein Wunder, daß Fichte bei dieser Entwertung von Recht und Staat nicht stehen bleiben konnte; wie sich bei ihm aber durchweg die Korrektur von Irrtümern durch Umschlagen in die entgegengesesten vollzieht, so löst in seiner Staatslehre den krassen Autonomismus der Sozialismus ab. Sein "Geschlossener Handonamismus der Sozialismus ab. Sein "Geschlossener Handelsstaat" von 18004) ist der Staat als Produzent der Güter; er bestimmt die Zahl der Individuen für jeden Berussstam, sorgt sür Einschräntung des Reichtums, da ein überschuß über ein Kornalmaß nicht zu Recht besteht, untersagt Vergnügungsreisen, indem

<sup>1)</sup> B. III, S. 11. — 2) Bergl. Stahl, Geschichte ber Rechtssphilosophie I8, S. 238 f. — 3) B. III, S. 273. — 4) Das. S. 389 f.

"der müßigen Neugier und Zerstreuungssucht nicht länger erlaubt, ihre Langweile durch alle Länder zu tragen" 1). Ja auch die Kontinentalsperre bildet er nach durch das Berbot der Einführung von Waren 2). — Eine seltsame Figur, der Autonom, der stolze Mann des Selbst, die verkörperte Willenstraft, der nicht über die Grenze darf, sich mit Rübenzucker begnügen muß und die Polizei, die doch nur existiert, solange er will, stets auf den Fersen hat! Hier merkt man etwas von napoleonischem Geiste in Fichte, nur daß der Kaiser die Freiheit für sich und den Gehorsam für die anderen bestimmte, während der Ideolog allen beides zusprach.

5. Wie Rant lehrte Sichte, daß die Philosophie nicht wie die anderen Wiffenschaften von Gegenständen zu handeln, sondern bas Biffen und Ertennen felbft zu untersuchen habe, und er gab ihr ben biefe Aufgabe ausbrudenben Ramen: Biffenichaftslehre. Zugleich aber behnte er ihre Aufgabe auf bas praktische Gebiet aus und vertnüpfte damit die theoretische und prattische Philosophie enger, als es Rant gethan, er weist ihr zu, die sittliche Welt zu beduzieren, wie die Biologie das organische Leben. Die Wiffenicaftslehre hat es aber weber mit dem erkennenden noch mit dem bandelnden Subjette zu ichaffen, nicht mit dem Thatigen, sondern mit dem Thun, welcher Begriff Ertennen und Sandeln jufammenfaßt. Sie ift barum in ber Lage, aus einem Pringipe ju bebugieren, das als Mittelpuntt den Rreis ihrer Erkenntniffe gusammenbalt, in dem wie in einem Reime ihr ganger Bau beschloffen ift. Die "Grundthathandlung", aus der alles Thun hervorgeht, ift der unserem Bewußtsein zu Grunde liegende Sat: Das 3ch sett ichlechthin fein eigenes Sein, ben Gichte bem logischen Befete ber 3bentität: A ift A, gleichsett. Das Segen aber schreitet zu einem Entgegenseten fort: Dem Ich wird entgegengeset das Richt = 3ch, welcher Sat bem des Widerspruches: A ift nicht Richt = A, entiprecen foll. Da beibe Cate ju gelten haben, muffen fie fich limitieren und damit ift ber britte gegeben: 3ch setzt dem teilbaren

<sup>1)</sup> B. III, S. 506. — 2) Daj. S. 472.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

Ich ein teilbares Richt = Ich entgegen, worin Fichte das Dentgeset vom Grunde wiedererkennen will, weil im Grunde ein partielles Roinzidieren und Auseinanderfallen vorliegt. Dies ist die erste Trias von Thesis, Antithesis und Synthesis, mit der dugleich die Methode der Wissenschaftslehre gegeben ist. Der dritte Satz enthält zugleich die Grundeinteilung der Philosophie: im Gretennen setzt sich das Ich als bestimmt durch das Nicht-Ich, im Handeln als bestimmend das Nicht-Ich, womit der Gegenstand der theoretischen und praktischen Philosophie gegeben ist. Alles Beresahren der Wissenschaftslehre ist a priori und es wird das kantische Problem der Synthesis a priori in größtem Maßstabe erneuert 1). Zugleich aber wird, was Fichte besonders später betonte, ein genestisches Berfahren gewonnen: "Erblicken der Genesis ist Organ der Wissenschaft").

In diesem kraftvollen Überbieten Kants wiederholen sich zunächst bessen Mißgriffe in vergrößertem Maßstabe: es soll aus der logischen Form der ontologische Inhalt erzeugt werden; die logischen Gesete, die nichts ohne Denkinhalt sind, sollen, ins Transzendentale hinaufgehoben, Seinprinzipien abgeben. Zugleich wiederholt sich bei Fichte gesteigert der ontologische Irrtum von Leibniz, daß das Thun dem Sein vorausgehe, die operatio der Substanz, der actus socundus dem actus primus 3).

Daß Fichtes Hinausschreiten über Kant eine Wiederherstellung der idealen Prinzipien, also ein Rückgängigmachen von deren Subjettivierung sei, läßt sich nicht behaupten, wohl aber, daß damit manche Hindernisse, die Verhacke und Verhaue des Denkens, die Rant aufgerichtet, gestürzt werden. Das empiristische und steptische Slement sind beseitigt; Locke und Hume liegen weit hinter uns; der Auslösung des Ich in leeren Vorstellungssluß ist gewehrt; die kritische Vernunft, die sich erst in einem folgenden Bande ihrer Schwester, der praktischen, erinnert, sind wir los; beide sind eins, im Thun und Leben schließen sich Erkennen und Wollen zusammen —

<sup>1)</sup> Rach der Wissenschaftslehre von 1794, W. I. S. 29-80. — 2) Fichtes nachgelaffene Werte I, S. 151 f. — 3) Oben §. 95, 6.

oder haben wenigstens die Tendenz idazu. Ein Intellegibelreales ift uns wiedergegeben, benn auch bas empirische 3ch ift; ja herbart tann es neine Substang" nennen, "beren Qualität in einem Spfteme notwendig verbundener Sandlungen besteht" 1). Auch die Freiheit ift eine Realität, die uns nicht, wie bei Kant, jeden Augenblid wieder weggezogen werden fann. Die moralische Weltordnung ift ein Rosmos, erschloffen, nicht bloß poftuliert. An den Thathandlungen des Ich haben wir auch einen intellegiblen Prozeß, eine ideale Benefis, ein überfinnliches Geschehen, das nicht bloß real ift, sondern alle Realität bedingt. Aus den Niederungen der Bernunftkritit find wir auf ein Niveau hinaufgeftiegen, auf dem wir wieder mit Descartes und Leibnig verkehren konnen; die fichtesche Selbftsetung bes 3ch ift eine Steigerung bes cartesianischen Brinzips: Cogito ergo sum zu dem vollfräftigen: Cogito, ergo do esse; an Leibnig' unbewußtes Borftellen erinnert bas Weben ber weltsetenden Einbildungstraft bei Sichte; an deffen praftabilierte Harmonie die "moralische Weltordnung", deren Apotheose Leibnig vermeidet, mahrend sie hier proflamiert wird. Ebenso sind wir in ber Moral über die abgeschmadte Sophistit hinaus, mit ber Rant die spröden autonomen Subjette auf das leere Allgemeine vereidigt; lebensträftig ift wenigstens ber "reine Trieb", wenn auch seiner jozial-plaftischen Rraft bedenkliche Nachhülfen beschafft werden müffen. Die Revolution im Bopf, mit ihren gleignerischen Berficherungen, daß fie nicht zerftören, sondern bauen wolle, liegt hier wie ein widerwärtiger Traum hinter uns; das "Geschlecht der Freiheit und bes Berftandes" tampft mit offenem Bifier; ja auf die autonomistische Freiheitsidee fällt ein Refler des patriotischen Befreiungstampfes, der das Ende des raftlofen Mannes vertlärt: Fichte ftarb 1814 an dem Lazarettfieber, das seine Gattin, als Pflegerin der Berwundeten, nach Hause gebracht hatte.

6. Die Wendung zum Neuplatonismus, welche Fichte, ohne es zu wiffen, vollzieht, wenn er bas Ich zum absoluten

<sup>1) 2</sup>B. V, S. 250.

erweitert, entfernt ihn noch mehr von Rants Stepfis und läßt ibn den Aug der Transzendentalphilosophie jum erzessiven Realismus aur Entfaltung bringen. Wenn er bon einer jedem 3ch gu Grunde liegenden Ichheit spricht, so wird die Egoitas jum ens erhoben; wenn er forbert, man folle das unendliche Ich in sich lebendig machen, es sein, es erleben, jo fordert er etwas, mas Aristoteles — obzwar mit Unrecht — als widersinnige Ronseguenz der Idecenlehre hingestellt bat: daß wir das Leben eines Anderen leben follen, anftatt unferes eigenen. In ben "Borlefungen über die Thatfachen des Bewußtseins" vom Jahre 18101) lehnt Fichte den Borwurf des Individualismus von fich ab und schiebt ibn Rant ju, ber aus feinem Bewußtsein vieles bedugiert, aber nicht bewiesen habe, daß bies von bem Bewußtsein, alfo von jedem gelte; die Wiffenschaftslehre will gerade zeigen, wie das alle Individuen befaffende Leben in diesen jum Bemuftsein tomme, wie das allgemeine Denken Iche hervorbringt und unter ihnen auch mich. Dier erinnert das Universalbewuftsein an Aberroes' gemein= samen Intellekt und die Einbefaffung der Individuen unter das absolute Ich an das Berhältnis des voes zum voos bei Plotin. Der Rus hat es mit dem fichteschen Ich gemein, daß er sich das Sein als Objett entgegenstellt, was es im er nicht ift; er wird jum νοερόν, weil er das νοητόν sich gegenüber hat, also der Intellekt auf das Intellegible bezogen ift. Der Unterschied zwischen Plotin und Fichte ift ber, daß jenem das Intellegible das Maß bes Erkennens ift, das Höhere, Geset und Ordnung in sich tragend, wohl auf die Aktuierung durch das individuelle Denken harrend, aber babei biefes fich angleichend 2). So boch tann ihm Fichte nicht folgen, weil er die volle und prinzipielle Wiederberftellung des Intellegiblen, das Rant entwertet hatte, nicht vollzieht und darum ben Wahrheitsbegriff, ben Plotin befaß, nicht wiebergewinnt. Ficte bleibt das Nicht-Ich eine Schranke und, da das Ich mit der Bernunft gleichgeset wird, ist jenes, welches das vonrov sein

<sup>1)</sup> W. II, S. 541 f. — 2) Bb. I, §. 43, 8.

müßte, eigentlich die Unvernunft; die Wahrheitsinhalte werden zu Erkenntnisschranken und die Wissenschaft ist nicht ein intellegibler Organismus, dem sich der Erkennende angleicht, sondern ein Thun des Erkennenden. Fichtes Wissenschaftslehre verfehlt darum das Wesen der Wissenschaft vollständig und so treffend der Name ist, so leer ist das damit Bezeichnete, ähnlich wie dies von den kantischen Ausdrücken: kategorischer Imperativ, Reich der Zwecke u. a. gilt.

Bei feiner prattischen Richtung faßt Fichte fein absolutes 3ch auch ethifch; in bem "reinen Bewußtsein", bas vor bem empirischen ift, spricht bas Sittengeset zu uns; wir vernehmen die Stimme des absoluten 3ch als tategorischen Imperativ; es ift Gesetz und Wille und unser Leben ift Leben Dieses Gesetes 1). Richte mertt nicht, daß er damit in eine Heteronomie verfällt, bei ber ber Sandelnde zur blogen Daste eines Anderen wird. Darum also mußte "die natürliche Anficht" vernichtet, mußte jede objektive Norm bes Willens geleugnet, jedes Gefet im himmel und auf Erden, um zu gelten, der Autorisation des autonomen Selbst unterzogen werden, damit uns schließlich das fittliche Selbst gang genommen und unfer Gemiffen auf einen Weltgeist projiziert werde! In Diesen Biderspruchen tehrt freilich nur der alte wieder, ben ja die Glaubensneuerer begingen, welche zugleich die höchste individuelle Freiheit beanspruchten und alle Freiheit in absoluter Determination untergeben lieken 2).

In seiner Lehre vom Aus weiß Plotin, woher er kommt und wohin er geht, während Sichte bei seinen dialektischen Wandlungen über seinen Weg unklar ist; er wird sozusagen blind von den Problemen geschoben; er, der stolze Verkünder des wissenden Willens, weiß am wenigsten, was er will. Plotin kommt von dem Einen her und geht vom Aus zur Weltseele fort, denn er sucht die göttslichen Hppostasen, geleitet von Platon und der Theologie der Borzeit. Fichte sucht sich in sich, geleitet von sich und sieht sich

<sup>1)</sup> Erdmann, a. a. O., S. 418, 436 u. 434. — 2) Bb. II, §. 60, 3 u. 81, 4.

unversehens über sich auf ein All = 3ch hinausgetrieben, in bem er bas Sein sucht, aber boch nicht endgültig beschloffen benten kann, weshalb er weiter zu dem Ginen flieben muß. Abwarts unter dem All-Ich hatte er die Natur erbliden muffen, wenn er dem Bedanken bes Lebens, auf ben er öfter ftogt, nachgegangen ware; aber bier fehlte das Intellegible als Brude; Fichte tann in der Natur feine Wahrheit, also auch tein Leben finden; die immanenten Formen in der Natur wären längst beseitigt worden, und so lag ihm auch der Gebante der Weltseele fern, der jene Formen hppostatisch in sich faßt, ontologisch zwar nicht haltbar, aber doch ein Zeugnis des regliftischen Dentens. Sichte ift ber Natur mehr als seine Zeitgenossen abgewandt; er leugnet die immanenten Naturzwecke, glaubt Die Organismen aus der Wechselwirtung der Stoffe erklaren ju tonnen und bezieht die Naturmefen auf die menschlichen Zwede; er "deduziert" das Vorhandensein von Licht und Luft daraus, daß die Menschen ohne sie sich nicht sehen, hören, verständigen und teine moralische Gemeinschaft eingeben konnten; auch an dieser aber läkt er die Naturseite nicht gelten, wie er auch der Schonheit und Runft, die Plotin fo finnvoll in seinen Rreis gieht, durchaus abbold ift. "Nie hat ein Syftem folden Naturhaß geatmet, wie bas fichte'sche 1)."

So wirkt die Berührung mit dem Neuplatoniker nur wenig anfrischend auf den sichteschen Doktrinarismus; aber wir entwinden uns dabei doch noch mehr den Negen der kantischen Dialektik. Das absolute Ich ist ein übersinnliches Reales, ein moralisch-physischer Rosmos, durch Schlüsse erkannt, nicht mehr ein leeres Postulat. Zu ihm stehen die empirischen Iche im Berhältnisse der Unter-ordnung, insosern jenes ihr Gesetz ist, zugleich aber in dem Berhältnisse der Teilnahme, indem es ihre Substanz ist; es dämmert also der Begriff der platonischen pedeckes auf, wenn er auch unstruchtbar bleibt, weil der des Gutes und des Guten sehlt. Es verdient angemerkt zu werden, daß das Wort Idee bei Fichte einen

<sup>1)</sup> Erdmann, a. a. O., S. 422.

volleren Klang erhält als bei Kant; in den "Grundzügen des gegenwärtigen Zeitalters" 1806 sagt er: "Die Idee ist ein selbständiger, in sich sebendiger und die Materie belebender Gedanke" und: "Wir haben nicht ermangelt, die Begriffe von den Ideeen, welche schlechthin ohne alle Erfahrung durch das in sich selber selbständige Leben dem Begeisterten sich entzünden, streng zu unterscheiden." Den naheliegenden Gedanken, daß die Ideeen, wenn sie selbständig, sebendig und belebend sind, allererst Realgehalt haben, also ein Gedanklich-wirkliches wiedergeben müssen, bringt Fichte freilich nicht zum Austrage.

Haton und den Reuplatonikern informiert, den Ideen gerecht wird, die Weltseele erneuert, und die Zwede, das Schone, die Formen in der Natur zurückführt. Wie Schelling war auch Friedrich Schlegel anfänglich mit Fichte gegangen; er konstruiert 1804 in Triaden, sieht in dem Werden das Bindeglied zwischen dem Unendslichen und dem Endlichen und setzt die Bestimmung des Menschen in die Hingabe an das Ur=Ich. Diese Hingabe nimmt er aber so ernst, daß sie die autonomistische Tendenz überwindet und damit gewinnt er den Fußpunkt, um sich über die ganze den Kant begründete Denkrichtung hinauszuschwingen, was Schelling, der die Wurzel des Irrtums nicht erkennt, nicht vermag 1).

7. Das Erkennen und das Sollen war Fichtes anfänglicher Standort gewesen, das Sein hatte Kant entwertet, es galt Fichte nur als Grenze des Erkennens und Mittel des Sollens. Aber schon, wenn er das Erkennen auf das Bewußtsein, das Sollen auf das — immerhin selbstgesetze — Gebundensein zurücksührt, erkennt er unfreiwillig das Sein als den ursprünglichen Begriff an; auch wenn er in der Wissenschaftslehre die Genesis sucht, arbeitet er unbewußt mit dem Seinsbegriffe, denn das Werden ist und bleibt der Übergang von einem Sein zu einem anderen; die "Grundthathandlung" kann nicht endgültig als das Erste sestgehalten werden;

<sup>1)</sup> Unten §. 109, 2 u. §. 115, 4.

so schön es klingt, wenn Goethe seinen Faust das Exordium des Johannesevangelium, echt sichtisch, übersetzen läßt: "Im Ansang war die That", so kann dabei der Dichter, aber nicht der Denker stehen bleiben, der die prosaische Frage: Wer that? nicht abweisen darf. Der Ernst der Zeit, die wieder von Gott und Ewigkeit sprach, mag Fichte auch an seinem Gotte irre gemacht haben, der immer nur wird, aber nie ist, was Platon von der Sinnenwelt sagt, und das Bedürsnis nach Frieden, dessen sich seinen Menschenberz erwehren kann, mag ihn den rastlosen Moralismus zeitweise als einen friedlosen haben erkennen lassen.

In der "Wiffenschaftslehre" von 1810 erklärte Fichte: Gott nur ift und bas Wiffen ift nichts anderes als fein Schema und fein Bild; da Wiffen das Sehen eines Seins durch ein Bild ift, jo muß allem Wiffen vorgedacht sein ein Sein 1). Damit wird recht eigentlich der Schritt vom Rus zum er und or gethan; augleich ift erfichtlich, daß hier tein Ginfluß Spinozas porliegt, bem bas Wissen tein Bild bes Seins ift, sondern eine Barallele bazu. Was Spinoza völlig fehlt, bietet sich Fichte jest als Bestimmung bes göttlichen Seins bar: bas Leben. In seiner "Anweisung jum feligen Leben" 1806 fagt er: "Das reale Leben bes Wiffens ift in seiner Wurzel das innere Sein und Wesen des Absoluten felber und nichts anderes; und es ift zwischen dem Absoluten ober Bott und bem Wiffen in feiner tiefften Lebenswurzel gar teine Trennung, sondern beide geben völlig ineinander auf"?). Denselben Gedanten giebt er in einem iconen Sonett Ausdruck, bas an mpftische Erquise eines Angelus Silefius erinnern kann 3).

Das Innewerden der Einheit mit dem Ginen ist kein Erkennen mehr, somdern ein Schauen und verlangt ein eigenes Organ: "Diese Lehre", sagt Fichte in einer Borlesung vom Herbst 1813, "sest voraus ein ganz neues Sinneswertzeug, durch welches eine neue Welt gegeben wird, die für den gewöhnlichen Menschen gar nicht vorhanden" 4). Das Gelangen zu diesem Schauen ist ein "Durch-

¹) B. II, S. 696 f. — ²) B. V, S. 443. — ⁵) B. VIII, S. 462. — ⁴) Rachgelaffene Werte I, S. 4.

bruch" und einen solchen forderte Fichte von seinen Hörern, was an die "Revolution des Innern" erinnert, von der Kant die Oberherrschaft des guten Prinzipes im Menschen erwartet. Statt des
"reinen Denkens" sagt Fichte in den späteren Schriften: das Licht,
mit sortschreitender Annäherung an die Mystiker und mit Anerkennung des objektiven Mediums des Erkennens. Die Religion ist
nun auch nicht mehr der bloße Rester des rastlosen moralischen
Strebens, sondern auch "ein Sein", ein Ruhen, ein Genießen, und
die Abschwächung der Seligkeit zur Glückseit liegt hinter uns.

Auch eine Cicatologie bat Fichtes Mpftit: "Die Welt geht aus von einer geglaubten und endet in einer durchaus verstandenen Theofratie. Gott wird wirklich allgemein herrschen und er allein, ohne andere, die Welt in Bewegung setzenden Kräfte; nicht bloß als Lehrer, sondern als lebendige und lebendig machende Kraft" 1). Bon biefer Sobe fturgen wir freilich jählings hinab - und dies tann zeigen, wie labil diese fichtesche Mustit ift -, wenn wir horen, daß biefer Endzustand burch ben Staat, als ben Erben ber Rirche, borbereitet werden wird, womit ja die Reformation den Anfang gemacht habe, die damit vorgegangen sei — den Berftand auf das Chriftentum anzuwenden, weshalb auch "die Protestanten die wahren Ratholischen find, benn fie tragen das Bringip ber Gemeingültigkeit, Allgemeinheit in sich" 2). Auch hier ift Fichte den Neuplatonikern näher, als er weiß, aber nicht Plotin, sondern Porphyrios, dem Bortampfer des Imperiums gegen die Rirche, der auch den Christen über die Anwendung des Berftandes auf ihre Lehre gute Ratschläge gab 3).

<sup>1)</sup> Politische Fragmente von 1807 u. 1813; W. VII, S. 613. — P) Daj. S. 609. — 3) Bd. II, §. 58, 3, S. 189.

## §. 108.

## Segel.

1. Wenn Fichte nur eine halbe und ungewollte Wendung jum Realismus vollzieht, fo bringt Begel das in der Tranfzendentalphilosophie liegende extrem - realistische Element zum vollen Austrage, freilich ohne Überwindung des autonomistischen. Sein Jufpuntt ist nicht bas 3d, bas fich bei Fichte vermoge feines Schwebens zwifden bem empirischen und absoluten Selbstbewußtsein so wenig bewährt hatte, sondern die Erkenntnisform, der Inbegriff der Rategorieen, "die realisierten logischen Funttionen". Rant hatte bem Denten in ber Analytik das Objett und in der Dialektik auch das Subjett weggezogen, fo daß es nur als freischwebende Bewegung Beftand behielt, wenn das überhaupt noch Bestand genannt werden kann 1). hier nun fest Begel ein: fein Absolutes ift reines Denten, teines Objettes bedürftig, vielmehr ein foldes erft erzeugend, und es ift fubstantielles Denten, teinen perfonlichen Trager erforbernd, ba es vielmehr felbft erft die bentenden Wefen fest. Das Weltprinzip ift nicht, wie Spinoza meinte, die Substanz, sondern ber Beiftesprozeß; ber fich felbft bewegenbe Gedante ift das Wefen ber Dinge.

Kants transzendentale Logit wird dem entsprechend zur Ontologie, die Dialektik wird zu einer Methode, welche die Bewegung der Sache selbst ist; die Kategorieen werden zu Knotenpunkten oder sozusagen Raststationen der die Realität erzeugenden Denkbewegung;

<sup>1)</sup> Oben §. 102, a. E.

die Antinomieen sind nicht mehr Berlegenheiten des menschlichen Dentens, fondern Impulje des tosmifden; ber Biberfprud, als das Umschlagen eines Begriffes in sein Gegenteil, ift das treibende, ausgebarende Moment ber Begriffereihen, in benen fich bie neue Dialektit bewegt, welche die Welt nicht benkt, sondern ift. Go befremdend es klingt: bei Begel ift die Wirklichkeit ein fich felbft bentenber Begriff, beffen Denten fich in fteten Wibersprüchen bewegt. Das Empirifde, welches Rant als Materie für die Erfenntnisformen stehen ließ, wird bei Begel in diese völlig eingearbeitet: das Einzeldasein ift nur Durchgangspunkt, Bulle ober Schale bes objettiven Gedantens, Anschauungs = und Dentinhalt sind eins. Das Denten bedarf teines finnlichen Inhalts, fondern ift fein eigener Inhalt, das Ronfrete ift nur der Augenbau und Ausbau bes Bebantens. Much das Ding an fich und das fichtesche Richt - 3ch erscheinen nicht mehr als dunkle Bunkte am Borizonte; Objekt und Subjekt, Richt-Ich und Ich find jest nur Momente besselben Bedantens, ber auger uns ein Seiendes, in uns ein Bedachtes ift.

Bei Hegel giebt es nicht mehr ein Erkenntnissstreben, das seinen Inhalt erst suchte, etwa gar ohne ihn erreichen zu können, so daß es sich mit Postulaten abspeisen lassen müßte, noch auch giebt es ein der Bernunft fremdes Element, in welches diese erst hineinzuarbeiten wäre, sondern die Erkenntnis, welche in den Schwung der realen Denkbewegung hineingekommen ist, fällt mit ihr zusammen, ihr Suchen nach Wahrheit wird zum Dahinschissen auf dem Strome der Wahrheit, das individuelle Vernunftstreben zu einem Moment der sich realisierenden kosmischen Vernunft. Der Nationalismus Kants und Fichtes wird hier weitaus überboten und auf die denkbar höchste Spize getrieben. In diesem Sinne erklärte Pegel das Wort Methode, µédodos, als ein Nachgehen, also Anschließen unseres subjektiven Denkens an das objektive, die Hingabe der eigenen Denkbewegung an die reale und das Innewerden der Übereinstimmung des gleichen Rhythmus beider.

Damit wird icheinbar bas bentftolze Subjett ber Tranfzendental-

philosophie preisgegeben und Hegel that den Ausspruch: "Selbstbenten ift Marotte"; er verzichtete darauf, daß ber Dentende die .Wahrheit, der Handelnde das Gute macht, und er bricht damit dem tant = fichteschen Autonomismus die Spige ab; aber auf der Bobe bes tosmifchen Dentprozesses tehrt bas autonome Subjekt boch wieder: erft in ben Beiftern gelangt bie Beltvernunft jum Bewußtsein und der Herricher der Geifterwelt und Bollender ber Geifteswelt ift boch ber Philosoph. Begel nennt epochemachende Wendungen in der Geschichte der Philosophie "einen Rud des Menschengeistes, der Welt, des Weltgeistes", und sieht darin eine Offenbarung Gottes. "Was wir fo troden, abstratt bier betrachten", fagt er in feinen Borlefungen über die Geschichte ber Philosophie, "ift konkret; solches Zeug, sagt man, die Abstraktionen, Die wir betrachten, wenn wir in unserem Rabinet die Philosophen sich ftreiten und zanken laffen und es fo ober fo ausmachen, sind Worte und Abstraktionen. Rein, nein, es sind Thaten des Weltgeistes, meine Herren, und barum bes Schickfals. Die Philosophen find dabei dem Herrn näher, als die sich nähren von den Brofamen bes Beiftes; fie lefen und ichreiben biefe Rabinetsordres gleich im Original; fie find gehalten, diefe abzuschreiben. Die Philosophen find die prorou, die beim Ruck im innerften Beiligtum mit und dabei gewesen, die anderen haben ein besonderes Interesse: diese Berrichaft, Diesen Reichtum, Diese Madchen . . . Wozu ber Weltgeift hundert und taufend Jahre braucht, das machen wir schneller, weil wir den Borteil haben, daß es eine Bergangenheit und in der Abftrattion gefchieht 1)." - So bedurfte es gar nicht großer Ubertreibung, wenn Otto Gruppe in feiner geiftvollen Berfiffage ber begelichen Dottrin ichilbert, wie der Weltprozeß in Gefahr ift, ftill ju fteben und der Weltgeift im Denten ju ftoden, als der nedende Nachtwind dem lutubrierenden Professor Begel sein Manustript entführt, das aber durch das Geschrei feiner Schüler, henning des Bahns und Bans gerettet wird?).

<sup>1)</sup> Borl. üb. Geich. d. Phil. 1836, III, S. 95. — 2) In dem Luftipiel "Die Winde", 1831.

Hegel führt den Gedanken eines intellektuellen Kulturspstems auf seine Spize, weil ihm dieses Spstem die Wiege des zu sich selbst kommenden Absoluten ist und damit erscheint bei ihm das Selbstgefühl des denkenden Geistes im Grunde noch mehr gesteigert, als bei Kant und Fichte, weil bei ihm der philosophierende Geist als noch weltmächtiger auftritt, als bei jenen.

2. In diesem Hinausschreiten über Kant und Fichte liegt eine Steigerung ihrer Berirrungen, aber es darf doch nicht verkannt werden, daß Hegel in anderem Betracht eine Wendung zum Besseren bezeichnet. Wie er dem Empirisch-gegebenen Anteil an der Bernunft einräumt, so weist er auch dem Geschichtlichen einen solchen zu. Über die totale Geschichtsversinsterung der Transzendentalphilosophen, jenes blinde Tappen in den Problemen und undewußte Umschlagen sind wir hier glücklich hinaus. Hegel betrachtet nicht wie Kant die Spekulation der Borgänger als ungeschen, sondern als Vorstufe seiner eigenen, womit nun zwar noch keine befriedigende Geschichtsanssicht gewonnen, aber doch der Kontakt der Gegenwart mit der Bergangenheit wenigstens prinzipiell wieder hergestellt wird 1).

über sein Berhältnis zu Kant und Fichte erklärte sich Hegel schon in dem Aufsaße: "Glauben und Wissen"), worin er die "Wissenschaftslehre" als den Kulminationspunkt subjektivistischer Reserionsphilosophie und der Aufklärung darstellt, der freilich notwendig sei, damit er zur wahren Spekulation komme.). Den Kritizismus stellte es mit dem Empirismus zusammen, weil beide die geistige Wirklichkeit, die übersinnliche Welt leugnen und das Denken seines Inhaltes entleeren; in den kantischen Kategorieen und den Dingen an sich erkannte er richtig zwei Leerheiten, die sich wechselseitig keine Ersüllung gewähren können; auch sah er richtig, daß Kant, indem er gewaltsam Getrenntes wieder zu vereinen strebt, immer gegen sich selbst arbeitet.); er sieht die Unstruchtbarkeit der kantischen Doktrin für die Wissenschaft ein und spottet darüber, daß

<sup>1)</sup> Raberes unten §. 117, 7. — 2) In bem "Aritifchen Journal für Philosophie" 1802. — 3) Erbmann, a. a. O., S. 581. — 4) Encyflopabie ber philosophijchen Wiffenichaft (B. VII) §. 40.

ber Philologe Gottfried Hermann die Rategorieentafel auf die Metrik angewendet habe. Am höchsten stellt Hegel die Kritik der Urteilskraft, weil Kant hier zum intuitiven Verstande und zur inneren Zweckmäßigkeit vordringe 1).

Ein notwendiges, aber auch einseitiges Moment sieht Hegel auch im Spinozismus. Er nennt ihn die absolute Grundlage aller wahrhaften Philosophie, den Anfang alles Philosophierens; doch tadelt er, daß er vor dem Sein das Werden nicht sieht, seiner Substanz die Lebendigkeit sehle und daß er alles Konkrete und Besondere als Borgesundenes und äußerlich Hinzunehmendes behandle?). In ähnlicher Weise bestimmen auch die anderen Denker monistischer Richtung, wie Schelling und Schleiermacher, ihr Verhältnis zu Spinoza; sie nehmen dankbar das All-Eine von ihm entgegen, aber suchen die Starrheit seines Systems durch emanatistische Wendungen zu erweichen; sie sind Spinozisten in der Abweisung der Persönlichkeit Gottes, in der Unempfänglichkeit für die religiöse Mystit und in ihrem Determinismus, aber sie lassen die "geometrische Methode", den Parallelismus von Denken und Ausdehnung, die Polemik gegen die Teleologie auf sich beruhen.

Bon den alten Philosophen schätt Hegel, wie zu erwarten, besonders den Bertreter des emigen Flusses, Herakleitos, und er legt Gewicht darauf, alle von ihm überlieferten Lehren in die seinige aufgenommen zu haben. Er rühmt sich überhaupt, alle Prinzipien verwendet zu haben, mit welchen es die alten Denter versuchten. Platon nimmt er gegen den Borwurf der Schwärmerei in Schutz, seine Begeisterung sei das Heraustreten aus dem sinnlichen Bewustsein; freilich ist er in der Auffassung der Dialektik Platons Antipode; bei diesem führen ihre Schlangenwindungen zu einem Ewigen, Unwandelbaren, bei Hegel ist nur der Wechsel ewig. Auch Aristoteles wird von ihm geschätzt; er schließt die "Enchklopädie der philosophischen Wissenschaften" mit der berühmten Stelle der

<sup>1)</sup> Enchflopabie der philosophischen Wissenschaft (28. VII), §. 51. — 2) Gesch. d. Philos. III, S. 376—378. Logit III, S. 10.

Metaphysik über den Nus als das Denten des Denkens 1). In Hegels beiden Daseinsformen, dem Ansich und dem Fürsich, erscheinen die Begriffe von dévaus und évéques erneuert; aber Hegel setzt zwischen sie das Anderssein oder Außersichsein, die Berendlichung und Bereinzelung, welche in dem Fürsichsein "aufgehoben", d. i. zugleich negiert und konserviert sei; eine wirkende Ursache, welche die Potenz aktuiert, kennt Hegel nicht, da sich bei ihm jede Bestimmung durch Hervortreiben ihres Gegensaus selbst aktuiert.

Sehr hoch ftellt Begel ben Reuplatonismus und trägt damit die Schuld ab, die Fichte bei feiner hiftorischen Unwissenheit unbeglichen gelaffen hatte. Er findet "darin alle früheren Spfteme ausgelöscht" 2). Plotins Spekulation nennt Begel hoben, wenngleich noch nicht vollendeten Idealismus 3). Diesem ift Proflos zumal in feiner "Blatonischen Theologie" am nächsten gekommen, welcher zeige, "wie alle Bestimmungen fich in fich felbst auflösen und in die Ginheit zurudfehren" 4); "man tann fagen, daß er in biefer Rudficht das Borzüglichste, Ausgebildetste unter den Neuplatonikern leifte 5)." Was diefen abgebe, fei das Berftandnis für die Subjettivität, die Freiheit des 3ch und den unendlichen Wert des Subjefts 6); diefes Romplement findet Begel im Christentum gegeben. Die protaywyla der Neuplatoniker giebt er geradezu mit "spekulativer Betrachtung" wieder?); an ihre in Mythus und Poefie getauchte Sprace lehnt er sich oft an; er nennt die Natur neinen bachantifchen Bott, der fich nicht zügelt und faßt", oder "einen Phonix, ber fich felbst verbrennt, damit der Beift hervortreten konne"; die Rategorieen "das diamantene Net, in welches das ganze Universum hineingebaut ift"; wie überhaupt Begels Stil, obwohl troden und hart im ganzen, doch der poetischen Lichter und treffenden Schlagwörter feinesmegs entbehrt.

Bgl. unten §. 112, 4. Ar. Met. XI, 7. ἡ δὲ νόησις ἡ καθ² αὐτὴν . . . τοῦτο γὰρ ὁ θεός. — ²) GeſΦιΦιΦ ber Philosophie III, S. 35. —
 Das. S. 47. — ¹) S. 74. — ⁵) S. 79. — ⁵) S. 95. — ⁻) S. 91.

Was die Neuplatoniker suchten: die Verföhnung von Philosophie und Religion, billigt Begel; beibe treten zuerst als Einheit auf, bann als Begenfat, ichlieflich muffe aber biefer feine Synthese finden; feine eigene Philosophie solle ben Inhalt des Chriftentums in sich aufnehmen. Die Religion ift das Sein Gottes für das religiose Bewußtsein, ber absolute Geift bedarf bes endlichen, um jum Bewußtsein ju gelangen; jur Beftimmung bes Berhaltniffes bes Logos jur Gemeinde wendet Segel diefelben Worte wie Philon ber Jude an 1). Für seine anoftische Schriftertlärung genügt als Probe der Ausspruch: "Ms die Zeit erfüllet war, sandte Gott feinen Sohn, beißt es in der Bibel; das heißt nichts anderes als: bas Selbstbewußtsein batte fich ju benjenigen Momenten erhoben, welche jum Begriffe bes Beiftes gehören und jum Bedürfniffe, Diefe Momente auf eine absolute Beise zu fassen"2). "Die Identität bes Subjetts und Bottes tommt in die Welt, als die Zeit erfüllt mar; das Bemußtsein dieser Identität ift das Ertennen Gottes in seiner Wahrheit; der Inhalt der Wahrheit ift der Beift felbft, die lebendige Bewegung in sich selbst" 3).

Hegel "rühmt seine Philosophie, daß sie soviel orthodozer sei als die moderne, gegen die Dogmen gleichgültige Herzens – oder schriftgläubige Theologie" 4) und sein Grabredner tonnte ihn preisen als "den Tröster, der uns in alle Wahrheit führt" 5).

Man muß den Neuplatonikern, trothem daß auch sie das Christentum bekämpften, einräumen, daß sie von der Religion eine höhere Borstellung hatten; wenngleich sie die Mythen nach ihren spekulativen Bedürfnissen modelten, erkannten sie doch eine älteste, geoffenbarte und autoritative Weisheit als deren letzte Quelle an, eine Anschauung, die Hegel fremd war, da sie von dem Subsiettivismus der Glaubensneuerung und der Aufklärung längst weggeschwemmt war.

<sup>1)</sup> Staubenmaier, Die Philosophie des Christentums, S. 486 und 808. — 2) Philosophie der Geschichte, S. 888. — 8) Das. S. 393. — 4) Erdmann, Grundrig II2, S. 607. — 5) Haffner, Grundlinien der Gesch. d. Phil., S. 1008.

So ift Hegels Ausbeute aus der Geschichte der Philosophie bei dem Berfehlen des Rervs der echten Spekulation und bei der Willfür seines Berfahrens noch eine geringe und die Stimme der Jahrhunderte dringt bei ihm in schneidenden Dissonanzen an unser Ohr, aber die Einsicht ist doch gewonnen, daß auf sie gehört werden solle; es ist eine Fraze der philosophiae perennis, die er giebt, aber aus dem Schlafe, in die sie die geschichtslose Periode gelullt hatte, ist sie doch erweckt.

5. Wie Brotlos geht Begel barauf aus, ein Intellettualinftem herzustellen und zwar eine Stufenfolge zu finden, die bon bem armften Begriffe, bem Sein, ausgeht und bei bem reichften, ber 3 bee, als Inbegriff ber 3beeenwelt verftanden, enbet 1). Die erfte Stufe findet er in ben Begriffen: Sein und Mag, die zweite in den Begriffen: Wesen und Wirklichkeit, die dritte in den Begriffen: Begriff und Idee, Die vierte in der Erhebung ber Idee als Prinzip des Lebens und Ertennens zur absoluten Idee. Dabei ift die Anlehnung an die Alten deutlich zu erkennen: Die erfte Stufe ift Die bes pythagoreischen Dentens, Die zweite Die des ariftotelischen, Die dritte die der fotratisch-platonifchen Gedankenbildung, die vierte die ber neuplatonischen. hier liegt nun wirklich ein Auffteigen und Reicherwerben ber Dentbestimmungen por: die mathematische Auffassung des Gegebenen als eines Ronftruierten ift eine noch außerliche und barum verhaltnismakig arme; die organische ergreift, ins Innere bringend, Die gewordene Birtlichkeit; bas Begreifen des geftaltenden Formpringips als Begriffsinhalt und geistiges Vorbild ift ein weiterer Fortschritt und die Erfassung des Borbildes als Lebensprinzip, Erkenntnisinhalt und tranfzendenter Urgrund schließt die aufsteigende Reihe ab.

Soweit ift Hegels Dialektik auf einer richtigen Bahn, auf dem Bege zu einer genetischen Darlegung der ontologischen Prinzipien, die als Aufgabe bezeichnet zu haben sein Berdienst

<sup>1)</sup> Encyflopabie b. philos. Wiffenschaften im Grundriffe. Erste Aufl. 1817, britte 1830, §. 84 — 244, Werte VI, und Wiffenschaft der Logit, zuerst 1812 — 16. B. III — V.

Billmann, Beidichte bes 3beglismus. III.

ist. Allein die Art, wie er die einzelnen Stufen ausbaut, zeigt schon Gewaltthätigkeit und Entfernung von den antiken Leiklinien. Immerhalb der ersten Stufe sucht er den Übergang vom Sein zum Maße durch die Kategorieen der Qualität und Quantität zu gewinnen: das Sein verlangt als Komplement das Was und das Maß fordert die Bestimmung: Wie groß. Die Reihe: Bestimmungs-loses, qualitativ= und quantitativ Bestimmtes und bestimmendes Maß würde nun der phthagoreisch-platonischen Reihe: ἀπειρία, μικτόν und πέρας 1) ganz wohl entsprechen, nur daß sie dei Hegel umgestehrt erscheint und in das Bestimmungslose schon das Sein hineingeschoben wird; hier zeigt sich seine monistische Denkweise, welche das Höhere aus dem Riederen ableiten zu können vermeint und das Mittlere zum Durchgangspunkte nimmt, während die Alten das Mittlere als die Wirtung des höheren idealen Prinzips auf das niedere ansehen.

In der zweiten Stufe fucht Segel ben übergang vom Wefen zur Wirklichkeit durch die Begriffe des Grundes und ber Erfdeinung au gewinnen. "Das Wesen ist Infichsein, gebrochenes Sein, Selbftdiremtion des Seins; bei ibm erscheint das unmittelbare Sein als Borhang oder Rinde; das Sein fcheint am Wefen." In der Reihe: Wefen, Grund, Erscheinung, Wirklichkeit find die ariftotelischen Begriffe: οὐσία, λόγος, σύνολον, ἐνέργεια?) in unzulässiger Beise verbunden; zu evéqyeix wurde dévauis als Anfangsglied gehören und zu ovola, hier gleichbedeutend mit ovvolov, wurde Uln tommen muffen; die berichtigte Reihe ware bann: Wefen als angelegtes, Wefen als erscheinendes und wirkliches, ens, und: des Wefens Grund, ratio entis. Diefe Reihe ift jener der erften Stufe: Bestimmungsloses, Bestimmtes, Bestimmendes parallel, nur daß fie die mathematische Betrachtungsweise zur organischen erhöht. So meint es nun aber Die hegeliche Dialettit nicht, fondern fie will das im Dage gegebene qualitative Quantum bem Wesen gleichseben, um einen anfteigenben Fortschritt ber zwischen bem Sein und ber Wirklichkeit liegenden Glieder

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 17, 6. — 2) Bb. I, §. 32.

zu gewinnen, was sichtlich wider die Natur der betreffenden Begriffe läuft.

Das Wefen fpielt nun Begel in den Begriff, das Unfangsglied der dritten Reihe, über: "Das jum Sein als einfacher Unmittelbarteit gurudgegangene Befen ift ber Begriff." Sier wird ber Doppelfinn von: Wefen benutt, der darin liegt, dag dies Wort ens und essentia ausbruden fann; auf ber zweiten Stufe bedeutete Wesen: ens, jest foll es: essentia sein, welches fich zwar mit Begriff, ratio, forma, nicht bedt, aber ihm boch näher tommi. Als Zwischenftufen zwischen Begriff und Idee will Begel den subjektiven und den objektiven Begriff ansetzen, also die forma post rem und die forma in re als die beiden Jukhuntte der forma ante rem verwenden. Dabei ift nun ebident die Ginführung des subjektiven Begriffs, also ber forma post rem, eine μετάβασις είς αλλο vévos; es drängt fich damit eine psphologische Bestimmung in die ontologische, um die es fich hier doch handelt. Es bleibt also nur ber Begriff als Inhalt bes Begreifens, ber bann auf einer Linie fteht mit dem Abichluffe ber zweiten Reihe: Grund bes Wefens, ratio entis, und nur insofern über diese Reihe hinausweist, als bier ber immanente Begriffsinhalt unter bem boberen Begriffe bes tranfgendenten Borbildes, alfo ber 3bee, gefaßt wird.

Die vierte Stuse, bei der Hegel die Idee als Lebens- und Erkenntnisprinzip faßt, bezeichnet insosern einen wirklichen Fortschritt, als dabei der transzendente Begriff des Borbildes angewandt erscheint; in dem Fortgehen zur absoluten Idee wird nur der Fortschritt wiederholt, der die Einführung des Ideeenbegriffes mit sich brachte. Wenn Hegel die absolute Idee als "die Einheit des Erstennens und Lebens, das sich selbst denkende und denkend verwirklichende Allgemeine" bestimmt, so zieht er der Idee den Träger weg und macht sie zu einem kosmischen Nebelwesen ohne Rüchalt und Stüße; er kommt einigermaßen dem plotinischen Nus nahe, ohne ihn doch zu erreichen, da dieser auf dem Einen als dem Urgrunde fußt und seiende, nicht werdende Wahrheit ist.

564 Abichnitt XVI. Anfange jur Wiebergewinnung der ibealen Prinzipien.

Bur Bergleichung unserer ontologischen Berichtigungen mit der begelschen Reibe selbst mag die folgende Überficht bienen:

## pegels bialettifche Reihe:

```
I.
Sein
| Qualität
| Quantität II.
| Maß = Wesen
| Srund
| Erscheinung III.
| Wirklichkeit = Begriff
| subjektiver | objektiver | objektiver | IV.
| Idee = Idee
| Ceben |
| Certennen | Absolute Idee.
```

## Berichtigte Reihe:

Die Stufen I—IV der berichtigten Reihe stellen den Fortschritt der spekulativen Erkenntnis dar, wie er sich von Pythagoras bis zu den späteren Platonikern vollzog; die Reihe 1 bis 4 bezeichnet ontologische Prinzipien und ist, wenn sie umgekehrt wird, insofern ebenfalls eine ansteigende, als die Ideeen als formae ante rem, den

bestimmenden Magen oder sich auswirkenden Formen vorangeben, wie diese wieder den Dingen, welche dadurch ihre Mensuration erhalten haben, aftuiert ober formiert find 1). Hegel will nun weder eine erkenntnis - theoretische noch eine eigentlich ontologische Reibe aufftellen, sondern ein Mittleres: Die Stufenfolge des fich felbft in Begriffen ausgebärenden Absoluten, also eine ontogonische Reibe, bie im Brunde auch eine theogonische ift. Sie erinnert an bie Triaden, in denen Proflos die Begriffe: Sein, Leben, Denten, mit ebensoviel Gottheiten vertnüpft2); nur ift Broflos' Ausgangspuntt: ber väterliche Gott, ein inhaltsvollerer als das hegeliche Sein, das ausbrudlich bem Richts gleichgesett wird. Der vielbesprochene Anfang der hegelschen Logit legt dar, daß das reine Sein teinen Inhalt hat, alfo Unbestimmtheit, Leere, bas reine Nichts ift; aber Dieses ift umgekehrt das reine Sein, denn als gedachtes bat es Sein: beide find dasselbe oder schlagen unausgesett ineinander um, so daß jedes in seinem Gegenteil verschwindet, woraus fich bas Werben ergiebt 3).

Wie jeder Monismus tann auch der hegelsche den übergang von dem Einen zur wirklichen Welt nur durch einen Gewaltschritt vollziehen. Die Idee muß, um Leben oder Natur zu werden, "in das Element der Äußerlichteit treten" oder "sich frei aus sich selbst entlassen", damit sie als Erkennen oder Geist wieder "zu sich komme", Wendungen, die Lotze mit Recht als "unfruchtbare Redensarten" bezeichnet.). Schlimmer als unfruchtbar ist die Art, wie degel die absolute Idee in der Geisterwelt "zu sich kommen" läßt: das Absolute, also Gott, wird durch die in der Geschichte sich vollziehende Geistesarbeit der Individuen verwirklicht, diese weben, nicht wie der Erdgeist bei Goethe, "der Gottseit unsterbliches Kleid", sondern diese selbst, Gott gewinnt in den Generationen der Menschen sein Selbstbewußtsein. Hier verfällt Hegel aus dem Neuplatonismus

<sup>1)</sup> Bgl. Bb. II, §. 77, 1—8. — 2) Bb. I, §. 42, 5. Zeller, Geschichte ber Philosophie der Griechen V<sup>4</sup>, S. 793 f. — 3) Wie anders Bovillus diese dialettische Frage behandelt s. oben §. 87, 6 a. E. — 4) Geschichte der deutschen Philos. seit Rant, nach Dittaten 1882, S. 69.

in die Enosis; auch der Gnostifer Marcion lehrte, daß sich Gott erst begreift, wenn jeder der Aonen sein Wort spricht und so ein verständlicher Satzu Stande kommt.

4. Wenn Segel den Gedanten ohne Dentenden gum Bringip erhebt, fo vertritt er einen exceffiven Realismus und irrt von der Wahrheit nicht weniger ab, als der Nominglismus, aber er führt wenigstens das Denken aus den Niederungen beraus, in denen fich dieser selbstaufrieden bewegte. Begels Kritif der Englander und bes nominalistischen Elementes in Kant find unzweifelhaft ver-Er fprach wieder von Wesen und Erscheinung, von bienstlich. geistiger Wirklichkeit, vom objektiven Begriffe, b. h. von dem dem Denten forrelaten Objette, von dem Anfich und dem Fürsich, im Sinne von Botens und Attus, von realer Möglichkeit, von der fittlichen Substanz u. a., alles realistische Ausbrude, Die, in den rechten Zusammenhang gerückt, Wahres besagen. Es ailt dies nicht mehr von seinem berühmten Sate über die Realität bes Urteils: "Alle Dinge find ein Urteil, d. h. fie find Einzelne, welche eine Allgemeinheit ober innere Natur in fich find, ober ein Allgemeines, das vereinzelt ift; die Allgemeinheit und Ginzelnheit untericheibet fich in ihnen, aber ift jugleich ibentifch" 1). Bei feinen Schülern find Wendungen wie: "bie ben Begenftanben innewohnende Vernunft, die den Dingen immanente Logik, das objettive Ethos", dem fich die Moralität des Einzelnen zu tonformieren bat, u. a. geläufig.

Der Bersuch Hegels, die aristotelische Logit durch seine Dialettik, in welcher Logit und Metaphysit zusammenrinnen, zu ersetzen, ist versesellt, aber sein Antämpfen gegen die sogenannte formale Logit, wie sie Kant im nominalistischen Sinne statuierte, ist zu billigen. Er sagte zuviel, wenn er lehrte, daß wir Begriffe, Urteise und Schlüsse in der Natur mit Augen sehen können, daß eine Maschine,

<sup>1)</sup> Enchkl. §. 167, S. 168. Man halte gegen biefe tumultuarischen Bestimmungen die sorgfältige Auseinandersetzung der Scholastiter, Bb. II, §. 69, 4, welche das Richtige, was hegel will, mit Ausschluß alles Witzverständnisses darlegt.

das Planetenspftem, der Staat verkorperte Schluftetten seien, aber jur Erwedung bes Rachbentens und jur Erhebung über bie nominalistische Plattheit sind Paradora der Art nicht ungeeignet 1). Sogar die Anschauung von der Selbstbewegung der Beariffe ift, richtig verftanden, mit dem besonnenen Realismus verträglich: es ift etwas Richtiges baran, daß bas subjettive Denten ben Abythmus des Gedankens, der in der Sache liegt, zu dem seinigen ju machen angewiesen wirb. Es giebt eine gebantliche Benefis, die mehr ift als bas Werben unserer Borftellung von ber Sache, nämlich die Entfaltung ber ratio ber Sache felbst, ber wir im Denten folgen. Es ift eine Aufgabe der Methodit der Mathematit, den Fortschritt von den einfachften Raumbestimmungen bis zu den tomplizierteften Raumgebilden zu fuchen, und eine Aufgabe ber Sprachwiffenschaft, von dem primitiven Ausbrucke des Gedankens bis ju ben Sprachwerten hinauf aufzusteigen. Der Begelianer Rarl Mager hat, obzwar im Einzelnen fehlgreifend, für derartige genetische Bearbeitungen beider Wiffensgebiete die Grundlinien gejudta). Es giebt in allen Wiffenschaften organische Ginheiten und genetische Reihenfolgen, die wir nicht zu machen, sondern ju ertennen haben, weil fie in ber Sache felbst liegen 3). Begel fehlt, indem er in tumultuarischer Beise überall die Selbstbewegung des Begriffes zu ergreifen sucht und durch gewaltsame Konstruction nachhilft, aber er bricht ber Wiffenschaftslehre Ausblide, von benen ber Rominalismus gar feine Uhnung bat. Die Worte Rants über den Organismus, den die Wiffenschaften bilden, die in deffen Munde wie Fronie klingen 4), nimmt Begel weit ernfter, wenngleich er ihnen in seiner dialettischen Saft auch nicht genugzuthun vermag. Durch seine Anerkennung des Objektiv-gedanklichen gewinnt er mit der platonischen Anficht der geistigen koa und der aristotelischen der Svrapeis Loyixal 5) eine gewiffe Fühlung und seinem Eingeben auf den

<sup>1)</sup> Überweg, Lehrbuch ber Logit, 4. Aufl. 1874, S. 52. — 2) Die genetische Methobe, bas Studium ber Sprachen und Litteraturen 1846. — <sup>3</sup>) Bgl. bes Berfassers Dibaktik als Bilbungslehre, Bb. II, §. 72—75. — <sup>4</sup>) Oben §. 106, 4 a. E. — <sup>5</sup>) Bb. I, §. 35, 5 u. 36, 6.

Reuplatonismus verdankt er und verdanken wir in diesem Betracht manche wertvolle Anregungen.

Das Gebiet, in welchem sich der antike Realismus gern bewegte. murde auch von Begel und seiner Schule mit Erfolg angebaut: bie Lehre vom Schonen und ber Runft. Die einschlägigen Leiftungen bezeichnen einen nicht geringen Fortschritt gegen die binchologische Afthetit ber Englander. Begel faßt das Schone als bas Scheinen ber Ibee burch ein finnliches Medium ober als die Wirklichkeit der Idee in der Form begrenzter Erscheinung. ftellt die romantische Runft am bochften, weil bei ihr ber Stoff gum blogen Zeichen wirb, burch das der Geift überall hindurchbricht. Der Begelianer Friedrich Bifcher verfolgt in feiner "Afthetit ober Wiffenschaft vom Schonen", 3 Bbe., 1846 bis 1851, bas Schöne durch seine objektiven Erscheinungen in Natur, Menschenwelt und Geschichte, sodann in seinen subjektiven Bermittelungen, die er unter dem Begriffe der Phantasie zusammenfaßt und sowohl im Individuum als in der Dentweise ber verschiedenen Zeiten aufsucht; endlich in seiner subjektip = objektiven Wirklichkeit in ber Runft im allgemeinen und ben verschiedenen Runften. Die fünftelnde begeliche Dialektik erscheint bier von der Fülle eines geiftig verarbeiteten Materials umrantt und teilmeise verbedt.

So hat Hegel von seinen abenteuerlichen dialektischen Fahrten boch auch manches Wertvolle heimgebracht. Er ist sophistisch, wo er in dem Autonomismus befangen ist, den er von Fichte, Kant und ber Auftlärung überkommt, voller Monstrositäten, wo er als Erbe des Spinozismus auftritt; aber er hat bessere Einsichten, wo er mit den Alten, zumeist den Neuplatonikern, Fühlung gewinnt. Die "Hegelei" in Bausch und Bogen zu verwerfen, ist unbillig, weil ihr alsdann die Verkehrtheiten ihrer Vorgänger als eigene angerechnet werden; weniger ließe sich einwenden gegen die Anwendung des shakespeareschen Wortes auf Hegel: "So wenig Brot auf eine so ungebührliche Menge Sett".

5. Wie die tantische und fichtesche, so ift auch die hegelsche Philosophie Zeitphilosophie: die Gedankenbildung ift von

politischen und sozialen Bestrebungen mitbestimmt und keineswegs durch die spekulativen Probleme allein geleitet. Die beiden älteren Denker stehen im Bannkreise der Revolution, Hegel tritt aus demselben in den der Restauration hinüber. Diese kehrt sich gegen die Revolution, bekämpft sie aber nur symptomatisch, ohne auf die Wurzeln des Schadens zurüczugehen. Man stadiliert dem Drängen nach Freiheit und Gleichheit gegenüber die Autorität des Staates, man berust die Kirche zu dessen Dienste, von der Ansicht geleitet, daß "das Volk Religion braucht"; aber die leitenden Areise behalten in der Stille die Weltansicht der Aufstärung bei und sind weit davon entsernt, die sozialplastischen Kräste des Christentums, der Geschichte und des Volkstums zu entbinden; der atomistischen wechanischen Gesellschaftsansicht der Revolution sesen sie den Staatszentralismus entgegen, der mit seiner "Polizeiwissenschaft" und Bureaukratie um nichts weniger atomistisch ist als jene.

Hegel ift der eigentliche Philosoph der Restauration. Sein Monismus wies ihn auf den allumfassenden Staat bin; seine rationaliftische Onosis gab ihm ein Mittel, die driftlichen Dogmen jurudführen und boch für die auf der Bobe des absoluten Beiftes Angelangten unverbindlich zu machen, da fie ja deren spetulativen Sinn durchschauten; ber Autonomismus, welcher die Hinterlage für bas tosmifche und bas politische All-Gine bilbet, entsprach gang bem Sinne der aufgetlärten Bertreter ber Autorität. Begels gange Spekulation ift in dem Sinne Restaurationsphilosophie, als er wieder aufbauen will, mas Rant niedergeriffen hatte, ohne doch mit ben Brundirrtumern besselben zu brechen. Man hat feinen Grund, Begel Liebedienerei gegen die Machthaber vorzuwerfen; es ift zwar Tendenaphilosophie, mas er treibt, aber im großen Stile und nicht auf die armseligen Riele des Chrgeiges jugeschnitten. Wovon man aber Begel nicht freisprechen tann, ist, daß er zu dem Aufschwunge ber Befreiungstriege, bem fich felbft Sichte öffnete, tein Berhaltnis bat. "Die Philosophie Begels", fagt Stahl, "ftand mahrend ber großen Rataftrophe des Weltgeiftes ftumm und mußig; fie batte tein Wort ju belehren und ju ergreifen; tein Fähnlein jog und

focht unter ihrer Devise, während der alte positive Glaube und die alte Treue gegen die positive geschichtliche Ordnung ihre Massen ins Feld schickte und den Kampf für die geistigen Güter, auch für Wissenschaft und Philosophie, von der sie so geringgeschätzt worden, gegen die hereinbrechende Barbarei führte 1)."

Das gesundeste Element in Segels praktischer Philosophie ift der Ginfpruch gegen den Atomismus der fant-fichteichen Moral und hier tommt ber realistische Bug feines Dentens in erfreulicher Weise gur Geltung. Er formuliert ben Rechtsbegriff feiner Borganger in dem Sate: "Sei eine Berfon und respettiere Die anderen als Bersonen"; und ertennt den negativen Charatter eines folden Inftituts, in bem es nur Berbote giebt. Go weift das Recht über fich hinaus auf die Moralität, die Begel ebenfalls im Sinne feiner Borganger bestimmt und als einseitig betampft, als ein autonomes, unbefriedigtes und rubeloses Streben, selbstisch und im Grunde auch finnlich 2). Hegel bringt babei zu ber richtigen Einficht vor, daß diefer "gute Wille" in Bahrheit ein bofer, unlauterer, nichtiger und vernichtender ift: "Die höchfte Spige bes Phanomens bes Willens, ber bis zu diefer abfoluten Gitelfeit - einem nicht = objektiven, sondern nur feiner felbft gemiffen Gutsein und einer Bewißheit seiner felbft in ber Nichtigkeit des Allgemeinen - berflüchtigt ift, finkt unmittelbar in fich felbft gusammen. Das Bose als die innerfte Reflexion ber Subjektivität in fich gegen das Objettive und Allgemeine, bas ihr nur Schein ift, ift basfelbe, mas die gute Befinnung bes abftratten Guten, melde ber Subjeftivität die Bestimmung besfelben borbehalt - bas gang abftratte Scheinen, bas unmittelbare Bertehren und Bernichten feiner felbft" 1). Damit ift ber kantische Imperativ samt bem Scheinwesen bes Reiches ber Zwede schlagend kritisiert und es ware nur zu wünschen, daß sich

<sup>1)</sup> Philosophie des Rechts II3, 1, S. XI. — 2) Zeller, Geschichte der deutschen Philosophie, S. 815. — 3) Encystopadie, §. 512, S. 514 (der 3. Aust.).

Begel diefes sein Berditt ftets por Augen gehalten batte. nachsten Schritte bewegen fich nun noch in ber rechten Bahn: er ftellt jener unmoralischen Moralität die Sittlichfeit im Sinne bes objettiven Ethos entgegen; sie ift "ber zur vorhandenen Welt und jur Natur bes Gelbftbewuftseins gewordene Begriff ber Freiheit" 1). "Es find bier bestimmte Gefete und Ginrichtungen als die fittlichen Dachte, welche das Leben ber Individuen regieren, die Einzelnen sind aber mit denselben einverstanden, sie glauben an diefe Machte, haben an ihnen ihre fittliche Gubftang und fühlen fich ihnen verpflichtet 2)." Begel findet diefe objettive Sittlichkeit in ben brei Bemeinschaften: ber Familie, ber burgerlichen Befellichaft und bem Staate verwirklicht. über Familie und Che spricht Begel würdiger als Rant, obschon ohne Berftandnis für deren religiosen Charafter - ihre Auflösuna wird zugelaffen, weil fie ein "Moment ber Empfindung" ift; bie Besellschaft faßt Begel als ben Inbegriff ber von individuellen Intereffen geleiteten Individuen, also wieder atomistisch, aber redet boch deren Bewinigung in Rorporationen das Wort. Er thut ben bedeutungsvollen Ausspruch: "Beiligkeit in der Ehe und die Ehre in der Korporation find die zwei Momente, um welche fich die Desorganisation ber bürgerlichen Gesellschaft breht" 3).

6. Hätte Hegel die Merkmale der sittlichen Welt, die er selbst sestgestellt: das Glauben der Einzelnen an die Bindegewalt der ethischen Mächte und ihre Teilnahme an der sittlichen Substanz derselben, sestgehalten, so hätte er die Religionsgemeinschaft als den Sozialverband sinden müssen, durch den die noch immer äußerlichen Beziehungen der übrigen verinnerlicht und geweiht werden. Scheindar ist er ja einem höheren Willen als dem Grunde der sittlichen Welt ganz nahe; allein dieser Wille ist doch nicht "ein attueller Wille einer höheren Macht über dem Menschen, sondern nichts anderes als die Abstrattion von seinem eigenen Willen; also der Mechanismus

<sup>1)</sup> Philosophie des Rechts, §. 210. — 2) Beller, a. a. C., S. 817. — 3) Philosophie des Rechts, §. 255.

des Willens, in seine Momente zerlegt, ift es, der den Bau der sittlichen Welt ergeben soll 1)". "Das Ethos besteht in einer Architektonik von Denkbestimmungen, welche die sesten Einrichtungen des Lebens an sich tragen; die Sittlichkeit ist dadurch im strengsten Sinne materialisiert, in diesem Reiche der Gedankennotwendigkeit ist alles, was da sein soll und kann, auch wirklich da 2)." Für die Freiheit ist ebensowenig Plat wie für die Überwelt; die soziale Erscheinung, in der uns ein übergreisender Wille am kenntlichsten entgegentritt, der Staat, verschlingt alle anderen Gebilde, ein rechter Leviathan, nur nicht wie Hobbes plump hereinbrechend, sondern an der Kette der dialektischen Synthesen eingeführt.

Der Staat ift das sittliche Universum; er ift "gottlicher Wille, als gegenwärtiger sich zur wirklichen Gestalt und Organisation einer Welt entfaltender Beift" 3); "er ift die fich wissende fittliche Wirklichfeit"4); nes ift ber Bang Gottes in ber Welt, bag ber Staat fei" 3); die Weltgeschichte ift nichts anderes als "bas Werben bes vernünftigen Staates". So tann man wohl fagen, daß Begel bie Apotheofe des Staates vornimmt; aber wenn die Alten ein Erheben zur Gottheit so verftanden, daß damit ein Teilhaben am Böttlichen ausgebrudt werbe, ift ber hegeliche Staat vielmehr beffen Quelle; die Gottheit tommt in den Staatsvölkern erft zu ihrem Bewußtsein. Der Gottesgebante in den Menschen tlart fich erft im Staatsgebanken ab: "Gott ift die allgemeine 3dee und in diesem Gefühl bas Unbestimmte, bas nicht babin gereift ift, bas ju bestimmen, mas im Staate als entwidelt ba ift" 6). Bon ber Rirche wird nur in einer polemischen Anmertung gehandelt?) und boch find von ihr die Farben zur Ausmalung des Staatsidols genommen. Ein liberaler Staatslehrer bemerkt barüber treffend: "Die hegeliche Philosophie betrachtete fich als das Wiffen der absoluten Wahrheit; ber hegeliche Staat erklart sich als die Bermirklichung bes absoluten Beiftes; fie verhalten fich zu einander wie die driftliche

<sup>1)</sup> Stahl, a. a. D. I, S. 434. — 2) Dai. S. 481. — 8) Philoi. des Rechts, S. 334. — 4) S. 346. — 5) S. 320. — 6) S. 350. — 7) S. 227.

Religion und die driftliche Kirche; denn der wissende und der wollende Geift sind eins. So, im Mittelpunkte des Welt-geistes, nahm Hegel seinen hohen Sit ein, zwischen Bernünftigem und Wirklichem das Gleichgewicht haltend; der Anspruch war ungeheuer, ja göttlich. Aber die Weltgeschichte hat sich nicht in den Formeln der modernen Scholastit einfangen und halten lassen und der Menschengeist schritt lächelnd über den intelligenten Beamtenstaat hinweg, den ihm Hegel als seine Bestimmung vorgehalten hatte und dessen thatsächliche Impotenz mit der Höhe solches Selbstewußtseins seltsam kontrastierte 1)."

In gewissem Sinne fest allerdings Begel die Religion über ben Staat, als er biefen bem "objeftiven Beifte", jene bagegen ber bochften Stufe, bem "absoluten Beifte" angehören lägt und in ben Religionsspftemen diglettische Entwidelungen des Weltgeiftes fieht. Allein innerhalb bes absoluten Geistes ift die Religion, gleich wie die ihr beigeordnete Runft, nur ein Durchgangsmoment, fozusagen eine Emballage für die Philosophie, und in dieser ericheint allerdings ber Staat überwunden. Sie kennt seine Formel, ihr gebort fein Begriff, fie bebt feinen fittlichen Behalt in fich auf. Ift ber Staat gewaltig und gottlich, fo ift es ber Bebante noch mehr und wenn er sich regt, die Bernunft als Philosophie bas Steuer ergreift, fo muß ber Staat fallen. Wir haben Begels Ausspruch über bie frangofifche Revolution bereits mitgeteilt 2), in bem es beißt, in ihr habe fich der Mensch auf den Ropf, das ift auf ben Gebanten, geftellt und bie Wirtlichfeit nach diefem erbaut. "Es war", fagt Begel weiter, "biefes fomit ein berrlicher Sonnenaufgang; alle bentenden Wesen haben Diese Spoche mitgefeiert; eine erhabene Rührung bat in jener Zeit geherricht, ein Enthufiasmus bes Beiftes hat die Welt burchschauert, als fei es zur wirtlichen Berjöhnung des Göttlichen und ber Welt nun erft gekommen 3)." Danach brachte bas Chriftentum nur eine scheinbare ober vorläufige

<sup>1)</sup> Bluntschli, Geschichte des allgemeinen Staatsrechts und der Politit, 1864, I, S. 562. — 2) Oben §. 101, S. 394. — 8) Philosophic der Geschichte IV, 3. 2B. IX, S. 585.

574 Abidnitt XVI. Anfange gur Wiedergewinnung der idealen Pringipien.

Berföhnung, die nun nicht, wie die gangbare Rederei ist, in der Reformation, sondern in der Revolution zur endgültigen wurde.

Begels ganze Geschichtsansicht bat etwas revolutionares und "das Werden des vernünftigen Staates" bentt er sich durch gehend. "Als Form und Befet der Gewaltpolitit vor sich geschichtlichen Bewegung gilt das Aufsteigen durch den Zusammenftog immer neu erwachsender Gegenfage; ftatt der leibnigichen Anicauung von dem langfamen und allmäblichen Fortschreiten aus allen einzelnen Buntten ericbeint hier eine Bewegung bom Bangen jum Ganzen und unter völliger Umwälzung 1)." Gemäßigt wird biefe Auffaffung allerdings badurch, daß bei Begel bie Begenwart als ber Höhepunkt ber ganzen Entwidelung angesehen wird: "Das Wirkliche ist vernünftig und das Bernünftige ist wirklich", lautet fein berühmter Sat; das ichlieflich Gewordene ift bas Dag bes Werdens. Darin fpricht sich allerdings Ronfervatismus aus, aber wie, wenn diefes Gewordene gerade an der Schwelle des dialettischen Umichlagens ftunde und ber Menich bas Bedurfnis hatte, fich abermals auf ben Ropf zu ftellen?

Der ethische Realismus, der sich bei Hegel in der Anerkennung der objektiven sittlichen Mächte außspricht, ist also keineswegs stark genug, um den Autonomismus zu üverwinden; im Hintergrunde des sittlichen Schauspiels steht doch das autonome Subjekt, gerade so selbstisch und selbstgewiß, wie das der kantischen Moral, die Hegel so schlagend widerlegt hatte. Die Synthese: Recht — Moralität — Sittlichkeit, d. i. Staat, ist eine labile, weil über der staatgewordenen Sittlichkeit die weltgeistentbindende Vernunft thront, und alle sittliche Realität in dem Strome des Vernunftgeschehens dahintrelbt, dessen Geses der Philosoph allein kennt.

Der Monismus ift eben in der Moral wie in der Ontologie in den Zirkel: Eines — Bieles, Bieles — Eines, gebannt: er pendelt hin und her zwischen dem allgebietenden Staate und dem diesen überblickenden und darum überwindenden Subjekte, zwischen

<sup>1)</sup> Euden, Die Lebensanichauungen b. gr. Denter, S. 466.

staatlicher Panarchie und individualistischer Anarchie. In der Ontologie ist der circulus vitiosus nur zu durchbrechen, wenn das erste Prinzip über den Gegensat des Einen und Biesen hinausgehoben wird.) und in der Moral dadurch, daß eine Güterwelt über dem Staate und dem Individuum, vertreten in einer sichtbaren Gemeinschaft, anerkannt wird, auf welche beide hingeordnet sind.). Es geht eben nicht an, in der Lehre von der sittlichen Welt die Religion in Extursen und die Kirche in Anmerkungen zu behandeln und von Gott als einem Äneigov zu reden, das in dunkeln Gefühlen zu uns spricht, die der Staat zu deuten hat, salls der Fühlende es nicht vorzieht, vom "Enthusiasmus des Geistes durchschauert", selbst die Deutung vorzunehmen.

7. Hegels Dottrin hat auf die verschiedensten staatsrechtlichen Anschauungen unserer Zeit einen namhaften Einfluß ausgeübt. Auf ihm fußt der vulgäre Staatszentralismus, nach welchem der Staat die Quelle des Rechts ift, die Bethätigung in ihm die ganze Bestimmung des Menschen erschöpft und ein Recht der Kirche, sowie überstaatliche Ausgaben der Religion gänzlich ausgeschlossen erscheinen. Im Hegels Geiste, wenngleich nicht in dessen Denksormen, verlangt Theodald Ziegler, daß die Ethik der Zukunft "ihren Bau" zu gründen hat auf dem sessen Boden des Staates, denn "aus der Geschichte der griechischen Ethik haben auch wir modernen Menschen immer wieder und immer mehr zu lernen, das es außer ihm und ohne ihn vollständige Sittlichkeit nicht geben — soll"3) — ein Imperativ oder Prohibitiv in zweiter Potenz: Ohne Staat soll es kein Sollen geben.

Bon da ist nur ein Schritt zu jenem Staatssozialismus, wie ihn Rodbertus († 1875) verkündet hat, wonach der Staat "der Leiter der Nationalproduktion und der Berteiler des Nationaleinkommens ist". Der geistvolle Nationalökonom wetteisert mit Hegel, seinem Lehrer, in der Apotheose des Staates: "Die Staaten sind

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 25, 1 u. oben §. 93, 4. — 2) Bb. II, §. 85, 7 a. E. — 3) Geschichte der christlichen Ethit, 1886, S. IX.

die edelsten Bildungen, die es auf Erden giebt, Diamanten, die einst sich fügen zu einer Strahlenkrone des Weltreiches ihres göttlichen Zieles 1)", "der Monarch ist das Exekutivorgan des Weltgeistes 2)", "die Trennung von Kirche und Staat war ein Irrtum der Weltgeschichte . . . Der Staat darf sich keines Teiles seiner Staatsnatur entäußern 3)".

Abepten der hegelschen Philosophie sind die Begründer der deutschen Sozialdemokratie. Ferdinand Lassalle versuchte sich in dem Buche: "Die Philosophie Herakleitos" des Dunkeln von Ephesos" 1853, sowie in dem anderen: "Das System der erworbenen Rechte" 1861, in hegelscher Geschichtskonstruktion. Als Kämpfer sür den Staatszentralismus wirft er den Bertretern des Rechtsstaates vor, daß sie den Staat zum "Generalnachtwächter" herabsetzen; der Bourgeoisie droht er mit "dem Massenschritt der Arbeitersbataillone", aus dem ein geübtes Ohr unschwer das Einszweischei der hegelschen Dialektik heraushören kann. Karl Marx, der Theoretiker des demokratischen Sozialismus, steht in seinem Werke: "Das Kapital" 1867 u. ö., auf hegelschem Standpunkte, nur daß er das in diesem zurücktretende materialistische Element in den Vorderzgrund stellt.

<sup>1)</sup> Diegel, Robbertus. Sein Leben und seine Lehre II, S. 89. — 2) Daj. S. 88. — 3) S. 49 u. 50. — 4) Ausg. v. 1891, S. 20. — 5) Das. S. 25.

ift, wie ein anderer "Genoffe" verkundigte, "ber granitene Fels, auf welchem der Sozialismus ruht" 1).

Der Begründer des an archischen Sozialismus, Broudhon. Berfasser ber Schrift Qu'est ce que la propriété? 1840, welche Frage er beantwortet: Le vol - rühmte sich, als der einzige unter ben Franzosen die hegelsche Dialektik innezuhaben; sie mar ihm nichts weniger als graue Theorie; er würdigte ben Gebanten als den Anfang jur That: "Wenn die Jeeen aufgestanden find, fo fteben die Pflafterfteine von felbft auf." - Der beutiche Anarchismus mächft aus bem begelichen Autonomismus hervor burch Bermittelung ber "Begelianer ber linken Seite", bei benen zugleich die kantische Sinterlage ber ganzen Unschauung hervortritt. Edgar Bauer erklärte, nichts habe Wahrheit als ber Mensch; er durfe nichts als absolut gultig setzen, da alles nur geset wird, um negiert zu werden; sobald es anerkannt wird, hört es auf, mahr zu fein; Zufriedenheit durfe man bei ber Rritif nicht juchen, wer anerkannte Wahrheiten haben will, gebe zur Religion 2). Bruno Bauer verfündigte, daß die Rritit ihr Wert an der Religion, Philosophie und Geschichte nunmehr vollzogen habe und sich in bas Selbfibemuftfein bes Rrititers gurudgiebe, ber bem Berftorungsprozesse zusehe und fich desselben freuen murde, wenn Freude nicht ein zu leibenschaftlicher Ausbrud für ein ruhiges Betrachten mare 3). hier fpielt Spinogiftifches berein: wenn die Giterbeule aufbricht, tommt eben der ganze alte Rrantheitsftoff zu Tage. -Diefer Gruppe von Übermenichlein gehört Ludwig Feuerbach an, bei dem sich das Umschlagen des falschen Idealismus Begels in ben traffen Materialismus vollzieht. Er giebt felbft bie Stufen an, auf denen er niederstieg: "Gott mar mein erster Bedante, Bernunft mein zweiter, der Menich mein britter und letzter Gedante. Das Subjett ber Gottheit ift die Bernunft, aber bas Subjett ber Bernunft ift der Menich." "Nicht die Bernunft, sondern der leibliche

<sup>1)</sup> Dietgen, Die Religion der Sozialdemokratie 1875, S. 40. — 2) Erdmann, Grundrif II2, S. 677. — 3) Das. S. 697.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. 111.

Mensch ist das Maß aller Dinge." Wie der Mensch, so seine Religion: der Naturmensch bete die Naturkräfte an, der politische den Staat, der supernaturalistisch-verschrobene eine unumschränkte Allmacht, worin die verkehrteste Form der Religion liege. Wie die Religion, so beirre auch die Philosophie, die Theorie, die Menschen, indem sie von Vernunstwesen u. dergl. spricht; es gelte vielmehr: daß der Mensch ist, was er ißt, Ssen und Trinken sei das wahre Vand von Leib und Seele. An der Theorie kranke sogar die Revolution und nur an einer solchen Revolution müsse man sich beteiligen, die wirklich das Grab der Monarchie und Hierarchie zu werden verspreche 1).

In jener Reihe: Gott — Vernunft — Mensch, liegt der Schlüssel zum Verständnis des Spinozismus, mit dem sich Feuerbach auch durch seine materialistische Wendung am engsten verwandt zeigt. Auf die Politit beginnt der Spinozismus einzuwirken durch den Kreis jüdischer Litteraten, der sich um Br. Bauer drängte und jedes Wort von ihm in eine stehende Phrase verwandelte, die nun als öffentliche Meinung und Stimme des Volkes ausposaunt wurde?), späte, aber echte Sprößlinge des Sophisten von Amsterdam.

Was die Bauer und Feuerbach für den schwersten Vorwurf ansehen mußten, blieb ihnen nicht erspart: es wurde ihnen von Max Stirner (pseudonym für: Dr. Schmidt) in dem Buche: "Der Einzige und sein Eigentum" 1844, neuerdings mehrsach aufgelegt, vorgehalten, daß sie viel zu religiös seien. Das Selbstbewüßtsein und der Wensch seien ebensolche Gespenster wie der Gott der Orthodoxen, Ideale ohne Realität; wer aber Ideale oder Gemeinschaften statuiert, ist religiös; ebenso wer von "der guten Sache" redet. Auf dem Boden der Wirklichkeit sieht nur der vollendete Egoist, der erklärt: "Ich hab' mein' Sach' auf nichts gestellt." Der hegelsche Realismus, dessen hinterlage nur das sich selbst denkende Venken bildet, wird unschwer die Beute des resoluten

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundrig II2, S. 680 f. - 2) Daf. S. 678.

Autonomisten: "Richt wie Ich das allgemein Menschliche realisiere, braucht meine Aufgabe zu sein, sondern wie 3ch Mir genüge. 3ch bin meine Sattung, bin ohne Rorm, ohne Gefet, ohne Mufter. Die Bedanten find meine Beicopfe; wollen fie fich losreigen und etwas für fich fein, fo nehme ich fie in ihr Richts, b. h. in Mich, ihren Schöpfer gurud." Auch mit bem Staate, als subjektlosem Gebankendinge wird ber Egoift bald fertig: "Wir beibe, der Staat und 3ch find Feinde. Mir, bem Egoiften, liegt bas Wohl biefer ,menschlichen Gefellschaft' nicht am Bergen, 3ch opfere ihr nichts, 3ch benute fie nur; um fie aber vollständig benuten zu können, verwandle ich fie vielmehr in mein Eigentum und mein Geschöpf, b. h. ich vernichte fie und bilbe an ihrer Stelle ben Berein von Egoiften." Das Qutherwort vom Argernis variierend, sagt Stirner: "Und ware etwas ber ganzen Welt nicht recht, Mir aber mare es recht, b. h. 3ch wollte es, fo früge Ich nach ber gangen Welt nichts" 1).

Bei träftigeren Naturen nahm der Autonomismus, wie er sich durch den Kanal der hegelschen Philosophie in die Generation der dreißiger und vierziger Jahre ergoß, die Gestalt des prinzipiellen Anarchismus an; auf die Generationen der Nein-sagenden solgte die der Nein-wollenden und Nein-thuenden. Wir ersahren aus M. Bakunins "Sozialpolitischem Brieswechsel" (übersetzt von Minzes 1895), daß der erzentrische Russe ein begeisterter Schüler Hegels gewesen und noch heute bedeutet in Rußland "Gegelianer" soviel wie Nihilist. "Wir lasen im Laufe des Sommers 1839 Hegels Philosophie der Religion und des Rechts und eine neue Welt that sich uns auf: Macht ist Recht und Recht ist Macht. Ich tann Dir nicht beschreiben, mit welchen Gefühlen ich diese Worte vernahm; es war Befreiung für mich... Das Wort Wirklichkeit ist für mich gleichbedeutend geworden mit dem Worte Gott." Was Hegel "die schlechte Wirklichkeit" nennt, erkannte Bakunin als zur

<sup>1)</sup> Bergl. R. Schellwien , Mag Stirner und Friedrich Riegiche. Ericheinungen bes mobernen Geiftes und bes Wefens bes Menichen, 1892.

Zerstörung reif und es durchbebte ihn dann "das heilige Gefühl des Aufruhrs". Die Zerstörung darf aber auch nicht vor den Gütern Halt machen, mit denen wir von Jugend auf verwachsen sind: "Die Joee des Selbstbewußtseins der Menschheit ist jener wunderbare Phönix, der aus dem Kostbarsten, was es auf der Welt giebt, sich den Scheiterhausen baut und verjüngt aus den Flammen, die eine alte Zeit vernichten, emporsteigt; so laßt uns denn unser Teuerstes und Liebstes, alles was uns heilig und groß war, ehe wir frei wurden, diesem Phönix auf den Scheiterhausen tragen." Hier entspringt aus der Zerstörung der Religion die Religion der Zerstärung, das angestarrte Nichts wird zur vernichtenden Kraft, der brütende Richtlismus macht dem thatträftigen Plaß.

Es wäre unbillig, Hegel zum Urheber solcher Gesinnungen zu machen; sie sind vielmehr das letzte Glied einer langen Rette, in der Rant, Rousseau und die "Männer von der Befreiung" vor ihnen ihre Stelle haben; Hegel führt ihre Irrtümer nur fort, und versucht sie sogar zu mildern, indem er dem Autonomismus durch die Einführung der sittlichen Substanz ein Gegengewicht zu geben gedenkt. Sine Rette ist das Werk seiner Vorgänger auch in dem Sinne, daß es im vollsten Gegensatz zu dem Reden von Befreiung die Geister unter das Joch blinder Leidenschaften zwang, der Überhebung, der Hossfart, der Selbstvergötterung.

## §. 109.

## Realismus und Nominalismus im XIX. Jahrhundert.

1. Die echten Probleme der Spekulation können zeitweise durch willfürlich aufgeworfene in den Hintergrund gedrängt werden, aber fie machen fich inmitten bes von biefen heraufgeführten Wirrfals boch immer wieder geltend. Ein folches echtes Problem ift die Frage nach bem Realgehalte bes Dentens, alfo ber Berbinbung eines objektiven und eines subjektiven Elementes im Berstandesertennen, die alte Kontroverse des Realismus Die neueren Darfteller, welche bieselbe für Nominalismus. längst abgethan halten, bemerten zu ihrem Erstaunen beren Aufleben. "Man follte meinen", bemertt D. Liebmann, "bie verschimmelte Bergamenttontroverse rube bei ihrer Mutter, der Scholaftit, längft im Grabe. Dem ift aber teineswegs fo. Bielmehr taucht fie in ber modernen Philosophie neuverjüngt auf. Begel 3. B. mit feinem Monismus ber absoluten 3bee gablt gur ertrem-realistischen, Berbart mit bem Bluralismus ber vielen Realen gur ertremnominaliftischen Bartei 1)."

Die Frage hatte im Mittelalter in dem Lehrstüde von den formas in ro und formas post rem, sowie in dem vom thätigen Berstande im wesentlichen ihre Lösung gefunden, bei der aber die Art und Weise, wie die Formen als die intellegiblen Objekte den Dingen innewohnen und wie der thätige Verstand sie schöpferisch und doch zugleich empfangend aus denselben heraushebt und zu Begriffen

<sup>1)</sup> Bur Analyfis ber Wirklichfeit 1876, G. 417.

gestaltet, noch der näheren Untersuchung offen bleibt, und zwar einerseits der ontologischen, andrerseits der psychologischen. Wenn sich beide Untersuchungen nicht an dem ganzen Probleme orientieren, so führt die ontologische Betrachtung zu einem verschwommenen Realismus, der ein intellegibles Daseinselement anerkennt, aber es nicht für die Erkenntnislehre fruchtbar zu machen weiß; die bloß psychologische Ansicht aber ist in Gefahr, den Realgehalt der Begriffe beiseitzusesen und in Rominalismus zu verfallen.

Über diese beiden Einseitigkeiten kommt die nachkantische Philosophie nicht hinaus, aber bezeichnet boch insofern einen Fortschritt, als einerseits nach langem Borberrichen bes Nominalismus wieder von einem Intellegibel = realen, Gebanklich = wirklichen die Rede ift, und andrerseits psychologische Untersuchungen in Gang kommen, die, obschon nominalistisch angelegt, doch über ben platten Rominalismus der Borftellungsphilojophie hinausgeben. Der ausgesprochenste Realist ift Begel felbft, aber fein nobjektiver Begriff" ift in bas funftliche Gebäude feiner Dialettit fo eingewachsen, daß man jum Studium bes wiedererstehenden Realismus beffer thut, Die minder bottrinaren Spfteme feiner Zeitgenoffen ins Auge zu faffen; und zwar läßt sich die Zurudführung des Intellegiblen in die Naturertlärung und in die Runftbetrachtung am geeignetsten bei Schelling, in die Sittenlehre bei Schleiermacher verfolgen. Der Repräsentant bes gegen diese Bestrebungen sich richtenden erneuten, aber mit Beift und pfpchologischem Sinne vertretenen Rominalismus aber ift Herbart.

Schelling geht von Fichte aus, dem er auch persönlich nahe stand, sucht ihn aber zu ergänzen. Er will dessen Moral eine Naturphilosophie zur Seite stellen und wird dadurch auf den Begriff geleitet, den Fichte, bei einiger Kenntnis der Alten, hätte selbst einstühren müssen: die Weltsele. Schelling bestimmt sie in der Schrift: Von der Weltsele 1798 1) als "das gemeinschaftliche Medium der Kontinuität aller Naturursachen". In der Seele sieht

<sup>1)</sup> W., I. Abt., Bd. II.

Schelling ein gestaltendes Prinzip, welches die Ursache der Form und Mischung der chemischen Elemente ist; er billigt Blumenbachs Lehre vom nisus formalis 1), wonach die Gestalt der Organe von deren nur aus dem Ganzen zu verstehenden Funktion abhängt. Damit tritt Schelling im Grunde aus dem Banne der Transzendentalphilosophie heraus, denn er kann unmöglich die Welt- wie die Einzelsele als bloße Kategorie oder Denksorm ansehen.

Die Erganzung ber tant-fichteschen Lehre burch eine spetulative Physit forbert er in bem "Spftem bes tranfzenbentalen Ibealismus" 1800 2). Er erklärt das Ausgehen vom Subjekte für berechtigt und ebenjo die Auffaffung der Natur als "fichtbaren Organismus des Berftandes", verlangt aber als Komplement die Untersuchung der Frage: "Wie kommt das Objektive, beffen Inbegriff Die Ratur ift, bazu, gewußt zu werben ?" Erft ihre Beantwortung giebt uns Aufschluß über die Frage: "Wie tommt ber Inbegriff des Subjektiven, die Intelligenz, zu Objekten?" An ber einfachen Lösung bes Problems, welche in der Anerkennung besteht, daß die Erfenntnis = und die Seinsprinzipien jufammenfallen, geht Schelling nun zwar vorüber, aber er findet menigstens die Roinzideng des 3bealen und Realen in einem beftimmten Gebiete ber Runft. In ihr wird die Idee gur Materie, die Freiheit gur Ratur; durch die Runft tommt die Intelligeng gur Natur; die afthetische Unschauung ift die objektiv gewordene transzendentale; in der Runft schaut der Philosoph das Wesen seiner Wiffenschaft, wie in einem magischen und symbolischen Spiegel. Er muß barum etwas vom Runftler und Dichter haben; die innere ober intellektuale Unichauung macht den Denker.

Damit ift nun wenigstens über Kants wunderliche Ansicht, daß bem Menschen der anschauende Berstand, das Erkennen aus dem Gedanken und Zwede versagt sei, überwunden und wird zum mindesten zwei ganzen Menschenklassen der intellectus agens zugesprochen, also dieser wichtige Begriff der realistischen Weltanschauung

<sup>1)</sup> Oben §. 90, 6 a. E. - 2) 2B. III.

wieder aus der Bergessenheit hervorgezogen. Die künstlerisch speku- lative Anschauung löst nun auch das Rätsel des Dinges an sich: dieses erkennen heißt erkennen, was das Ding bedeutet, oder wie das Ding in der Bernunft ist; in ihr als dem Wahren an sich tressen Subjekt und Objekt zusammen. — In der Schrift "Brund oder über das natürliche und göttliche Prinzip der Dinge" 1802¹) lehrt Schelling, wie nachmals Hegel, daß das subjektive Denken so sehr der Ausdruck eines objektiv Gedanklichen sei, daß wir auch unsere Denks ormen: Begriff, Urteil und Schluß, in der Natur aufzusuchen haben.

Dieser Realismus tehrte sich auch gegen die Subjektivierung der Sinnesmahrnehmungen. Schellings Anhänger, der Naturforscher Lorenz Oten, erklärte: "Die Sinne sind innerlich gewordene Qualitäten des Universums, oder das Universum ist die Fortsetzung des Sinnenspstems"?). Man fam nur nicht dazu, dem richtigen Gedanken eine exakte Fassung zu geben und noch weniger dazu, durch seine Einsührung in die Physik den gangbaren Irrtum zu beseitigen.

2. In den "Borlesungen über die Methode des atademischen Studiums" 1803 dringt Schelling zu Platon und der Ideeen-lehre vor. Er erkennt den archaistischen Charakter des Platonismus und sieht darin einen der Kanäle, in welchen sich eine uralte mystische Spekulation, der auch die indische entstammt, im Gegensate zur griechischen Bolksreligion erhalten habe, und zugleich eine Prophezeiung des Christentums. Bei der unklaren Berschänkung von Monismus und gnostischem Dualismus, welche in Schellings Spekulation vorliegt, wird unvermeidlich auch die platonische Lehre bald in diesem, bald in jenem Sinne gefaßt. In der Schrift "Philosophie und Religion" 1804 geht Schelling so weit, in der Endlichkeit und Leiblichkeit ein Produkt des Absalls der Ideeen vom Absoluten zu sehen, dessen Berschünung sich in der Geschichte vollziehen soll, eine Erneuerung heidnischer Borstellungen, die Platon nicht

<sup>4) 2</sup>B. IV. - 2) Erdmann, Grundrig II2, C. 554.

fremd find, aber ihn gerade von uns trennen. Besonnener spricht Schelling in den vorher genannten Vorlesungen von den Ideeen, und er führt diese in aller Form in die Philosophie zurück, aus der sie Kant ausgewiesen hatte. Sie sind ihm der eigentliche Inhalt der Philosophie: diese ist "die Wissenschaft der Ideeen oder der ewigen Urbilder der Dinge"1). Sie sind das Bindeglied von Gott und Welt:

"Das Produzieren Gottes ift eine Einbildung der ganzen Allgemeinheit und Wesenheit in besondere Formen, wodurch diese als besondere, doch zugleich Universa und das find, mas die Philosophen [Proftos] Monaden ober 3 beeen genannt haben. Es wird in der Philosophie ausführlicher gezeigt, daß die Ideeen die einzigen Mittler find, wodurch die besonderen Dinge in Gott fein konnen und daß nach diesem Gesetze so viel Universa als besondere Dinge sind und boch wegen der Gleichheit des Wesens in allen nur ein Universum. Obgleich nun die Ideeen in Gott rein und absolut ideal sind, find sie doch nicht tot, sondern lebendig, bie erften Organismen ber göttlichen Gelbftanschauung, bie eben beswegen an allen Eigenschaften seines Wefens und in ber besonderen Form demnach an der ungeteilten und absoluten Realität teilnehmen. Rraft diefer Mitteilung find fie, gleich Gott, produttiv und wirten nach bemfelben Gesetze und auf die gleiche Weise, indem fie ihre Wesenheit in das Besondere bilden und durch einzelne und besondere Dinge erkennbar machen, in ihnen selbst und für sich ohne Reit, vom Standpunkte ber einzelnen Dinge aber und für diese in ber Zeit. Die Ibeeen verhalten fich als bie Seelen ber Dinge, biefe als ihre Leiber; jene find in diefer Beziehung notwendig unendlich, diefe endlich. Das Unendliche tann aber mit dem Endlichen nie anders als durch innere und wefentliche Gleichheit Eins Wenn also dieses nicht in sich selbst und als endlich, das gange Unendliche icon begreift und ausdrückt und es felbft ift, nur von der objektiven Seite angesehen, kann auch die Idee nicht als Seele eintreten und bas Wefen erscheint nicht an fich felbst, sondern

<sup>1)</sup> Borles. über d. Math. d. af. Stud. 1803, S. 97, 2B. V.

durch ein anderes, nämlich das Sein. Wenn dagegen das Endliche als solches das ganze Unendliche in sich gebildet trägt, wie der vollkommenste Organismus, der für sich schon die ganze Joee ist, tritt auch das Wesen des Dinges als Seele hinzu und die Realität löst sich wieder in die Idealität auf. Dies geschieht in der Vernunft, welche sonach das Zentrum der Natur und das Objektivwerden der Ideeen ist... Die Ideeen symbolissieren sich in den Dingen und da sie an sich Formen des absoluten Erkennens sind, erscheinen sie in diesen als Formen des Seins, wie auch die plastische Kunst ihre Ideeen tötet, um ihnen die Objektivität zu geben 1)."

So dringt Schelling zu ben ibealen Prinzipien vor, ohne fie, wie es Hegel thut, in ein ausgeklügeltes Schema zu preffen und er hat das Berdienst, die realistische Denkweise in zugänglicher Form ben Zeitgenoffen wiedergegeben zu haben. Insbesondere ift ihm die Betonung bes Organischen ju banten, wodurch er auf die Gefellicaftslehre einen bedeutenden Ginfluß übte 2). Leider fehlt Schelling der rechte Rudhalt. Trot mancher Unläufe überwindet er niemals ben Bantheismus, ben ihm Spinoza eingeimpft batte; jene Bernunft als Zentrum der Natur ift eine Art Rus, aber nicht die gottliche Weisheit, nicht ber Logos. Die Ibeeen und Formen in ben Dingen leiten nicht zu ben intellegibilia divinorum hinauf und als bas erfte Prinzip wird nicht die hochfte Aftualität, sondern eine, Reales und Ibeales in sich schließende Potenz betrachtet. Die gnoftischen Phantafieen, benen Schelling in ben letten Lebensjahren nachhing, führten ibn von der driftlichen Spekulation eber ab, als zu ihr bin. beren erhabener Behalt ihm niemals jum Bewußtsein tam. bem unabläffigen Wechsel seiner Unschauungen tamen seine boben Intentionen niemals zur Reife; auf ibn findet ein Wort Lord Byrons Anwendung: "Wie fest man auf ihn ftarrt, verandert war er stets; doch mas er war, marb keinem klar."

3. Auf den Boden bes Realismus ftellt fich Schleiermacher, wenn er in feiner "Dialektik", herausgegeben von Jonas 1839, das

<sup>1)</sup> Daj. S. 239 f. - 2) Unten §. 114.

Wissen als die Übereinstimmung des Denkens und Seins erklärt. Er unterscheibet innerhalb bes Dentens eine organische Funttion, vermöge deren wir Empfindungen haben und wahrnehmen und eine intellettuelle ober Bernunftthätigkeit, welche ben Empfindungen die Einheit giebt; die Synthese beider ift die Unschauung, welche erft eigentliches Wiffen gewährt. Jenen beiben Funktionen entspricht ein Zweifaches im Seienden: basjenige im Sein, vermöge beffen es Prinzip der organischen Thätigkeit wird, ift das Reale; dasjenige aber, wodurch es Prinzip der Bernunftthätigkeit wird, das Ideale. Der die Empfindungen formende Berftand ift also bei Schleiermacher nicht, wie bei Rant, autonom, sondern hat an dem idealen Seinselemente feine Richtlinien. Der anschauende Berftand Rants wird nicht wie bei diesem bem menschlichen Erkennen abgesprochen, noch auch wie bei Schelling bem Rünftler vorbehalten, fondern richtig und mit Annäherung an Aristoteles' thatigen Berftand als eine allgemeine Ertenninisfunttion aufgefaßt. Ausdrücklich erklärt fich Schleiermacher als Realift, wenn er lehrt, dag ben Battungsund Artbegriffen im Sein die lebendigen Rrafte entsprechen, bagegen den unter jenen befagten Borftellungen die Ericheinungen. Den beiden Denkformen: Begriff und Urteil, weist er als Korrelat bas Sein und die Thätigkeit, ober die "substanzialen Formen" und die Raufalzusammenhänge zu 1), wobei die übereilte Realisierung der Begriffe bei Schelling und Begel vermieben wird. Die Erforschung bes Seins spricht Schleiermacher ber Philosophie, die ber Thatigkeit ben empirischen und hiftorischen Wiffenschaften zu, fo daß ber Befitftand jener in Begriffen, ber biefer in Urteilen befteht. Gine zweite Einteilung der Wiffenschaften gewinnt Schleiermacher durch die Unterscheidung des Vorwiegens des Idealen ober des Realen: in ber Natur überwiegt das lettere, in der fittlichen Welt das erftere. Die spetulative Betrachtung ber Natur fteht ber Naturwissenschaft, Die empirische ber Naturlehre ju; die spekulative Betrachtung ber sittlichen Welt der Ethit, die empirische der Geschichtstunde.

<sup>1)</sup> Bergl. Übermeg, Spftem ber Logit, 4. Aufl. 1874, S. 126.

Schleiermacher tritt der kant-sichteschen Meinung entgegen, daß sich Ratur und sittliche Welt oder Physik und Ethik wie Sein und Sollen verhalten; auch die Ethik gehe auf ein Reales und müsse darum nicht bloß als Tugend – und Pflichtenlehre, sondern als Güterlehre behandelt werden. Die Wiedereinsührung des realistischen Begriffes der Güter ist die Hauptangelegenheit der Schleiermacherschen Sthik; in seinen "Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre" 1803 verwirft er die englische und die kant-sichtesche Moral und weist auf Platon als den Bertreter der vollkommensten Lehre vom höchsten Gute hin 1); das System seiner Sittenlehre liegt in den darüber gehaltenen Borlesungen vor, und zwar in zwei Redaktionen von Schweizer und Twesten.

Un dem Büterbegriffe gewinnt Schleiermacher einen Fußpuntt, auf bem er fich über die verkehrten und verderblichen Anfichten feiner Borganger binausschwingen konnte. Der Widerfinn, bag bas Individuum durch fein autonomes Sandeln die fittliche Welt erzeugt. ift hier ausgeschloffen, ba die Güterwelt bem Sandeln Inhalt und Richtung giebt. Ebenso vermeidet Schleiermacher bas Auseinanderfallen des Theoretischen und Prattischen; ihm ift das Erkennen selbst ein Gebiet bes sittlichen Sandelns, die Wissenschaft ein zu verwirklichendes But, und ebenfo die Sprache, ihre elementare Brundlage; er nennt alles Wahrnehmbar- und Verftandlichmachen eines geiftigen Inhalts die fombolifierende Bethatigung, welche neben ber organisierenben, wertzeugichaffenben, fieht, bie bas Sinnlichgegebene bem Zwede ber Bernunft tonformiert. Scheinbar entrudt ber Buterbegriff bie ichleiermacheriche Sthit ber unbefriedigenden Berbindung des individuellen und fozialen Elements ber Sittlichkeit. An der Realifierung ber Buter arbeiten bie Individuen und die Gemeinschaften; die Buter felbst gerfallen in folde, die vorwiegend durch gemeinfame, "identische" Thatigkeit entstehn und folche bei benen bas Eigentumliche, Individuelle pormieat. Auf der organisierenden gemeinsamen Thätigkeit berubt

<sup>1)</sup> Unten §. 111, 6.

das Recht, auf der individuellen das Eigentum; auf der symbolisierenden gemeinsamen Thätigkeit das Wissen, auf der individuellen das Gefühl und bessen Ausdert in Kunst und Religion. Das Recht sindet seine Ausgestaltung im Staate, der in dem Zusammenwirken von Obrigkeit und Unterthanen sein Bestehen hat; neben ihm aber stehen die freien sozialen Gebilde der Stände, der Bildungsstussen, der Geselligkeit und die Gemeinschaft des Wissens: die Schule, von Lehrenden und Lernenden gebildet, und endlich die Kirche als Religionsgemeinschaft, von Klerus und Laien gebildet. — In seiner "Erziehungslehre", herausgegeben von Plat 1849, verstindet Schleiermacher das soziale und individuale Woment durch die Bestimmung, daß die Kinder in die sittlichen Gemeinschaften hineingebildet und dabei ihre individuellen Anlagen herausgebildet werden sollen.

So scheinen wir über ben Autonomismus ber Borganger hinaus ju fein und wieder eine Sittenlehre zu haben, die diefen Ramen verdient. Allein dem ift doch nicht so und der Autonomismus nimmt bei Schleiermacher nur gemäßigtere Formen an. Benn er Befinnung und Fertigteit in bem Sinne untericheidet, daß nur die lettere dem Menschen angebildet werden konne, Die erstere spontan erwachsen muffe, so ftellt er bas Innere bes Menschen in einer Beise auf sich felbst, die an Kant erinnert, bei Schleiermacher aber mit ber Zerreißung von Glauben und Werken jusammenhängt, wie fie die Glaubensneuerer vorgenommen hatten. In Fortbildung von der Anficht dieser faßt er das religiose Moment burchaus subjektiviftisch; wenn er von Rirche, Religion, Theologie fpricht, so haben wir uns jedes Gedankens an Bejet und Glaubenssubstang, Dogma und Gotteslehre zu entichlagen. "Das Unendliche, das den Grund der Welt bilbet, ist in beständiger innerer Wechselwirtung mit den einzelnen Wefen; hieraus entstehen in den Geistern fromme Erregungen und in diesen besteht eigentlich die Religion; als Gegenstand für unser Denken tritt das Unendliche uns nicht gegenüber. Es giebt baber teine Theologie als Wiffenschaft von Gott; durch Dogmen bruden wir nur ben

Anhalt diefer frommen Erregungen aus; sie wurden zu untriftigen Muthen, wenn wir fie als Erkenntniffe eines Sachverhalts auffaffen wollten 1)." Darum weift auch Schleiermacher die Rirche ber individuell-spmbolifierenden Thätigkeit zu und wenn er von Rlerus und Laien spricht, so ift babei nicht an ein Lehramt bes ersteren ju benten. Schleiermacher scheint angenommen zu haben, daß sich das Unenbliche auch im Atheisten regen konne, benn es galt ihm Spinoza als ein Mufter ber Frommigteit. Sein bekannter Ausspruch über ben jubifchen Aufklarer lautet: "Opfert mit mir ehrerbietig ben Manen des heiligen verftogenen Spinoza! Ihn durchdrang der bobe Weltgeist, das Unendliche mar sein Anfang und sein Ende, das Universum seine einzige und ewige Liebe; in beiliger Unschuld und tiefer Demut spiegelte er fich in ber emigen Welt; voller Religion war er und voll heiligen Geiftes und darum fteht er auch da allein und unerreicht, Meister in feiner Runft, aber erhaben über bie profane Zunft, ohne Jünger und ohne Bürgerrecht."

Bei dieser Berkummerung und Berdrehung aller religiösen Borstellungen kann sich die Güterlehre nicht entfalten; es fehlen die übernatürlichen Güter und mit ihnen das objektive Maß der Religion; das Maß der göttlichen Dinge ist hier "das fromme Selbstbewußtsein". Dann ist aber nicht abzusehen, warum es nicht auch das sittliche Bewußtsein sein soll. Schleiermacher will der Religion neben dem sichteschen Sich-selbst-sehen Kaum schaffen und setzt sie in "das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl", räumt aber dem Subjekte ein, zu bestimmen, wovon es sich abhängig fühlen will, macht es also gleich sehr autonom, wie das sich selbst sehende.

Mit der Preisgebung der übernatürlichen Güter verdirbt sich Schleiermacher auch den Begriff des höchsten Gutes; dieses ift ihm nichts anderes als der Inbegriff jener Gemeinschaften. Seine eigentliche Sittenlehre hat uns nur vorzuschreiben: Bethätige dich im Staats- und Rechtsleben, in Geselligkeit, Wissenschaft, und in jenem "individuellen Symbolisieren", welches kirchliches Leben genannt

<sup>1)</sup> Loge, Beidichte ber beutiden Philosophie feit Rant, S. 78.

wird, aber als eine recht überflüssige Zugabe erscheint, ba alles sich im Rahmen der Diesseitigkeit bewegt. Der fittliche Mensch foll am Bernunftwerben ber Natur arbeiten, unverdroffen, raftlos; erreichbar ift das Ziel nicht, aber in der Arbeit an feiner Erreichung, friedlos und Diesfeitig, wie fie ift, liegt, wie Schleiermacher mit feltsamer Selbstironie fagt: ber emige Frieden - ber faliche, leere moderne Rulturbegriff in neuer Beleuchtung. Un der "Bernunft" und "Natur" haben wir wieder zwei aneiga, welche Die Sittlichkeit ebensowenig erklaren konnen, wie Die Rategorieen und das Ding an fich bei Kant die Natur. "Jene nebelhafte Bernunft", fagt Stahl treffend, "die ihren Inhalt erft durch die Natur erhalt und bennoch Magstab ber Natur sein soll, die sich nicht realisiert außer durch und in Berfonlichteiten und bennoch die Berfonlichkeiten erft hervorgebracht haben foll, ift nicht im Stande, Die fittliche Welt zu erklären... Es ift baber auch bei Schleiermacher nur ein geiftreiches Balancieren und Symmetrifieren mit jenen Begenfagen, worin sich feine Darftellung bewegt, nicht ein wirkliches Ertlaren 1)." Es zeigt fich bier ber alle Wiffenschaft lahmende Ginfluß bes Spinozismus einerseits und die Nachwirtung bes tantischen Apriorismus andrerseits. Die dabei aufgewandte Dialektik vergleicht Friedrich Baulfen mit ber Kunft eines Schachvirtuofen, welcher nfeine Begriffe solange bin - und berichiebt, bis die gange Wirklichkeit gleichsam umftellt und gefangen ift", wobei man ftaunt, "wie die anscheinend einander fremdeften Dinge, dem Winte des Meisters gehorsam, sich willig in die überraschendsten Anordnungen und Beziehungen fügen, die ber Zauberftab feiner Dialektik ihnen anweist" 2). Auf den Grund des Schadens weift eine Bemerkung Lopes hin, welche der Schleiermacherschen Afthetit gilt, aber auf die Sthit gleich sehr paßt; er nennt sie "eine Art von Leistungen, welche ohne rechte Teilnahme für das Wefentliche ber Sache zu logischen Übungen werden und bon eigenfinnig gewählten

591

<sup>1)</sup> Gefcichte ber Rechtsphilosophie, 3. Auft. 1854, S. 536. — 2) Spftem ber Ethit 1894, I3, S. 185.

Rebenstandpunkten anamorphotisch verzogene Bilder liefern 1)". Ein im Begriffe zu erfassendes Wesen der Sache erkennt der schleiermachersche Realismus prinzipiell an, aber er vermeint es durch Begriffskonstruktionen zu erhaschen, ohne Verständnis dafür, daß es nur sestzustellen ist, wenn der erkennende Geist sich des Teilnehmens an der Wahrheit der Sache versichert. Diese Realisten sind im Grunde noch gar nicht über den, seine Begriffe aus eigener Vollmacht prägenden Nominalismus hinaus; ihr Philosophieren verfällt dem Fehler, den man der Scholastik andichtet, sich ohne Fühlung mit der Wirklickeit in Abstraktionen zu bewegen.

4. Wo der Realismus in folder Halbheit auftritt, hat der Einspruch bes Rominalismus gegen benfelben eine gemiffe Berechtigung, jumal wenn er, wie bei Berbart, jugleich mit ber energischen Bolemit gegen das spinoziftische Element der Zeitphilosophie verbunden ift. Nach der Art und Weise zu urteilen, wie Berbart den Eingang in die Philosophie sucht, sollte man bei ihm eber eine besonnene realistische als eine nominalistische Bedantenbildung erwarten. Er faßt gerade diejenigen Begriffe ins Auge und fritisiert sie icarf, die ber flache Rominalismus als die unentwirrbaren Refte feines Salbdenkens liegen läßt: die Begriffe bes Dinges, ber Beranderung und bes Selbstbewußtseins. Das Ding löft sich den Nominalisten gewöhnlichen Schlages in eine Summe von Gigenschaften auf, die doch ein Substantielles ausdruden foll, ein Migftand, ber von ber Breisgebung ber Begriffe ber Form und des Wesens berrührt; die Beränderung wird unerflärlich, weil der Botenzbegriff verloren gegangen ift, und das Selbftbewußtsein wird jum Ratfel, weil fein Stuppuntt, die intellegiblen Inhalte, nicht mehr begriffen wird?). Herbart erkennt biefe Schwierigkeiten und faßt fie als innere Biberfpruche Diefer Begriffe, beren Beseitigung die Aufgabe ber Metaphpfit fei. Es entgeht ihm aber, daß die realistische Metaphysit diese Aufgabe

<sup>1)</sup> Geschichte ber Afthetit, S. 166. — 2) Bb. II, §. 71, 5, S. 397 und oben §. 94, 4 a. E.

längst gelöst hat und es nur der Rückfehr zu ihr bedürfe, um "die Ersahrung denkbar zu machen". Er sieht nicht, daß an diesen Widersprüchen der nominalistische Understand schuld ist, hält sie vielmehr für undermeidliche Irrtümer des menschlichen Berstandes; er erblickt in diesem Produkte des Halbdenkens notwendige Erzeugnisse des gemeinen Denkens, welche das höhere Denken der Spekulation zu berichtigen habe; er verfällt in den Fehler, wegen dessen er Kant verspottet, wenn er ihm vorhält, daß er die Wolfsiche Philosophie für den Inbegriff der reinen Bernunsterkenntnis halte: auch er verwechselt eine geschichtliche Erscheinung mit einer Einrichtung des menschlichen Geistes.

Aus der Umarbeitung jener Begriffe ergiebt sich ihm nun die Annahme, daß das Ding mit mehreren Qualitäten seinem Realbestande nach aus einer Mehrheit punktueller realer Wesen besteht, beren jedes eine schlechthin einfache Qualität hat; daß ferner die Beränberung auf bie "Störung" und "Selbsterhaltung" folder Befen zurudgeht, in benen ihre Qualität biefelbe bleibt, und bag endlich das Selbstbewußtsein aus der Verschmelzung von Vorftellungen eines Seelenrealen erwächft. Er unterscheidet somit einen Bestand bes Erscheinenden, welcher an ben Wibersprüchen jener Begriffe als ein subjettiv = modifizierter erkannt wird, und einen widerspruchsfreien Realbestand, zu dem das spekulative Denken durch Lojung jener Widerspruche vordringt. Herbart ichlägt somit die Kraft des spekulativen Berstandes so hoch an, daß derselbe hinter der vonoig Platons nicht weit zurückleibt, welche ebenfalls zu dem Realbestande beffen, was die doka zeigt, vordringt, aber auch nicht hinter dem thätigen Berstande des Aristoteles, der das Intellegible aus dem Sinnlichen herausarbeitet. Seine Auffaffung des Widerspruches als des Stachels, der zur Erkenntnis treibt, kann an das Philosophem des Bovillus erinnern 1), nur ift bei diesem der Biberspruch blog ber Schleier über bem Gebanken in ben Dingen, ju welchem uns seine Lösung vordringen läßt, mahrend Herbart

<sup>1)</sup> Oben &. 87, 6.

Billmann, Beichichte bes 3bealismus. III.

einen solchen nicht tennt. Sein Intellegibles ift nicht ber platonischen Idee verwandt, fondern eher der leibnigichen Monadenwelt, jedenfalls aber ware zu erwarten, daß Berbart das bentende Ertennen entweder als ein höheres Bermögen faffen, oder, wie Leibnig, die eigentliche Bethätigung bes Geiftes barin erbliden follte. Daran aber verhindert ihn ber Ginflug, ben bie englische Borftellungsphilosophie schon früh auf ihn gewonnen hatte; er sieht bas Borftellen als die das ganze Innere tonstituierende Thatigteit an; "ber pspchische Mechanismus" bes Vorftellungslaufes erzeugt nach ibm die Erfahrung samt jenen widersprechenden Erfahrungsbegriffen und bringt schließlich auch die Metaphysit mit ihren den Realbestand wiedergebenden Bestimmungen hervor: Desinit in piscem mulier formosa superne; um zu dem Borstellungsmechanismus als Schlußpuntt zu gelangen, bedurfte es nicht bes vielversprechenden Bortals, das bei herbart den Eingang in die Philosophie bildet. Berbart tennt ein Intellegibles, aber will nichts von einem Intellette miffen; wie umgekehrt Rant einen Intellett ftatuierte, ber aber das Intellegible nicht zu finden vermochte.

Im Geiste des Realismus ist auch das Portal der herbartschen Ethit angelegt, aber sie gleitet wie die Metaphysit in die Niederung der Borstellungsphilosophie ab, in der sich Shaftesbury und Hutcheson bewegten 1); der Ausgangspunkt Herbarts ist der tiefsinnige pythagoreische Gedanke, daß Einklang und Harmonie das verständlichte Merkmal wie des Schönen, so des Guten ist, und er saßt die Lehre von beiden Gedieten unter dem Begriffe der Ästeit zusammen. Die Musiktheorie sieht er als das Muster der Sthetik an: "Darf man es sagen, daß die musikalischen Lehren, die den seltsamen Namen: Generalbaß führen, das einzig richtige Bordild sind, welches für eine echte Ästhetit jetzt vorhanden ist? (Es muß hier ausdrücklich bemerkt werden, daß von einer vollständigen Theorie der Musik der Generalbaß nur noch ein sehr kleiner Teit ist.) Dieser Generalbaß verlangt und gewinnt für seine einsachen

<sup>1)</sup> Cben §. 97, 4.

Intervalle, Attorbe und Fortschreitungen absolute Beurteilung, ohne irgend etwas zu beweisen und zu erklären. Richt anders sollen hier Berhältniffe von Willen porgelegt werden, um, gleich jenen Berhältniffen von Tonen, in absoluten Beifall und absolutes Digfallen zu versetzen"1). Als solche Attorbe ber inneren Regungen bezeichnet Berbart: die Einstimmung von Wille und Einficht (3bee ber inneren Freiheit), bas Überwiegen ber fraftvolleren, reicheren. geordneten Regung über die schwächere, armere, minder geordnete (3bee ber Bolltommenheit), den Einklang des eigenen Willens mit bem Bilbe bes fremben (3bee bes Wohlwollens), die ben Streit abschneibende Ronformation zweier Willen (3bee bes Rechts), und schließlich ben Ausgleich von Wohl und Webe (Idee ber Billigkeit). Diefe harmonieen werden wir in uns gewahr, aber fie werden im Bemeinleben zu Mächten und aus jenen ursprünglichen Ibeeen entspringen die abgeleiteten: der befeelten Gefellicaft, des Rulturfpftems, bes Berwaltungsspftems, ber Rechtsgesellichaft und bes Lohnipftems. In feiner Abhandlung "Die afthetische Darftellung ber Welt als das Hauptgeschäft ber Erziehung" 1804 nennt Herbart Bott "bas reelle Zentrum der Ideeen" 2) und fordert mit Platon, baß alle im Leben verftreuten Elemente bes Schönen und Guten jusammengefaßt und in den Mittelpuntt des Bedantentreifes geftellt werden 3).

Aber Herbarts Zusammengehen mit Pythagoras und Platon findet bald ein Ende. Bei jenen ist der Nerv der Harmonie das Geses, das Haupt der Musen ist der Gesess- und Wahrheitsgott von Delphoi; die Übereinstimmung des Willens mit dem Geses ist der Grundaktord der Sittlichkeit und das Geses gilt nicht bloß für das Sollen, sondern für das Sein, es ist ethisch und kosmisch zugleich; alles an uns und in uns soll harmonisiert werden und kann es, weil wir auf die gottgesetze Weltharmonie hingeordnet sind, die uns ebensowohl als das Schöne und Gute wie als das Wahre

MIg. praft. Philoj. Ginl., W. herausg. von Gartenstein VIII,
 20. — <sup>2</sup>) W. herausg. von Gartenstein XI,
 227. — <sup>3</sup>) Daj.
 222 j.; Plat. Rep. III, p. 401.

die Leitlinien des Schaffens, Handelns, Erkennens giebt 1). All dies geht über Herbarts Gesichtskreis weit hinaus; er erkannte zwar den von Kant verderbten Gesetzsbegriff als unhaltbar, ohne doch den wahren wiedergewinnen zu können; für die ontologische Bedeutung der Ideeen und der Harmonie hatte seine Metaphysik keine Handhabe; eine Hinordnung des Menschen auf das Gute war ihm ganz unfaßbar; wenn die einzige Seinssorm die einer punktuellen einsachen Substanz ist, so kann von einem Sein des Guten in keinem Sinne gesprochen werden; ein ursprünglicher Zug zum Guten bleibt ausgeschlossen, weil es derartiges in der Seelenmonade nicht giebt, in der ja alles Streben auf früheres Vorstellen zurückgeht.

Der Gebante, bag Gott bas reelle Zentrum ber Ibeeen ift. tommt nicht zum Austrage; Herbart gesteht, daß fich ihm feine Metaphyfit zu entfremben brobe, wenn er fie auf die Botteslehre anzuwenden versuche, und er vergleicht bas Berlangen nach theoretischer Gotteserkenntnis mit bem Bunfche ber Semele, die fich ihr Berberben erbat 2). Betreffs ber Berknüpfung der Ethit mit der Religion bleibt es bei einem mattherzigen Buniche bewenden: Er ermähnt in ber zweiten Ausgabe bes "Lehrbuches zur Ginleitung in die Philosophie" 1821 seine "Allgemeine prattische Philosophie" und bemerkt: "Es batte in jenem Buche am Ende bes erften Teiles bie 3bee ber befeelten Gefellichaft, abgeleitet von ber inneren Freiheit, noch erhöht werden sollen zu jener Gemeinschaft der Beifter, welche Kant das Reich der Zwede und Cicero in den Büchern de legibus die societas hominum atque deorum nennt; alsbann wäre der Ubergang offen gewesen zur Ibee von Gott und von ber Rirche" 1). In den folgenden Ausgaben wurde diefe Bemerkung wieder weggelaffen; die Frage, ob vielleicht das Gute irgendwie mit Gott zusammenhänge, blieb in suspenso und Herbart widerstand dem Reize, auch feinerseits, wie es seine Borganger gethan, bas mabre Befen der Kirche zu bestimmen und zwar auf einem Bege, ber

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. I, §. 21, 3 u. 26, 4. — 2) W. IV, S. 330. — 3) W. I, S. 151 Ann. 1.

obne Frage als ein neuer ware anerkannt worden. Was er anderwarts bom ewigen Leben fagt, ift ein Begenftud ju Schleiermachers Lehre vom ewigen Frieden: es ift "eine unendlich schwache Spur beffen, was wir Leben nennen" 1). Trot bes realistischen Anlaufs ift Berbarts Ethit subjektiviftisch, wie die kantifche und fichtesche; zwar legt er Gewicht barauf, bag er ben Gubamonismus vermieden habe, welcher ben Ruftand des Wohlbefindens jum Mage bes Guten mache; allein ein Zustand ift auch bei ihm bas Daggebende: ber Einklang ber Regungen in uns ift bas Daß bes Buten; bie Ibeeen, auf welche biefe Ginklange gurudgeführt werden, find universalia post rem, nicht ante rem; sie normieren keinen Realbestand, sondern lediglich ein pspchisches Geschehen; die Ethik bleibt weit hinter ber Mufiflehre gurud, die uns in die Gesetze ber Tondichtung einführt, und uns Mufter des Mufikalisch-iconen aufweift, welche ihr Mag und Gefet in fich haben und es gleichsehr organisch wie harmonisch auswirken.

5. In Berbarts Gedankenbilbung wirft ein höheres Clement, welches er ben Alten bankt, und ein niederziehendes, das von bem englischen und dem tantischen Nominalismus herrührt. Er schätzt die vorsotratischen Denter und fordert, daß man "die tlarften spetulativen Hauptgebanten, welche zu den nachmaligen Spftemen den Reim enthalten, aus ber älteften Geschichte hervorziehe" 2). Er lobt Die Eleaten, weil fie den Seinsbegriff ausgebildet; in Beratleitog' . Lehre vom Fluffe fieht er eine bedeutsame Faffung des Begriffs ber Beränderung; Platons Ibeeen faßt er als hypoftafierte Qualitaten 3), erkennt ihm aber auch zu, die 3bee der inneren Freiheit bearbeitet zu haben; die platonische Politeia bezeichne eine Hobe, die man nicht überfliegen tonne. In Aristoteles aber dringt herbart nicht ein und seine Außerungen über ihn zeigen, daß er beffen Prinzipienlehre niemals durchdacht hat. Er bemerkt: "Seine ontologischen Bersuche burfen burchaus nicht als unnüte Subtili=

<sup>1)</sup> W. V, S. 173. — 2) W. I, S. 11. — 8) Daj. S. 237; vergl. XII. S. 61 f.

täten verachtet werden"; er unterschied bas Sein und bas Was und war bem Widerspruch ber Inharenz sehr nabe 1), womit gemeint fein muß, daß Ariftoteles an der Schwelle des Rominalismus ftand, ber eben jenen Wiberfpruch, bag bas Ding Summe ber ihm inhärierenden Mertmale und doch Substanz ist, aufgebracht Un einer anderen Stelle macht ihn herbart geradezu jum Saupte ber Rominalisten; bei ber Schilderung eines fingierten Rongreffes aller Philosophen fagt er: "Blaton und Ariftoteles wurden sogleich, unter fich jusammentretend, in jenen Streit geraten, ber, burch fie veranlagt, im Mittelalter Die sogenannten Realisten und Nominaliften fo lange Jahrhunderte hindurch beschäftigte — freilich würden fie ihn geschmadvoller führen als die Scholaftiter, doch schwerlich sich verftandigen, außer etwa mit Bulfe ber beutigen Mathematik und Physik"2). Dag bas pythagoreisch = platonische Element der neueren Mathematit die Ideeen- und Formenlehre vertnupft hat, ift richtig 3), aber bies tonnte nur auf Brund des Musgleiches beiber geschehen, ben die Scholaftit bergeftellt hatte. Diese aber rechnet Berbart gar nicht zur Philosophie: "Deiner Rablung nach ift die Philosophie nicht älter als etwa vierhundert Jahre; benn ich gable die Jahre, worin fie etwas geschaffen hat, und ba finde ich zwei Jahrhunderte bei den Griechen und zwei Jahrhunderte in der neueren Reit bei uns"4). Bei fo willturlicher Geschichtsansicht ift ein wirkliches Lernen aus ber Beschichte ber Philosophie ausgeschloffen und ber Spntretismus antiter und moderner, realistischer und nominalistischer Anschauungen sanktioniert.

Die letteren sind nun bei herbart die maßgebenden, aber sein Denten ist zu vielseitig und rüftig, um sie nicht allenthalben zu burchbrechen, womit es freilich in Widerspruch mit sich selbst gerät. Die Begriffsbildung faßt herbart im Sinne der eng-lischen Borstellungsphilosophie; Begriffe dienen nur zur Bequemlichteit, um Massen von Borstellungen zusammenzusassen ohne irgend

<sup>1)</sup> B. I, S. 186, Anm. 2. — 2) W. XII, S. 164. — 3) Oben §. 88, 2. — 4) B. XII, S. 163.

eine eigene Bedeutung; fie sind "Abbreviaturen des Borftellens"1). Als Gegensat zu diefer Anficht tennt Berbart nur die Sppoftafierung ber Begriffe; ben Mittelmeg, ber auf bas Richtige geht, daß unfere Begriffe der Ausdruck eines Gedanklich-realen find, kennt er nicht, was aber nicht ausschließt, daß er bei feinem Philosophieren oft genug in ihn gedrangt wirb. Er bezeichnet biefes Bebanklich - reale selbst gang treffend, wenn er von der Definition fagt: "Man tann leicht bemerken, daß in dem Bemühen, eine Definition zu finden, ber Begriff gleichsam angeschaut, betrachtet, mehreren Berfuchen unterworfen wird, daß er wie ein Objekt, welches wir zu figieren fuchen, vor uns ichwebt" 2). Dann muß ber Begriff doch wohl eine eigene Bebeutung haben; mit Abbreviaturen macht man nicht folche Umftande. — In der geiftvollen Abhandlung "Bom Busammenhange der Gründe und Folgen", worin er das tantische Problem der Synthesis a priori untersucht, unterscheidet er "ben ganzen Grund", von dem, was man gemeinhin Grund nennt, und bemertt: "Der gange Brund muß ein großeres Spftem bon Begriffen fein, in welches man durch ein gewiffes Thor, das für ben Brund gehalten wird, hineingeht, und zu einem anderen Thore, bas man Folge nennt, wieder herauskommt" 3). Dies erzeuge eben ben Schein einer Synthefis a priori, mahrend in Wahrheit der Brund ein Mannigfaltiges aus fich entläßt, aus bem wir ein Moment berausgreifen. Das ift burchaus realistisch gebacht, ber ganze Grund ift eben nichts anderes als bas Wefen ber Sache und burch Gindringen in dasselbe gewinnen wir Ertenntniffe, die wir als Folgen auffaffen. Dann bat aber ber Begriff einen Wesenstern und ift mehr als ein Monogramm für einen Vorstellungstnäuel.

Es bedarf aber gar nicht ber Anführung einzelner Stellen, um das Heraustreten Herbarts aus seiner eigenen Begriffslehre aufzuzeigen, denn wenn er die Philosophie als "die Bearbeitung der Begriffe" definiert, so kann er ihr damit nicht die Aufgabe stellen,

<sup>1)</sup> Metaphyfif §. 329. W. IV, S. 321. — 2) Pjychologie §. 147. W. VI, S. 320. — 3) Metaphyfif §. 173—188. W. IV, S. 30 f.

Abbreviaturen des Borstellens zu behandeln. Zumal die Metaphysik, welche durch die Bearbeitung der widersprechenden Ersahrungsbegriffe neue Begriffe erzeugt, ist gar nicht an vorher aufgeschichtete Borstellungen gebunden; in den Begriffen des realen Wesens, der Störung, der Selbsterhaltung, des "wirklichen Geschehens" wird ohne vorgängige Abstrattion ein intellegibler Bestand ergriffen. Hier liegt die armselige locksiche Begriffsbildungslehre weit hinter uns, die uns Herbart anderwärts aufdrängen will. Konsequentere Nominalisten wie Benete hatten aus ihrem Standpunkte ganz recht, wenn sie die herbartsche Wetaphysik als fremdartigen Andau der Vorsstellungslehre beseitigten.

Was Herbart zum Nominalismus niederzieht, ift seine atomistische Naturanschauung; als real gelten ihm lediglich die punktuellen Wesen einfacher Qualität, die er nicht wie Leibnig als aufeinander bezogen, sondern nur in Beziehungen geratend faßt. Ein ursprüngliches Bezogensein berselben aufeinander wurde nach seiner Unsicht ihrer absoluten Position, die alle Relationen ausschließt, widersprechen. Dieser starre Seinsbegriff isoliert die realen Wesen weit mehr, als es die Monaden sind und macht Berbart den Begriff des Zwedes noch unzugänglicher als Leibniz. Seine mechanische Anschauung barf tein Banges por ben Teilen, teinen sich gestaltgebenden 3medgebanten, teine fich auswirtende Entelechie anertennen. Im Widerspruch damit operiert er aber mit dem Begriffe bes Organismus und Zwedes, als maren fie Fruchte feiner Aussaat. Unter ben abgeleiteten, d. i. sozialen Ideeen, die auf bem Busammenschlusse ber Individuen beruhen, begegnet uns die "beseelte Gesellschaft" als tronender Abschluß, die doch nicht Rechenschaft geben tann, woher ihr die Seele gekommen ift; die vollendetfte Form des psychischen Mechanismus nennt herbart mit einer tuhnen μετάβασις είς άλλο γένος "pspchischen Organismus" 1); ben Zwedbegriff will er als Fußpunkt einer teleologischen Weltanficht gelten laffen, ohne fich ju fagen, bag bamit die Grundlagen feiner

<sup>1)</sup> Lehrbuch ber Pfpchologie, §. 238. 28. V, S. 165.

Ontologie in Frage gestellt werden; denn giebt es Zwecke in der Ratur, dann giebt es formas in re und anto rom, giebt es ein die Materie bewältigendes höheres Daseinselement, giebt es hinordnungen und ursprüngliche Bezogenheit und ist der starre Seinsbegriff der absoluten Position hinfällig.

6. Ein spezifisch = nominalistisches Thema Herbarts ift die Polemit gegen die Boteng ober reale Möglichkeit. Das Mögliche ift ihm ein leerer Gebante, ben wir in bas Wirkliche legen; alle Anlagen, Bermögen, Reime u. f. w. find unsere Erdichtungen; die absolute Bosition des Seienden verträgt teine Daseinsform des Roch = nicht = seienden, aber jum Sein Bestimmten. Er polemifiert unermüblich in ber Pfpchologie gegen bie Seelenvermogen, wozu ihm allerdings die abgeschmadte Behandlung berfelben burch Rant gerechten Anlag gab. Allein er lägt auch nicht die Untericheidung von Sinnlichkeit, Berftand und Streben gelten, leitet vielmehr alle bipdiiden Ericheinungen bom Borftellen ab. Bewaltthätigkeit racht fich baburch, daß die verbannten Begriffe als ungebetene Gafte wiederkehren. Wenn Berbart einen intellegiblen Realbestand von der Erscheinung unterscheidet, so muß er ein jenen auffaffendes Organ, den Intellett, von der die Erscheinung auffaffenden Wahrnehmung unterscheiben; wenn er die grundlegende 3bee seiner Ethit, die innere Freiheit, als Ginftimmung von Ginficht und Wollen bestimmt, so muß er Erkennen und Wollen als wesentlich unterichieben anerkennen, benn wenn beibe nach mechanischen Gesetzen aus einer und berselben Borftellungsmaffe hervorwachsen, so bedarf es teiner Ibee, um ihre Einstimmung ju regeln. In der Psichologie felbft muß er von dem Borftellen ein "Streben vorzustellen" unterscheiden, führt also ben verbotenen Begriff auf einem Umwege wieder zurud. Aber auch feine Metaphpfit arbeitet verftedterweise mit dem Potenzbegriffe; was er die Qualität bes realen Wefens nennt, ift eine Potenz, welche durch beffen "Busammen mit anderen Realen" aktuiert wird. Es fei die Qualität eines Realen a und es werde durch die Realen n, m, r gestört, wodurch seine "Selbsterhaltungen": an, am, ar hervorgerufen werden, so find bieselben durch ein reales Band: a zusammengehalten, worin sie zugleich vorangelegt waren; dieses a ist eine in verschiedener Weise aktuierte Potenz, keineswegs bloß von uns zu jener Reihe hinzugedacht, sondern vielmehr deren Prinzip; es ist seiend und doch nicht seined, eine Daseinsform besitzend, die nicht die der absoluten Position ist.

In seine Polemit gegen die Seelenvermögen zieht Herbart auch die geistigen Inhalte herein, auf welche jene hingeordnet sind, und die mit der psychischen Thätigkeit nicht zusammenfallen. Er ist ganzer Rominalist in der Leugnung der Idealien, welche jede ein Gedanklich-reales anerkennende Weltansicht statuiert, jede nominalistische, da sie das Geistige zum Produkt unseres Geistes macht, in Abrede stellen muß. In einem Aphorismus zur Psychologie sast Herbart darüber:

"Was ift Stoff in der Hand des Arbeiters? Ohne Zweisel etwas, bas auch recht füglich außer biefer Sand fein konnte, fo gut wie die Sand leer fein ober einen anderen Stoff halten und beatbeiten könnte. Wie bentt man fich benn aber bas Berhaltnis bes geistigen Stoffes zu ben ibn bearbeitenben Beiftesbermogen? Die letteren allerdings follen vorhanden fein auch ohne diefen Stoff (wiewohl fie bann bloge Bermögen, b. h. Möglichkeiten, also nut Gedankendinge sein würden). Aber höchst bedenklich ift offenbar die andere Frage: Bas ift bier ber Stoff ohne ben Bearbeiter? Bas ift unfer Borgeftelltes und Gefühltes ohne und außer dem Borftellungs - und Gefühlbermögen? Wenn alle bie Beiftesbermögen ben Stoff meglegten, wo murbe er bleiben? Bas murbe er fein? Was war er, bevor er aufgefaßt wurde? Was find Farben, Tone, Schmerzen und Luftgefühle, wenn niemand fieht und bort, wenn bas Gefühl oder Fühlbare für teinen Fühlenden vorhanden ift? Mit einem Borte: ber pfpcologifde Stoff ift teine felbft. ftanbige Maffe, teine Materie, die früher als ber Runftler, die ohne ihn und außer ihm existieren und ihn erwarten konnte; etwa sowie der Thon den Töpfer erwartet; sondern hier ift Stoff und Rraft eins; also auch die Rraft nichts ohne ben Stoff, und bamit fallen die Seelenvermogen, die in der Seele icon pra-

608

disponiert sein sollen, um den Stoff zu erwarten, gänzlich hinweg. Wir haben teine Sinnlichteit (obgleich förperliche Sinnesorgane) vor den sinnlichen Empfindungen, tein Gedächtnis vor dem Borrate, den es ausbewahrt, teinen Verstand vor den Begriffen, tein Gefühl- und Begehrungsvermögen vor den wirklichen Gefühlen und Begehrungen. Das in uns, was als Kraft wirkt, sind die Vorstellungen selbst; und tein Mensch hat mehr Geistesträfte, als er Vorstellungen hat 1)."

Es ift folgerecht, daß das Berditt über die Bermögen und ben Potenzbegriff überhaupt auch das über die devolueis dozinal, potentiae rationales, ausgebehnt wird, die keine dem Romis nalisten begreifliche Daseinsform haben. Dennoch nimmt Herbart gar teinen Anftand, mit bem für unbegreiflich Erflärten, wie mit etwas Selbstverftändlichem, zu operieren. In ber Babagogit fpricht er unbefangen bon Lehr gegen ftanben, Unterrichts ft offen, Biffensvorrat u. s. w.; da weiß er recht gut, daß die Sprache etwas ift, auch in den Augenblicken, wo fie nicht gesprochen wird, bie Mathematit, auch wenn man nicht gerade rechnet und tonfiruiert, daß die Wiffenschaften ba sind, auch wenn sie nicht gerade boziert Wir horen ba von "Stämmen bes Unterrichts", Die Wiffenschaften werben mit alten Baumen verglichen, "beren Bachstum felbst im besten Zunehmen boch immer gering bleibt gegen das, was sie längst waren" 2), mit ganz richtiger Anerkennung ihres organischen Charafters; nannte boch Herbart die spetulativen Bebanten ber alteften Philosophen die Reime ber späteren Syfteme 3). Er redet vortrefflich von der Sprache, der wir neinen öffentlichen Borrat" von Bebanten verbanten, eine Summe bes geiftigen Lebens, ein Gemeingut4). Er nennt ben beften Erzieher "Alles was die Menschen von je gebacht haben" 5), also die geiftigen Buter, die sie ju Tage geforbert, und auch bei diesen erkennt er indireft etwas Organisches und Genetisches an, wenn er forbert,

<sup>1)</sup> W. VII, S. 611. — 2) W. XII, S. 334. — 3) Oben S. 597. — 4) W. IX, S. 203. — 5) W. X, S. 19.

baß man, vom Altertum ausgehend, an der Hand der Werke ber großen Dichter und Beschichtsschreiber jur Begenwart fortichreite; wenn er es auch nicht fagt, so meint er es doch, daß das Cthos, bas objettiv Sittliche und Schone, bas bier vorliegt, die eigentlich erziehende Macht ift, alles "Stoffe, die bes Bearbeiters harren", reale Machte, wenngleich erft im individuellen Bewußtsein zu aktuieren, vorher in potentieller Dafeinsform gegeben. Aber auch wenn Berbart von dem Bedantentreife fpricht, der im Schuler begründet und nach der ethisch afthetischen Weltansicht orientiert werden soll, so sagt er damit mehr, als wenn er, wie es an anderer Stelle geschieht, bloges hervorrufen von Borftellungen als Aufgabe bes Unterrichts bezeichnet; Bedanten find erfüllte Borftellungen, ber Gedankenkreis besteht aus Denkinhalten, nicht aus Attionen; hier ftogt Berbart, ohne es zu wiffen, zu jenem Intellegiblen vor, in welchem die Erklärung des Selbftbewußtseins ju fuchen ift, die er, nominalistisch, in der Berfcmelzung der Borftellungen glaubt gefunden zu haben.

Über all dies hätte er Licht erhalten, wenn er einmal Aristoteles' Schrift von den Kategorieen zur Hand genommen hätte, worin das Berhältnis der έπιστήμη und des έπιστητόν, d. i. der προυπαρχοντα πράγματα dargelegt und gezeigt wird, daß ein Wissen ohne intellegiblen Realgehalt inhaltlos ist, ουδενός έσται, und darum kein Wissen mehr, daß aber sehr wohl die Wissensinhalte bleiben, auch wenn sie nicht in aktuellem Wissen ausgewirkt werden 1).

7. Herbart nannte seine theoretische Philosophie Realismus, seine praktische Idealismus, und er war zu ersterem berechtigt, weil er dem subjektivistischen Idealismus der Transzendentalphilosophen eine Welterklärung entgegensetze, welche die Realität der Dinge ernst nimmt. Er verdient Dank dafür, daß er der widerssinnigen Rederei von einem transzendentalen Idealismus, der zugleich empirischer Realismus sei, ein Ende gemacht hat, und er ist wirklich Realist, das Wort im modernen Sinne genommen. Freilich nicht

<sup>1)</sup> Ar. Càt. 5 (7), p. 6 u. 7 ed. Bekk.

in dem doppelten Sinne, in welchem wir Aristoteles und den großen Scholastitern Realismus zusprechen konnten: in dem Sinne der Anertennung des Realgehalts der Wahrnehmung und des denkenden Erkennens zugleich, oder einer sinnlichen und einer diese formierenden intellegiblen Realität.). Herbart weiß nichts von den Formen in den Dingen und darum auch nichts von den Formen vor den Dingen, will nur universalia post rem gelten lassen und verhält sich darum zu dem Realismus der christlichen Denker gegnerisch. Darum ist aber auch seine Ethik nicht echter Idealismus, troß ihres Anhebens von der hythagoreischen Anschauung von der Harmonie als der Form des Guten. Er saßt die Ideeen als Rormen des Urteilens, aber nicht als solche des Handelns, also nicht als Gesehe auf, noch auch als Güter, an denen wir im sittlichen Handeln Anteil suchen; darum weiß er ihnen auch in der theoretischen Philosophie keine Stelle anzuweisen.

Metaphysit und Ethik fallen bei ihm auseinander, weil ihm die transzendentalen Begriffe fremd sind; man merkt hier die Rähe der kantischen Zerkörungsarbeit, die jene ihres Sehaltes entleert und dem Subjekte zugesprochen hatte; die Wüste, die Kant geschaffen, ließ sich nicht sobald wieder in Fruchtland derwandeln. Herbart kennt so wenig wie Kant das Gute, und auch das Wahre hat keine Stelle bei ihm; in seiner Ethik sehlen die intellektuellen Tugenden, die auf das Wahre hingeordnet sind, vollkändig, in der Pädagogik sollen sie durch den unzulänglichen Begriff der Bielseitigkeit ersest werden?). Die Bestimmung, daß der vielseitige Gedankentreis sich im sittlichen Charakter zusammensassen soll, bleibt unbefriedigend, weil Wissen und Wollen erst richtig vereinigt sind, wenn sie in den konvertiblen Begriffen des Wahren und Guten ihren realen Beziehungspunkt haben.

Über das Auseinanderfallen von Metaphysit und Sthit tröstet sich herbart damit, daß auch Kant beiden Disziplinen verschiedene

¹) Bb. 1, §. 36, 4 a. €. u. II, §. 71, 5. — ²) Bb. VIII, ≅. 126 u. X, €. 136 f.

Bringipien zugeschrieben habe; er fieht nicht, daß bei Rant, der die Prinzipienlehre zerftorte, unvermeidlich die philosophischen Biffenschaften außeinanderfallen, daß dagegen, wer wieder aufbauen will, was doch Herbarts Absicht ift, vor allem auf ein einheitliches Kundament Bedacht nehmen muß. Herbart macht aus der Not eine Tugend: er meint, die Ethit muffe felbständige Prinzipien haben, weil sie nicht in die Streitigkeiten bineingezogen werden durfe, bie in der theoretischen Philosophie herrschen, damit das sittliche Bewuftsein nicht durch metaphysische Kontroversen beitrt werde. Hier liegt eine seltsame Täuschung vor: Der Dissens des modernen Wesens auf dem moralischen Gebiete ift ja alter und größer als ber auf bem theoretischen; seit die Glaubensneuerer mit ben moralischen und rechtlichen Prinzipien ber driftlichen Jahrhunderte brachen, wurde bier alles labil und löften fich die schroffften Gegenfate ab 1), fo daß die metaphyfischen Streitigkeiten bagegen gurudtreten. Benn Berbart mit feiner gefünstelten Ideeenlehre bier Berständigung zu schaffen gebenkt, so gleicht er einem, der Abgrunde mit Spinnemeben überbruden will.

Der Streit des Realismus und Nominalismus, welchen uns die erste Spoche der Scholastik zeigt, führte zu dem befriedigenden Resultate, daß die Realisten Platonisches mit größerer Borsicht aufnahmen und diejenigen, welche auf daß subjektive Moment des Denkens reslektierten, sich von Aristoteles belehren ließen, wie es mit dem objektiven zusammen bestehe 2). Als in der Scholastik des ausgehenden Mittelalters der Kampf erneuert wurde, brachte er sür den echten Realismus daß Fördernde mit sich, daß man die psychologische Seite der Begriffsbildung sorgfältiger in Betracht zog 2). Aus dem Ringen eines Realismus, wie ihn Schelling, Hegel, Schleiermacher vertraten, und eines Nominalismus, wie ihn Herbart lehrte, konnte sich kein Resultat ergeben, da der Streitpunkt nicht klar ersaßt wurde und jeder Boden der Berständigung sehlte. Die Unphilosophie Spinozas und die Halbphilosophie der Engländer,

<sup>1)</sup> Cben §. 98, 2. — 2) Bb. II, §. 69, 4. — 3) Daj. §. 82, 5.

§. 109. Realismus und Rominalismus im XIX. Jahrhundert. 60

beibe noch dazu in das antiphilosophische Element der Bernunfttritik eingetaucht, vermochten keine Basis für fruchtbare Debatten zu geben. Man muß sich damit begnügen, das Auftauchen realistischer Anschauungen in beiden Lagern zu konstatieren und darf sich freuen, daß die Wahrheit stellenweise durch die entgegengesetzen Borurteile durchbricht. Es gilt hier, was Aristoteles von den alten Physikern sagte: Sie thun manchen braven Hieb, aber nicht kunstgerecht, ovre kolneusen eldost dkyern à depousen).

<sup>1)</sup> Ar. Met. I, 4, 6.

## Der deutsche Rlaffigismit gegenüber ber Aufflarung und Bernunge

lger Rants begegneten 1. In der Gedankenbildung der Rachfort der Bernunfikritik uns nebeneinander ein höheres, über die Sophistit bes Element, und und die Armfeligkeit der Aufklarung hinaustreiben Bollbefit ber diesem Aufein niederziehendes, welches jene Denter nicht in bei It sich eine idealen Prinzipien, die sie suchten, gelangen ließ. In Beit ber wärtsftreben und Nicht = lostonnen vom Niederen wiederho weit allgemeinere Erscheinung bes Beifteslebens, die in der Auftlärung selbst ihren Anfang nimmt: auch in der deut flaffifchen Litteratur ringt ein ibealer Bug mit bem Beden die Trugbilder der Auftlärung nährten und der in Revolution feinen endgültigen Ausbrud fand.

Es war ein ideales Streben, den Deutschen eine ihrer mürdige Poesie zu geben, wie sie die anderen Rationen schon besaßen; der edle Rlopstod erkannte ganz richtig die Elemente, auf denen dabei Fuß zu sassen seit er wählte für sein großes Spos einen christlichen Stoff, und gab ihm eine antike Form, die er auch in die Lyrik einstührte, der er zugleich einen vaterländischen Inhalt zu geben suchte. So sehr sein dichterisches Können hinter der Aufgabe, die neue Poesie auf Christentum, Altertum und Bolkstum zu bauen, zurücklieb, so wies er doch die Zeitgenossen und Nachsolger auf die aufwärtssührende Bahn hin. Die Musen wurden die Bundesgenossen der edleren Geister gegen die verslachenden und untergrabenden Zeitbestrebungen; zwischen der Sandwüste der Aufklärung und dem

Lavafelde der Revolution erstand der freundliche Hain unserer tlaffifden Dichtung. Die religiofen und patriotischen Rlange verftummten nicht, bis die Begeisterung der Freiheitstriege fie in volleren Attorden erfcallen ließ; die antiten Borbilber gaben Berftanbnis für Dag, Regel, Gefet; ber gefunde Realismus ber Alten fleuerte dem Subjektivismus und ließ die Objektivität des Ibealen ahnen, welche die irregebende Philosophie in Frage gestellt hatte. Wie bei ben Briechen die Dichter bas alte Ethos noch mabrten, als die Sophisten es untermublten, jo forgten die deutschen Rlaffiter dafür, daß ihren Nationsgenoffen das Bewußtsein des Ibealen nicht völlig verloren ging; ber echte Dichter kann dem Unechten beirrenber Reitbeftrebungen nie gang verfallen; die Musen find die Töchter der Mnemospne, der weihevollen Erinnerung, die auch ein pietätsloses Zeitalter nicht entwurzeln tann.

Freilich bringen die trüben Fluten des Reitgeistes von allen Seiten an die werdende Schöpfung beran; ein Wieland weiß ben Alten nichts abzulernen als ben Spikureismus, ber bem eudämoniftischent Zeitgeschmad entsbrach; ein Lessing ftellt seinen Scharffun und seine Gelehrsamkeit in ben Dienft bes Unglaubens, Die Stürmer und Dränger leiften Rouffeau Heeresfolge, Herder und Goethe halten fich nicht für zu gut, um in Spinoza einen großen Beift zu verehren, Schiller vermeint aus Rant Belehrungen über bas Wesen ber Boefie und sogar ber Tugend ichopfen zu konnen. Man fieht in ben bichterischen und Runftwerten ber Alten nur die verkörperte Schonheit, ohne beren Bewurzelung in ber Religion zu begreifen; man halt ben Glauben ber Briechen felbst für eine Schönheits-. religion, ohne ben Ernft ber echten Rulte, besonders ber Myfterien, ju begreifen; man bilbet fich ein afthetisches Lebensibeal, in welchem man das Ethos ergriffen zu haben vermeint; man erdichtet eine Bumanitätsibee, beren Begrunder bie Alten sein sollen und in ber aman die hobere Sonthese von Altertum und Christentum sucht. Es wiederholen fich die Irrtumer der neologischen Renässance des KV. und XVI. Jahrhunderts, wie denn der deutsche Klassismus ine Rachblüte jener Renäffance mar.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus. III.

Be. ı b

irdige : der dabei iden auf-

l einreben . die quen,

offen Beit=

dem

Aber auch in diesen Diggriffen spricht fich ein anderer Beift aus, als der der Auftlärung und Bernunftkritit gewesen war. Der Berkehr mit den Alten gab doch weitere Berfpektiven, auch wenn man ihren Beift nicht in ber Tiefe faßte; ihre Werte, ber Bergangenheit angeborend, regten ben gefdichtlichen Sinn an, die Anerkennung ihrer Duftergultigkeit ließ bas hoffartigbeschränkte Wohlgefühl, "wie wir es so herrlich weit gebracht," in seiner Richtigkeit erkennen; Die antike Großheit entwand bem Urteile ben fleinlichen Maßstab des Nutens; man konnte nicht mehr nach Entlastung bes Menichen von allem Überlieferten rufen, wenn man bie Überlieferung pries, ber wir die Erhaltung ber alten Dichterund Runftwerfe banten; bas Bewuftsein wurde rege, daß man an ihnen unverlierbare Büter befige und abnliche Beiftesguter felbft berftellen folle, alles Borftellungen, welche bie Schranten ber Aufflarung durchbrechen. Aber felbst ber Grundschaden biefer, die unwürdigen Meinungen über bie Religion wurde in etwas gebeffert: wenn man auch ben Alten nur eine Schönheitsreligion gusprach, so tonnte diefe boch nicht mehr als Erzeugnis des Prieftertrugs oder als "statutarische Sayung" gelten. Gin Windelmann ertannte febr wohl, mas ben Rünftler bei ber Schöpfung feines Götterbilbes leite und beseele; por bem Apollon von Belvedere ergreift ihn felbst ein Andachtsichauer: "Mit Berehrung icheint fich meine Bruft zu erweitern und zu erheben, wie biejenigen, bie ich vom Beifte ber Weisheit aufgeschwellt febe und ich fühle mich ganz weggerückt nach Delos und in die lykischen haine . . . Ich lege den Begriff, welchen ich von diesem Bilde gegeben habe, ju deffen Fugen, wie die Rranze berjenigen, die bas Saupt der Gottheit, welche sie tronen wollten, nicht erreichten 1)."

2. Bei tieferen Geistern entband die Dichtung der Alten das Berständnis für die Poesie der Bibel, womit Anschauungen in den Gedankenkreis treten, vor denen die poesie- und religionslose Aufklärung nicht bestehen konnte. Am nachdrücklichsten hat Johann

<sup>1)</sup> Berte, herausg, von Meier und Soulge. VI, 1, S. 260.

Beorg Samann, ber Landsmann und Beitgenoffe Rants, biefem Umidwung der Anschauung Ausdruck gegeben. Er wendet sich mit Etel von dem Zeitgeiste ab und brandmarkt die Auftlarung, die man als heraustreten aus ber Unmundigkeit zu preisen pflegte, als: "Geschwät und Rasonnieren ber eximierten Unmundigen, Die fich ju Bormundern der felbft unmündigen Bormunder aufwerfen, ein faltes unfruchtbares Nordlicht ohne Aufflärung für den Berftand und ohne Barme für ben feigen Willen." Die Philosophie ber Zeit nennt er "mordslügnerisch", und wirft ihr vor, bag ihr "Scheidemaffer alles Metall ber tieffinnigsten und erhabensten Materien und Menichen aufzulösen sucht". Gegenüber der Überschätzung des bewußten und individuellen Elements des Erkennens betont er das unbewußte, tollettive und trabitionelle: "Alles Gefdmat von Bernunft ift reiner Bind; Sprace ift ihr Organ, überlieferung das zweite Clement." In seiner "Aesthetica in nuce, eine Rhapsobie in tabbalistischer Prose", ergreift er "die Wurficaufel, die Tenne beiliger Litteratur ju fegen". Die klügelnben Dichterlinge weift er auf die Wurzeln ber Dichtung und Weisheit bin: "Boefie ift bie Muttersprache des Menschengeschlechts, wie ber Bartenbau alter als der Ader, Malerei als Schrift, Gefang als Deklamation, Bleichnisse als Schlüsse, Tausch als Handel. Ein tieferer Schlaf mar die Rube unferer Urahnen und ihre Bewegung ein taumelnder Tang; sieben Tage im Stillschweigen des Rachfinnens fagen fie und thaten ihren Mund auf zu geflügelten Sprüchen."

Wenn der falsche Idealismus der Aufklärung die Würde des Menschen in seine Befähigung zu rastlosem Borwärtsstreben im Diesseits gesetzt hatte, so stellt ihm Hamann den echten, rückwärts blidenden entgegen, die Gesinnung, worin die hl. Schrift und die großen Alten übereinstimmen, welche die Menschenwürde in der Gottebenbildlichkeit erblickt: "Zum Bilde Gottes schuf er ihn: dieser Ratschluß des Urhebers löst die verwickeltsten Knoten der menschlichen Ratur und ihrer Bestimmung auf. Blinde Heiden haben die Unsichtbarkeit erkannt, die der Mensch mit Gott gemein hat;

die verhülte Figur des Leibes, das Antlis des Hauptes und das Außerste der Arme sind nur das sichtbare Schema, in dem wir einhergehen, doch eigentlich nichts als ein Zeigesinger des verborgenen Renschen: Exemplumque Dei quisque est in imagine parva. Manil. Astr. 1)."

Den unwürdigen Religionsvorstellungen der Zeit trat, von hamann angeregt, auch herber entgegen, indem er die Boefie in der Bibel den Zeitgenoffen in schwungvoller Darftellung jum Bewußtsein brachte. Er empfand bas Schmachvolle, in "ber ältesten Urtunde bes Menidengeschlechtes" mit bem Sophisten nur flug ersonnene Marchen zu sehen, und machte sich jum Dollmetsch bes erhabenen poetischen Beistes, der die beilige Schrift burchmeht. So sagt er von der Patriardengeschichte: "Es ift natürlich, daß die erften Entwidelungen bes Menschengeschlechtes so einfach, gart und wunderbar waren, wie wir fie in allen hervorbringungen der Natur seben. Der Reim fällt in die Erde, der Embryon wird im Berborgenen gebildet und tritt gang gebildet herbor. Die Beschichte ber frühesten Entwidelung des menichlichen Geschlechtes, wie fie bas älteste Buch beschreibt, mag also so turz und apotrophisch Mingen, bag wir von dem philosophischen Beift, der nichts mehr als Bunberbares und Berborgenes haft, damit zu erscheinen erbloden; eben deswegen ift fie mahr." Dem Spotte ber Aufflarer über bas hohe Alter der älteften Generationen ftellt er das icone Bilb eines Patriardenlebens der Urzeit entgegen: "Wie schon und notwendig, bag ber Reim von allem, mas bie späteren Jahrtaufende nur modifizierten, in Jahrhunderten feste, tiefe Wurzeln ichlug, daß die erften Formen bes menichlichen Bergens fich gewiffermagen in jedem einzelnen Borbilde verewigten . . . 3ch ftebe vor der Ceder eines folden Batriardenlebens mit frobem Schauber; ringsum fproffen hundert junge blübende Baume, nahren fich bom Safte ber Burgel, ein schöner Bald der Nachwelt und Berewigung; die alte, ewige Ceder blühet fort und ftromt in die Aber ihres Lebens unaufhörlich.

<sup>1)</sup> Bgl. die gange Stelle des Menilius in Bb. I, §. 41, 3.

Ringsum bat fich schon eine Welt zu biefen Sitten und Reigungen gebildet, bloß durch die ftille traftige Anschauung seines Gottesbeispiels . . . Da wurden Grundsteine gelegt, die auf andere Art nicht gelegt werden konnten; fie liegen und Jahrhunderte haben barüber gebaut, Stürme von Weltaltern haben fie, wie den Ruf der Ppramiden, mit Sandwüsten überschwemmt, aber nicht zu erfouttern vermocht, fie liegen noch und gludlich, da alles auf ihnen rubt."

Auf der Bobe, welche Berder in der "Altesten Urtunde des Menfchengeschlechtes" 1774, ertlimmt, behauptet er fich in bem "Geifte ber hebraischen Boesie" 1782, nicht, ba er hier ben Offenbarungsgehalt ber Schrift in Poefie auflöft; auch bei Goethe, ber ähnliche Betrachtungen anstellt 1), mischt fich nur zu bald ein rationaliftifches Element ein, allein in ber Durre ber Aufflarung wirken die Betrachtungen beiber Dichter doch wie ein erfrischender Regen.

3. Der glückliche Gebante, an ber Sand ber Bibel in ben Urzustand des Menschengeschlechts einzudringen, ließ biefe Dichter die verkehrte Meinung Rousseaus vermeiden, daß man die ältefte Menfcheit an ben Wilben ftubieren muffe. Berber fuchte die Ratur als Hinterlage ber Rultur mit mehr Glud als ber überspannte Salonwilde: er belaufchte die "Stimmen ber Bolter", die natürlichen Tone, in benen der unverbildete Mensch zu verichiebenen Zeiten, an verschiebenen Orten feine Empfindungen ausbrudt und erschloß damit das Berftandnis für die Boltspoesie, deren Ton Goethe, hierin von Herder angeregt, meisterhaft traf, und er bereitete vor, was nachmals mit ftarterer Betonung des Deutschnationalen die romantische Schule hierin leistete.

Soethe trat aus bem Banne von Rouffeaus Naturalismus einigermaßen heraus, als er die Antite und die Renaffance tennen lernte, die ihm "die schöne Ratürlichkeit" vor Augen führte. 3m "Taffo" ftellte er der autonomistischen Maxime: "Erlaubt ift, was

<sup>1)</sup> Berte in ber Ausg. legter hand in 60 Bandden, XXVI, S. 203 f.

gefällt", die tiefer begründete gegenüber: "Erlaubt ift, mas fic ziemt". Dabei geht er, wenn er bie Frauen zu Suterinnen bes Beziemenden, alfo bas Tattgefühl jum Wegweiser macht, allerdings ben ftrengeren Rormen: ber Sitte und bem Befete, aus bem Bege. Das Drama "Taffo" zeigt bas innere Reifen Goethes, bas zugleich seine Entfernung von Rousseau bezeichnet; bei ber Konzeption bes Studes galt seine Sympathie bem genialen, aber eigenwilligen Dichter, im Berlaufe ber Arbeit fliegen ihm die Bertreter Der Lebens - und Sittenordnung, Die jenem entgegentreten, im Werte, in einem Dage, daß die Einheit der Romposition unter diesem Wechsel der Anschauung litt 1). Wie eine Absage ober eine Mahnung an Rouffeau ober an das Stud Rouffeau im Dichter felbft klingen die Berfe: "Raum bift bu ficher vor bem größten Trug, Raum bift du Berr vom erften Rinderwillen, fo glaubst du bich ichon Ubermenich genug, verfaumft die Pflicht des Mannes ju erfüllen. Wie viel bift du von anderen unterschieden? Ertenne bich, leb' mit der Welt in Frieden." Daß dieser Friede mit der Welt noch keineswegs der Abichluß der rouffeauschen Berirrung ift, zeigt beren, wenn icon abgeschwächte, Rachwirtung im "Fauft" 2).

Auch Schiller wurde durch die Befreundung mit der Antike aus dem Sturm und Drang herausgeführt. Seine Worte im "Wallenstein", obzwar gegen die Phantasterei der Jugend gerichtet, können auch als Absage gegen den phantastischen Autonomismus verstanden werden: "Aus ihrem heißen Ropfe nimmt sie ked Der Dinge Maß, die nur sich selber richten. Eng ist die Welt, doch das Gehirn ist weit, Leicht bei einander wohnen die Gedanken, Doch hart im Raume stoßen sich die Sachen."

Wenn Rouffeau mit seiner beredten Untlarheit die Geister wirklich pacte, so dankt Spinoza seine Gewalt über dieselben mehr einer kunftlichen Suggestion; man redete sich vor, daß sein

<sup>1)</sup> H. Hettner, Litteraturgeschichte bes XVIII. Jahrhunderts, III, 3, 2, 6. 77 f. — 2) Oben §. 99, 6.

Leffing hatte ben Spinozismus eingeschleppt; er giebt im "Rathan" zu verstehen, daß der Derwisch Alhafi, der Berehrer der indischen Alleinslehre, die dem Spinozismus den Ramen hergeben muß, im Grunde noch weiser ist als der weise Jude, der den

Deismus vertritt. Jacobi, den Hamann so anschnaubt, hatte bei seiner Befampfung Spinozas barin arg gefehlt, bag er beffen Lebre Ronsequenz und Methode zugestand; er besaß nicht Menschenkenntnis genug, um in die Abgrunde der Berirrungen Spinozas einbliden zu konnen. Auch Serber ließ fich blenden; er ertlärte feine Beistimmung zu ben Lessingschen er nal nach und witelte, er habe burch Buchstabenumsetzung aus Ratechismus Atheismus herausgebracht und es scheine ihm "vor der hand nicht vergonnt, aus Atheismus Katechismus rückwärts zu machen"1) — Worte, die fich im Munde eines "evangelischen Theologen" nicht so seltsam ausnehmen, wenn man fich an Schleiermachers homnus auf ben "beiligen Spinoza" erinnert 2). Doch muß man Berber gegen ibn felbst in Schutz nehmen; er ift minbestens ein antikisierender . Spinogist und insofern ftreng genommen teiner; "er tragt in feiner Schrift: "Bott", Die seine Religionsphilosophie enthält, einen mobifizierten Spinozismus vor, indem der Sache nach, trot aller seiner Proteste gegen ben Ausbrud, Gott die Stellung einer Beltfeele angewiesen wird; es ift ein Bersuch, ben Spinogismus mit einer lebensvollen Ansicht von der Ratur zu durchdringen" 3). Dichter, welchem echte orientalische Anschauungen bekannt waren. tonnte fich mit bem verberbten Orientalismus, ber in Spinoza mitwirtt, nicht begnügen.

Auch Goethe kokettiert mehr mit diesem Modegeschmad, da er für jüdischen Radikalismus kein Organ haben konnte; man brauchte einen monistischen Rahmen für den vielgeschäftigen Individualismus, in dem man sich bewegte; den Freunden der Antike hätte etwa Plotin das Gesuchte am besten gewähren können, allein er war zu wenig bekannt und zugänglich. Goethes Raturanschauung sieht zu der spinozistischen in vollem Gegensaße und nähert sich, von ihrem pantheistischen Zuge abgesehen, der aristotelischen, ja der platonischen . Auch bei ihm bildet der Sinn für die biblische und

<sup>1)</sup> Hetiner, a. a. D., III, 3, 1, S. 80. — 2) Oben §. 109, 3. — 3) Erdmann, Grundrif II2, S. 365. — 4) Unten §. 111, 4. u. 112, 2.

orientalische Boefie ein Gegengewicht gegen ben Raturalismus von Spinozas Lebensauffaffung. Das Intereffe für das Morgenland geht bei Goethe bem für die Antike voran und tritt in seinem boberen Alter an beffen Stelle. Im "Weftöftlichen Divan" finden fich Aussprüche, welche zeigen, wie fehr Goethe bas zu würdigen wußte, was Spinoza freventlich von fich fließ. In den schonen Berfen: "Gottes ift ber Orient, Gottes ift ber Occident, Gud- und nördliches Gelande rubt im Frieden seiner Bande", spricht er doch wahrlich nicht von der Substanz, die Ausdehnung und Denken zu Attributen hat. Ohne es zu beabsichtigen, hat Goethe burch seinen berühmten Ausspruch über Glaube und Unglaube ben Spinozismus und seine ephemere Einwirkung treffend daratterifiert; fie lautet: "Das eigentliche, einzige und tieffte Thema der Welt- und Menschengeschichte, dem alle übrigen unterordnet find, bleibt der Konflitt des Unglaubens und Glaubens. Alle Spochen, in welchen ber Glaube berricht, unter welcher Gestalt er auch wolle, find glänzend, berzerhebend und fruchtbar für Mitwelt und Nachwelt. Alle Cpochen dagegen, in welchen ber Unglaube, in welcher Form es fei, einen fümmerlichen Sieg behauptet, und wenn sie auch einen Augenblick mit einem Scheinglanze prablen follten, verschwinden vor der Nachwelt, weil sich niemand gern mit Erkenntnis des Unfruchtbaren abqualen mag 1)."

4. Die kantische Philosophie ist allen höheren Elementen bes deutschen Klassismus abgetehrt: sie ist undeutsch, untlassisch und widerchristlich, das ausgetragene Produkt der Aufklärung, über welche die Dichter hinausstrebten. Der tieffinnige Hamann schrieb eine "Metakritik über den Purismus der reinen Bernunft", die jedoch erst nach seinem Tode heraustam; es ging nicht an, daß der in einer bescheidenen Stellung befindliche Wann — er war Packhosse verwalter in Königsberg — dem geseierten Weltweisen öffentlich seine Weinung sagte; Weisheit enthalten die Aphorismen jener

<sup>1)</sup> In den "Noten und Abh. ju befferem Berftandnis des weft shlichen Divan", 2B. VI, S. 159.

Schrift mehr als alle Bände Kants zusammen. Sie sinden in seinen brieflichen Außerungen ihre Ergänzung, die taum rüchaltsloser sind. Haman lehnt Kants Lehre nicht bloß ab, sondern er bäumt sich dagegen auf; seine Kritik wird zum Protest, die Widerlegung zur Berurteilung. "Durch die geschminkte Weltweisheit einer verpesteten Menschenfreundin ist die unserer Natur tief eingeprägte Liebe des Wunderbaren und Spannader aller poetischen und historischen Kräfte in einen steptischen und kritischen Unglauben aller Wunder und Seheimnisse erschlafft. Eine gewaltthätige Entkeidung wirklicher Gegenstände zu nachten Begriffen und bloß denkbaren Merkmalen, zu reinen Anschauungen und Phänomenen haben ben genius seculi desorganisiert.)."

hamann erkennt gang richtig, mas Rant batte leiften follen: Die Sonthese ber sensualistischen und ber intellettualistischen Ertenntnislehre, des Materialismus der Franzosen und des Rationalismus der Deutschen. 2) Dazu tam es aber barauf an, Sinn und Berftand zu verknühfen, nicht wie es Rant thut, auseinander zu reißen: "Entfpringen Sinnlichkeit und Verstand als zwei Stämme ber menfclichen Erkenntnis aus einer gemeinschaftlichen Wurzel, so bag burch jene Gegenstände gegeben und burch biefe gedacht werben, zu welchem Behuf noch eine jo gewaltthätige, unbefugte, eigenfinnige Sheibung besjenigen, mas bie Ratur gusammengefügt Werben nicht beibe Stämme burch eine Dichotomie und Zwiespalt ihrer gemeinschaftlichen Wurzel eingehen und verdorren 1)?" hamann sieht das Bindeglied der beiden Ertenntnistrafte in ber Sprache, weil in ihr die Bernunft Erifteng betommt, wofür er den, freilich unglücklichen, Ausdruck mählt: ber Berbalismus verbinde den Idealismus und Realismus.

Eine ungerechtfertigte Zerreißung sieht Hamann auch in dem Trennen von Wollen und Erkennen, Handlung und Gefinnung, Legalität und Woralität. In der gegen M. Mendelssohns "Jerusalem" gerichteten Schrift: "Golgatha und Scheblimini" sagt er:

<sup>1)</sup> Werte VII, S. 107. — 2) Oben §. 100, 1 u. 2. — 3) Berte VII, S. 10.

"Handlungen ohne Gesinnungen und Gesinnungen ohne Handlungen sind eine Halbierung ganzer lebendiger Pflichten in zwei tote Halften. Wenn Bewegungsgründe keine Wahrheitsgründe mehr sein dürsen und Wahrheitsgründe zu Bewegungsgründen weiter nicht taugen, wenn das Wissen vom notwendigen Verstande und die Wirklichkeit vom zufälligen Willen abhängt, so hört alle göttliche und menschliche Einheit auf in Gesinnung und Handlung. Der Staat wird ein Körper ohne Geist und Leben, ein Aas für Abler, die Kirche ein Gespenst ohne Fleisch und Bein, ein Popanz für Sperlinge, die Bernunft mit dem unveränderlichen Zusammenhang sich einander voraussesender oder ausschließender Begriffe steht stille, wie Sonne und Mond in Sibeon im Thale Ajalon 1)."

Ohne es zu miffen, legt er bier ben Finger auf eine alte Wunde; die Zerreigung von Gefinnung und Sandlung geht auf jene von Glaube und Werte gurud, wie fie Luther vornahm, der folgerichtig auch die Bernunft, diese bestia, zu würgen gebot. Bon dem Zusammenhange ber Aufklärung und Bernunftkritik mit dem Brotestantismus gab fich Samann nicht Rechenicaft; tatholische Anschauungen waren ihm so gut wie unbekannt; daß er sich aber nicht feindlich zu ihnen ftellte, beweift die Annahme der seitens der Fürstin Galligin in Münfter an ihn ergangenen Ginlabung; in ihrem Rreise, dem nachmals Friedrich Stolberg angehörte, murbe er, wie dieser, Rlärung gefunden haben, wenn ihn nicht bald nach feiner überfiedelung in die alte Bischofsftadt 1788 ber Tob entrafft Hamann hatte, wie Goethe foon fagt, zeine fibyllinische bätte. Berehrung bes Guten und Rechten, bas einft tommen foll ober follte, gegründet auf ernfte Betrachtung des Überlieferten und des Lebens" 2) Bare es dem trefflichen Manne vergonnt gewesen, ju den Grundlagen bes Guten und Rechten, ju ber Quelle ber Überlieferung, ju den Wurzeln des Lebens vorzudringen!

Die gegnerische Stellung, welche herder zu Rant einnahm, pflegt man aus getränttem Chrgeize zu erklären und damit dem

<sup>1)</sup> B. VII, S. 39. — 2) Bgl. oben §. 92, 4.

Einspruche bes geiftvollen Mannes gegen bie Bernunftfritit seine Bebeutsamkeit zu nehmen. Mag bie Gereiztheit, mit der er in ber "Metafritit" gegen die "Aritif der reinen Bernunft" und in ber "Kalligone" gegen die "Rritit der Urteilstraft" auftritt, von jenem Motive herrühren, so ift doch Serders Antagonismus gegen Rant aus feiner gangen Beiftesrichtung ju erklären. Dem feinfinnigen Renner bes Altertums mußte Rants barbarische Art, mit den alten Bhilosophen umgufpringen, ein Grauel fein; bem Berehrer ber biblischen und orientalischen Boesie bessen herze und geiftloses Reden über die Religion zum Anftoge gereichen; ben bentenben Dichter, ber an fich felbst bas Zusammenwirten ber Seelentrafte unausgesett beobachten konnte, mußte die kantische Anatomie des Beiftes, Die, wie Platon fagt, nicht die Gelenke löft, sondern nach Art eines folechten Roches die Anochen gerbricht, im hochsten Grobe abstoßen; ben weitgereiften Runftkenner mußte bie Art, wie ber Stubengelehrte, bem nur die Runftwerte Königsbergs und die Rategorieentafel zu Bebote standen, in diesen Dingen mitredet, als eine Anmagung portommen. Wenn auch Berber nicht beanspruchte, ein Forscher und Mann ber strengen Wiffenschaft zu fein, so hatte er boch von der Wissenschaft eine so hohe Meinung, daß ihm Rants Berftoge gegen beren elementarfte Forberungen nicht entgeben tonnten.

So wenig Herbers antikritische Schriften eine würdig-ernste Antwort des deutschen Klassissmus auf Kants Untersangen sind, so enthalten sie doch manches Tressende. Das Wort: "Ein Bermögen der menschlichen Natur kritisiert man nicht, sondern man untersucht, bestimmt, begrenzt es, zeigt seinen Gebrauch und Wissbrauch; wenn die Bernunft kritisiert werden soll, von wem kann sie kritisiert werden? Nicht anders, als von ihr selbst; mithin ist sie Partei und Nichter; und wonach kann sie kritisiert werden? Nicht anders als nach sich selbst; mithin ist sie auch Geseh und Zeuge")— ist eine schlagende Absertigung des Titels von Kants Hauptwerk. Die Parodie der kantischen Unterscheidung eines

<sup>1)</sup> Metafritif 1799, I, S. 3 u. 7.

viersachen Nichts auf Grund der Kategorieentasel, aus welcher Herder die viersache Nichtigkeit der Prinzipien der Kritik erschließt, ist kein Fehlschuß: "Reines Denken a priori — Richts; Materie ohne Form, Form ohne Waterie —' Richts; Anschauung des Raumes und der Zeit als reine Form — Nichts; aus sich selbst schreitende Synthese — Richts 1)."

Über die Rorruption des Gesetzesbegriffes und die Verderblichkeit bes Moralprinzips bei Rant ift fich Herber volltommen flar: "Nachachtung will das Geset, nicht spetulativ-ftolze Achtung, weil ich es mir und der ganzen Natur gebe und so hoch hinaussetze, daß weder ich, noch ein anderes Bernunftwesen meiner Art es zu befolgen weiß." "Rein Moralprinzip ift unlauterer als die anmaßend ftolge Selbstachtung; es macht egoiftisch und dabei vor lauter Rritit unerträglich eitel." Auch den Widerspruch, daß es keinen Rosmos, aber ein Reich ber 3wede geben foll, geißelt Berber: "Anerkennt die Bernunft teine Ordnung und Harmonie in der Natur, so darf fie solche auch in ber moralischen Natur nicht anerkennen; find fie bort selbständig, viel mehr find sie es hier." Auf die Richtigkeit ber Poftulate geben die Worte: "Der postulierte Gott der fritischen Bbilofophie, er werbe als ein Soff - ober Schredgefpenft aufgeführt, ift ein Ungott für die Moralität, ihrem auseinanderfallenden Spfteme ein erbettelter Rotnagel . . . Die Schleichpforte des moralischen Blaubens hat der tritifden Philosophie vielleicht den meiften Eingang verschafft 2)."

über die ungeschichtliche Denkart Kants äußert sich Herder in treffender Weise: "Es ist sonderbar," schreibt er an Hamann, "daß die Metaphysiter, wie Ihr Rant, in der Geschichte keine Seschichte wollen und mit dreister Stirne so gut wie Alles aus der Welt leugnen. Ich will Feuer und Holz zusammentragen, die historische Flamme recht groß zu machen, wenn es auch abermals, wie die "Urkunde" der Scheiterhausen meines philosophischen

<sup>1)</sup> Metafritit 1799, I, S. 478. - 9) Metafritit II, S. 264f.

622 Abschnitt XVI. Anfänge zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien. Gerüchts sein sollte. Laß sie in ihrem kalten, leeren Gishimmel spekulieren 1)."

Die Einwirkung des kantischen Wesens auf die Jugend hatte herder als Generalsuperintendent von Sachsen - Beimar, wozu Jena, bas Zentrum ber neuen Weisheit, gehörte, Gelegenheit, tennen ju lernen und es geht nicht an, feine ernften Worte darüber als den Ausfluß bloger Berftimmtheit zu faffen: "Zwölf Jahre hat die tritifde Philosophie ihre Rolle gespielt und wir seben ihre Früchte. Welcher Bater, jeder frage fich felbft, municht, daß fein Sohn ein Autonom tritischer Art, ein Metaphysitus der Natur und Tugend, ein dialettischer oder gar Revolutionsrabulift nach tritischem Schlage werde? Run sehet umber und lefet, welches jungere Buch, welche Wissenschaft ist mehr und minder mit Fleden dieser Art nicht bedeckt und wie manche edle Talente sind, wir hoffen nur auf kurze Reit, ju Grunde gerichtet 2)." Anderwärts beißt es: "Diefe Philosophie hat bei ber Jugend eine Berödung ber Seelen, eine ignorante Berleidung alles realen Wiffens und Thuns, die unerträgliche Berachtung aller Guten und Großen, die vor uns gelebt haben, einen ftolzblinden Enthusiasmus für fremde Wortlarben hervorgerufen 3)."

5. Das Verhältnis Goethes zu Kant ist das einer respettvollen Ablehnung. Der Dichter erzählt, daß er gern lauschte, wenn
sich die Kenner der neuen Lehre unterhielten, und acht hatte, was
er davon etwa seinem Gedankenkreise einverleiben könne 4). Auf Kants
"Kritik der Urteilskraft" wies ihn Schiller hin und der Begriff eines
anschauenden Berstandes, den "der köstliche Mann" aufgestellt,
interessierte ihn lebhaft; er unterzog ihn einer sehr nötigen Korrektur,
indem er ihn als Funktion des menschlichen Erkennens faßte 5). Er
gab zu, daß kein Gelehrter die kritische Bewegung vernachlässigen dürfe,

<sup>1)</sup> Aus Schuberts Leben Kants, S. 91. Durch die Schrift "Die alteste Urfunde des Menschengeschlechts" 1775, hatte es Gerder mit den Aufflärern verdorben. — 2) Metakritik, Borw. S. XX. — 3) Rosenkranz, Geschichte der kantischen Philosophie, S. 379. — 4) W. L., S. 49 f. — 5) Die Stellen unten §. 112, 2. u. 3.

außer etwa — "die echten Altertumsforscher, welche sich nur mit dem Besten, was die Welt hervorgebracht hat, beschäftigen, wodurch ihre Kenntnisse Fülle, ihre Urteile Sicherheit, ihr Geschmack Konssistenz erlangen" — ein Urteil, in dem die Überlegenheit des antiken Realismus über die subjektiv-kritische Tendenz ausgesprochen wird 1).

Von Fichte sagt er: "Er war eine der tüchtigsten Persönlichkeiten, die man je gesehen und an seinen Gesinnungen in höherem Betracht nichts auszusetzen; aber wie hätte er mit der Welt, die er als seinen erschaffenen Besitz betrachtete, gleichen Schritt halten können 2)?" An den Bericht über eine Entzweiung Fichtes mit den jenenser Studenten, die dazu führte, daß ihm diese die Fenster einwarfen, kann sich Goethe nicht entbrechen, die Bemerkung zu knüpfen, daß dies "die unangenehmste Weise ist, von dem Dasein eines Nicht-Ich überzeugt zu werden" 3).

Als Goethe später auf die Periode der Transzendentalphilosophie zurücklicke, erkannte er die Seltsamkeit dieses Treibens: "Es ist nun bald zwanzig Jahre her, daß die Deutschen sämtlich transzendieren; wenn sie es einmal gewahr werden, müssen sie sich wunderlich vorkommen 1)." Stärker verurteilt er den Autonomismus dieser Denkweise im zweiten Teil des "Faust", wo er den Scholaren als Adepten derselben einführt und sprechen läßt: "Die Welt, sie war nicht, eh' ich sie erschuf; Die Sonne führt' ich aus dem Meer herauf; Mit mir begann der Mond den Wechselauf. Wer außer mir entband euch aller Schranken Philiskerhaft einklemmender Gedanken? Ich werde frei, wie mir's im Geiste spricht, Verfolgen froh mein innerliches Licht Und wandle rasch im eigensten Entzüden, das Helle vor mir, Finskernis im Rücken."

Goethe erkannte, daß der Subjektivismus jener Lehre nachwirke und der Hauptschaden der Zeit sei, die bedürfe, nachdrücklich auf das Objektive hingewiesen zu werden. Seine dahinzielenden

¹) 29. XXXVII, ©. 52. — ²) 29. XXXI, ©. 31. — ³) Daj. ©. 54. — 4) 29. XLIX, ©. 74.

bentwürdigen Worte an Edermann lauten: "Ich will Ihnen etwas entdeden und Sie werden es in ihrem Leben vielfach bestätigt finden. Alle im Rudidreiten und in ber Auflofung begriffenen Epochen find fubjettiv; dagegen haben alle fortichreitenden Cbochen eine objettibe Richtung. ietige Reit ift eine rudichreitende, benn fie ift eine subjettive; Sie sehen dies nicht blog an der Boesie, sondern auch an der Malerei und vielem anderen. Jedes tuchtige Streben bagegen wendet fic aus dem Innern heraus auf die Welt, wie Sie an allen großen Epochen seben, die wirtlich im Streben und Fortschreiten begriffen waren und alle objektiver Natur waren 1)." Das objektive Element faßt nun Goethe keineswegs im Sinne des Sensualismus ober Materialismus, sondern als ein Objektiv-gedankliches?) und in seinem tieffinnigen Aussbruche wird bas Streben nach ber Wiebergewinnung der idealen Brinzipien Harer als irgendwo anders ausgesprochen. Noch mehr: Goethe erkennt auch, daß die Alten die rechte Berbindung der beiden Elemente befagen und daß in biefem Sinne auf fie gurudzugeben ift: "Wie Sofrates ben fittlicen Menfchen zu fich berief, bamit biefer gang einfach einigermaßen über sich selbst aufgeflärt murbe, so traten Platon und Aristoteles gleichfalls als befugte Individuen vor die Natur. Der eine mit Geift und Gemüt, sich ihr anzueignen, der andere mit Forscherblid und Methode, sie für sich zu gewinnen; und so ift benn auch jede Annäherung, die sich uns im ganzen und einzelnen an biese brei möglich macht, bas Ereignis, was wir am freudigften empfinden und was unsere Bildung zu befördern sich jederzeit trăftia erweist 3)."

Berbindet man damit den vorher angeführten Ausspruch über die beiden Perioden des Glaubens und Unglaubens, die der Dichter fast mit denselben Worten, wie die der objektiven und subjektiven Richtung charakterisiert, so hat man die Leitlinien zur Beurteilung

<sup>1)</sup> Gespräche mit Edermann I, S. 240. — 2) Unten §. 112, 8. — 3) 2B. XXIII, S. 253.

bes gesamten Beifteslebens. Batte Goethe Diese Gebanten feftgehalten, jo ware er jum Führer aus ben Wirrfalen bes falfchen Mealismus geworden: allein er war zu empfänglich und bestimmbar. um das Wahre und Echte energisch in den Geift zu faffen und es vernichtend gegen das Falsche und Unechte zu kehren, das er vielmehr ebenfalls in feinen Gedankenkreis allzu bereitwillig aufnahm.

Schiller wird geradezu als Rantianer angefeben, er ließ fich von den jenenser Freunden in die neue Lehre einführen; Rant schrieb ihm einen verbindlichen Brief; in feinen philosophischen Auffagen und felbft feinen Gebichten begegnen uns tantische Gedanten; es ift ein Lieblingsthema ber Festredner, ju schildern, wie der große Dichter au ben Fugen bes größten Weisen fitt. Naber betrachtet ift die Abhanaigkeit Schillers von Rant eine ziemlich geringe und fein gefunder Sinn macht fich von den Berkehrtheiten bes Rritigismus. fozusagen, in aller Stille, los. Er nimmt biefen überhaupt nur teilweise auf, da er zu der "Rritit der reinen Bernunft" eigentlich gar kein Berhältnis findet, sondern nur die der braktischen Bernunft und der Urteilstraft näher tennt. Ohne daß er es beabsichtigt, nehmen Bestimmungen, die bei Rant einen subjektiven Sinn haben, bei ihm einen objektiven an; er fpricht von bem Soonen, bem Guten, bem Bahren wie von geiftig reglen Mächten. was gang untantisch ift; er findet, daß seine Ansichten mit ben Lebren der ariftotelischen Poetit übereinstimmen, mit denen ein echter Rantianer gar nichts zu ichaffen haben fann.

Am meisten fantisch ift Schillers Auffat: "Uber Anmut und Bürbe" 1793; aber ber dort bargelegte Gebanke, bag die sittliche Burde in der Erhebung des Geiftes über die Natur besteht, dedt fich teineswegs mit der Unichauung Rants; Schiller ift übrigens felbft darüber binausgegangen; wenn er im "Rampf mit dem Drachen" die "Demut, die sich selbst bezwungen" feiert, so erkennt er, daß ber Sittliche fich nicht bloß über die sinnlichen, sondern auch über die selbstischen Regungen zu erheben hat, eine Wendung, die bem tantischen Autonomismus vollständig fremd ift. Wenn Schiller

Digitized by Google

40

ferner in jenem Auffate die Harmonie zwischen Seist und Ratur, Pflicht und Reigung fordert und als sittliche Anmut bezeichnet, so durchbricht er den erkünstelten Rigorismus Rants, den er ja ausdrücklich tadelt, weil er die Grazien verscheuche und eine "mönchische Askeits" lehre. Die letztere Ausstellung war in jener Zeit eigentlich eine Beleidigung; nachmals zeichnete Schiller asketische Gestalten, wie den Ritter Toggenburg und die Jungfrau von Orleans mit gleicher Liebe wie die weltfreudigen Charaftere.

In den "Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen" 1795 spricht er von einem "idealischen Menschen", der im "empirischen" eingeschlossen liegt und aus demselben herausgearbeitet werden müsse, was an die kantische Distinktion des empirischen und intellegiblen Charakters anknüpft, aber dieser doch eine Wendung giebt, die mehr an die antike Moral erinnert. Wenn in derselben Schrift von einem Formtriebe und Stofftriebe im Menschen gehandelt wird, die im Spieltrieb der Kunst ihre Synthese erhalten sollen, so müßte darin ein Kantianer lauter heteronome Willensantriebe erblicken.)

Schiller ging von einem dürren Moralismus aus und dieset ließ ihm die kantische Moral annehmbar erscheinen; mit seiner fortschreitenden Kenntnis der Antike gewann für ihn das ästhetische Element an Bedeutung, das er zunächst dem ethischen beiordnete, um es endlich als das höhere hinzustellen. Man hatte den Gedanken der religiösen Weihe des Sittlichen verloren und suchte sie durch die von Schönheit und Kunst ausgehende zu ersezen. Allein dem in der Geschichte bewanderten Dichter konnte nicht verborgen bleiben, daß sowohl der poesielose als der poetische Moralismus außer Stande sind, die sittlichen Triedkräfte, die uns die Geschichte zeigt, zu erklären. Wir haben darüber denkwürdige Äußerungen von ihm, in denen durch die Befangenheit in den Zeitvorstellungen reinere Einsichten hindurchbrechen 2).

<sup>1)</sup> Über bie antifen Elemente ber Briefe, unten §. 111, 5. — 9 3s ber Borrebe zu ber Geschichte bes Malteferorben nach Bertot 1792. Die hauptstellen unten §. 119, 3.

In dem Spigrammenkranz "Die Philosophen" wird die Transzendentalphilosophie nicht geschont. Kants Rigorismus wird in dem allbekannten Spigramm von den Freunden verspottet, denen man nicht aus Reigung dienen darf, die man also verachten muß, um dann mit Abscheu seine Pflicht zu erfüllen. Die kantische Ergänzung der Defekte der Theorie durch die Postulate wird derb abgewiesen:

"Dacht' ich's boch! Wiffen fie nichts Bernünftiges mehr zu erwidern, Schieben fie's einem geschwind in das Gewiffen hinein."

Auch Fichte und Reinhold erhalten ihr Teil:

"Ich bin Ich und seige mich selbst; und setz' ich mich selber Als nicht gesetzt, nun gut, hab' ich ein Richt-ich gesetzt. — Borstellung wenigstens ist! Ein Borgestelltes ist also; Ein Borstellendes auch: macht mit der Borstellung drei. — Damit lock ich, Ihr Herren, noch keinen Hund aus dem Ofen. Einen erkledlichen Satz will ich, und der auch was setzt."

Mit dem Spottgebichte "Der Metaphpfifer" wird auch der Apriorismus getroffen: Hans Metaphpsitus auf seinem hoben Turme weiß keine Antwort auf die Fragen: "Wovon ift er, worauf ift er erbaut? Wie tamft Du felbft hinauf? Und feine tablen Boben, wozu find sie dir nüt, Als in das Thal zu sehen?" Noch derber wird das abstratte Philosophieren in den "Weltweisen" burchgebechelt: ber Sat, an ben Zeus ben Ring der Welt gehängt bat, ift: Behn ift nicht awölfe, und "wer Metaphysit fludiert, der weiß, daß wer verbrennt, nicht friert, weiß, daß das Raffe feuchtet und daß bas Selle leuchtet". Die ichlichte Pflichterfüllung und die guten Berte geben aller moralischen Reflexion voran: "Sat Genie und Herz vollbracht. Was Lock' und Descartes nie gedacht: Sogleich wird auch von diefen Die Möglichkeit bewiesen." Ein Glud, daß nicht der Philosoph mit feinem Denten den Weltbeftand zu garantieren hat, sondern die Ratur ihre Mutterpflicht übt: "Ginftweilen bis ben Bau ber Welt Philosophie zusammenhalt, Erhalt fie das Getriebe Durch Hunger und durch Liebe."

Dieser berbe Realismus ist eine gesunde Reaktion gegen Auf-Märung und Bernunftkritik, dabei aber wird der Dichter seinem idealen Grundzuge keineswegs untreu.

6. Gegen die Transzendentalphilosophie erhebt auch der gemütvollfte der deutschen humoriften, Jean Paul, feine Stimme, wobei sein Einspruch mehr Fichte gilt als Rant. Der Grundaug von Jean Pauls Wesen ist individualistisch und insofern bat er mit feinen Begnern Berührungspuntte, allein fein reger Raturfinn und sein reiches Gemüt bewahren ihn vor der autonomistischen Molierung des Subjekts. Er will nichts von den konflituierenden Ertenntnisformen und dem toten Ding an fich miffen: "Die Rantianer tragen ben Raum ober Behälter in sich und mithin mas darin liegt, fämtliche Natur; alles was wir von diefer haben und wiffen, wird in der Produttentarte und Bruttafel ihrer Rateaprieentafel ein einheimisches Bemachs unferes 3chs; wozu nun noch die ganze mußige unsichtbare Phonixasche ber Dinge an fich? 1)" Er erkennt ben verftiegenen Rationalismus, ber in dieser Anschauung liegt: "Bernunft! Diese tennt teine Beschöpfe als ibre; ihr Seben ift nicht blog ihr Licht . . . , sondern auch ihr Objett, fo daß ihr Auge, indem fie es jum tranfzendentalen Simmel aufhebt, sofort daran fteht, als Gott oder Stern 2)." Bon der fritischen Leugnung der Welt sieht er gang richtig den Grund in der Leugnung Bottes: "Wenn einer Zeit Bott unterge ht, ba tritt balb barauf auch die Belt ins Duntel; ber Berachter bes Alls achtet nichts weiter als sich und fürchtet sich in der Racht vor nichts weiter als seinen Geschöbfen 3)." Die poftulierte Gottesidee Rants weist er mit sinnreicher Anspielung auf die Schöpfungslehre des bl. Augustinus im Namen bes religiösen wie des dichterischen Bewußtseins ab: "Dem Dichter wie ben Engeln muß die Ertenntnis bes Göttlichen die erfte am Morgen fein und die des Geschaffenen die spätere des Abends, denn aus einem Gott tommt wohl eine Welt, aber nicht aus einer Welt ein Gott 4)." - Die tiefe Bewurzelung bes Gottesglaubens in ber Seele findet er beim Rinde bezeugt:

<sup>1)</sup> Clavis Fichtiana, §. 113. J. Pauls Samtliche Werte 1827, Bb. XVII, S. 37. — 2) Das. S. 41. — 3) Josef Müller, Jean Paul und seine Bedeutung für die Gegenwart, 1894, S. 329. — 4) Das. S. 348; vergl. Gesch. d. In. §. 65, 1.

"Schliefe nicht eine gange religiofe Detaphpfif traumend icon im Rinde, wie ware ihm benn überhaupt die innere Anschauung von Unendlichkeit, Gott, Ewigkeit, Beiligkeit zu geben, ba wir fie durch keine äußeren vermitteln können und nichts zu geben haben als bas leere Wort, das aber nur erweden, nicht erschaffen kann? Wie Sterbende und Ohnmächtige innere Mufit boren, welche tein Auken giebt, fo find Ibeeen folde innere Tone 1)."

Diefes Bild fagt weniger als Jean Paul meint; die Ideeen find ihm Realitäten und er baut auf sie wie Platon den Beweis für die Unfterblichteit. Bon ihr handelt bas "Campanerthal": "Es giebt," beift es bort, "eine innere, in unferen Bergen bangende Beiftergewalt, die mitten aus bem Bewolfe ber Rörperwelt wie eine warme Sonne bricht, ich meine das innere Universum der Tugend, Schonheit und Wahrheit, drei innere himmel, die weber Teile noch Ausfluß und Abdrud noch Ropie der äußeren find. Wir flaunen darum weniger über das unbegreifliche Dasein dieser tranfzendentalen Simmelsgaben, weil sie immer vor uns schweben und weil wir thoricht mahnen, wir erschaffen sie, da wir sie doch bloß erkennen. Nach welchem Vorbild, nach welcher plastischen Natur und woraus tonnten wir alle bieselbe Beifterwelt in uns hineinschaffen? Der Atheift 3. B. frage fic, wie er gum Riesenideal einer Gottheit getommen ift, die er entweder bestreitet oder verkorpert, ein Begriff, der nicht aus Bergleichungen, Größen und Graben aufgebürmt ift, weil er das Gegenteil jedes Mages und jeder gegebenen Große ift, - turg der Atheist spricht dem Abbild das Urbild ab, anilich dem Idealisten, der das Dasein aus dem Schein, den Schall aus dem Echo, das Mufter aus den Regeln bedugiert, ftatt umgekehrt. Glaube an bich felbft, Menfc, glaube an den inneren Sinn beines Wefens und du glaubst an Gott und Unsterblichkeit 2)."

Jean Pauls "Selina" ift bem Andenken seines Sohnes Max gewibmet, der im blühenden, hoffnungsvollen Alter dem Bater

<sup>1)</sup> Levana, §. 38. — 2) 3. Müller, a. a. D., S. 204.

entrissen wurde: "Seinen Begräbnistag heiligte ich mir durch den Entschluß, über die Unsterblichkeit zu schreiben; seine Asche sei mir Phonizasche!" "Ein Toter verklärt ein ganzes Leben." — Wie weit liegen hier die frostigen Sophismen der Postulate hinter uns!

Daß die Subjektivierung der natürlichen und sittlichen Welt das Subjett keineswegs bereichert, sondern gerade entleert und ausboblt, spricht der humorist in febr anschaulicher Beise aus: "Sie haben einen Lichtstoff ohne einen Begenstand, ben er erleuchtet und worauf er festsit, einen Strahl, ber zugleich Farbe, Fläche und Sehnerv ift, der also nur bas Seben fieht, wo nichts babinter ift, die praftische Philosophie einen Barmeftoff, ber im Freien herumflattert und an nichts hangt, ein moralifcphilanthropisches Betragen bes 3chs gegen sich — und so wirft biefes feptembrifierende Jahrhundert alles aus dem Shiff, weswegen man eins braucht, und mutet gar ben Meniden au, für biefe Schatten, biefes Richts ber Reflegion, au bem Tugend, Ehre, Baterland werben, das Leben zu opfern! Aber schwer wird es noch gefühlt werben, daß man ber menschlichften Liebe, die sich aus dem Zusammenleben und Zusammenhandeln bildet, das Berg ausreißen will 1)."

Es spricht gegen das "tritische Eulen geschlecht, das Ollampen aussäuft, statt sie zu füllen", gegen das "sich selbst fressende und
wiederauswedende sichtesche Ich, gegen eine Philosophie, die das Herz zerfasert, die Gott, Unsterdlichteit und die höchsten Ideen
zerdenkt". "Das Herz, die lebendige Wurzel des Menschen, soll mir diese Transzendentalphilosophie nicht aus der Brust reißen und einen reinen Tried der Icheit an die Stelle setzen; ich lasse mich nicht befreien von der Abhängigkeit der Liebe, um allein durch Hochmut selig zu werden?)."— In gleichem Sinne sagte Jean Paul von Hegel: "Er ist der scharssinnigste unter den neueren Philosophen, aber doch ein dialestischer Bampyr des inneren Menschen."

<sup>1) 30</sup>f. Müller, a. a. D., S. 127. — 2) Daf. S. 184.

Die Einobe, in welche die autonomistische Philosophie bas Innere verwandelt, beschreibt er in erschütternder Beife: "Aller Enthusiasmus, ber mir zugelaffen ift, ift ber logische, alle meine Metaphysit . . . befteht blog in dem alten Grundfat: Ertenne bich selber . . . Ich bin nicht bloß mein eigener Erlöser, sondern auch mein eigener Teufel, Freund Bein und Anutenmeifter. Die prattifche Bernunft felber - Diefes beilige Schaubrod für einen bungerigen philosophischen David - fest mich mubiam in Bewegung, weil ich doch nur für mein 3ch und für niemand weiter etwas Gutes thun fann. Liebe und Bewunderung find leer . . Rund um mich eine weite versteinerte Menscheit; in der finfteren unbewohnten Stille glubt feine Liebe, teine Bewunderung, tein Gebet, teine hoffnung, tein Biel - Ich fo gang allein, nirgends ein Bulsichlag, fein Leben, Richts um mich und ohne mich Richts als Richts -Mir nur bewußt meines boberen Nichtbewußtseins - in mir ben ftumm, blind, verhullt fortarbeitenden Demogorgon und ich bin es felber: fo tomme ich aus ber Emigkeit, fo gehe ich in die Ewigkeit! Und wer bort die Rlage und fennt mich jest? Ich. Wer bort fie und wer kennt mich nach ber Ewigkeit? Ich!1)" -

"In der Selbstvergötterung der modernen Welt," bemerkt ein neuerer Darsteller von Jean Pauls Weltanschauung, "erblickte er ein Segenstück zum Cäsarenwahnsinn der antiken Machthaber. Daß der Fichteanismus, ernst aufgefaßt, zum Wahnsinn treibe, hat Jean Paul in seinem Schoppe - Leibgeber im "Titan" veranschaulicht. Uns schaubert, wenn wir ihn reden hören: "Das reine Ich setzt mir nach! Wer marschiert da unten so mit? Schoppe zerschlägt alle Spiegel: Gott gebe, daß Gott niemals zu sich sagt: Ich bin ich; das Universum zitterte auseinander. — Ich! du Abgrund, der im Spiegel des Gedankens tief ins Dunkse zurückläust! Ich — du Spiegel im Spiegel, du Schauder im Schauder!")"

<sup>1)</sup> Clavis Fichtiana. Schluß. 2B. XVII, S. 67 f. — 2) Müller, a. a. C., S. 147.

Der mit Jean Paul befreundete und geistig verwandte Friedrich Heinrich Jacobi gab dem, was der Humorist in seiner originellen Weise aussprach, eine gedankenmäßigere, obwohl nicht eigentlich spekulative Form. Er nennt den kantischen Idealismus schlankweg Rihilismus. "Kant verstüchtigt jede objektive Realität in einen subjektiven Schein, jeden Inhalt in leere Borskellungsform; er zerstört alle Wahrheit und verwandelt alles Erkennen in ein zielloses Spiel des Ich mit sich selbst. Auch Kants praktische Philosophie ist Nihilismus, eine unmögliche Hypothese, ein undenkbares, chimärisches, lediglich subjektives Objekt, ein Gift, das den Unverständigen berauscht, den Berständigen zum Hasser der Wahrheit macht, das dem Menschen in das Tiefste und Beste seiner geistigen Katur Tod und Berwesung bringt, ihn ausbörrt zu einer kalten Mumie ohne Lust und Leben 1)."

Diese Kritit verliert nicht dadurch ihren Wert, daß Jacobi selbst in seiner "Glaubensphilosophie" den Berneinungen Kants nur ein ungenügendes Positives entgegen zu setzen hatte. Wie die Aussprüche jener Dichter, bezeugt seine Polemik, daß der deutsche Geist damals trot Aufklärung und Sturm und Drang noch die Kraft besaß, gegen das undeutsche Sublimat von englischer Stepsis und französischem Autonomismus, das Kant bot, ernst und würdig Einspruch zu erheben.

7. Bon den drei Clementen, welche der Chorführer des deutschen Klassismus, Klopstock, in seiner Gedankenwelt vereinigte: dem vaterländischen, christlichen und antiken, hatte dei seinen Nachfolgern das letztere weitaus die beiden anderen überwachsen. Allein es sehlte doch nicht an Männern, welche die ursprüngliche Richtung einzuhalten und das ganze Erbe des Meisters zu bewahren stredten. Es genügt, an die Grafen Christian und Friedrich Stolberg zu erinnern, dei welchen die Begeisterung für den Sänger der Messiade süchten das Schassen ihres ganzen Lebens bestimmend war. Sie dichteten in der Jugend patriotische Lieder in seinem Geiste und

<sup>1)</sup> Rad G. Beller, Beschichte ber Philosophie in Deutschland, S. 541.

gesellten sich in ihrem Alter zu den Sängern der Befreiungstriege; sie ahmten die klopstockschen Oden nach und suchten seinem Spos in antikisierenden Dramen ein Gegenstüd zu geben; sie bewahrten inmitten des Unglaubens die christliche Gesinnung und Friedrich war es sogar gewährt, über das sentimentale Christentum der Genossen hinauszuschreiten und den Glauben zu erfassen, der die alten echten Messiassanger, einen Prudentius, Otfried, Heliandsdichter erfüllt hatte.

Er wurde baburch beffer als andere in Stand gesett, bas Thörichte umd Berberbliche bes Zeitgeiftes zu burchschauen. Er erkannte, daß dieser zum Christentum und zugleich zu den großen Alten in schneibendem Gegensate fand, was ihn wieder auf die Berwandtschaft von Christlichem und Antikem hinwies. In seinen "Auserlefenen Gefprachen bes Platon", 3 Bbe. 1796 bis 1797, giebt er eine Übersetzung von platomischen Dialogen und spricht fich in der Borrede und den Anmertungen ablebnend über die Reitphilosophie, zumal den Kritizismus aus. Er nennt die "Lebensund Tobesmeisbeit" bes Sotrates "eine gute Babe" im Sinne bes Apostels 1) und caratterisiert die Werke, aus denen wir fie kennen, mit den Worten: "Ich gestehe, daß oft, wenn ich die renophontischen und platonischen Schriften las und lefend sie beherzigte und, fie beherzigend, mich geftartt fühlte, daß oft, sage ich, mir zu Mute ward wie jenem, den der gottliche Sanger in Abams Gesicht vom Beltgerichte rebend einführt:

"Benn mir etwas als Wahrheit begegnete, schaut' ich ihm richtend Und langforschend ins Antlig und spät erft wagt' ich zu sagen: Das ift Bahrheit! Und wenn ich in jener Irre des Wissens. Spuren, wo Gott einst wandelte, sah, so betet' ich laut an: Das ist heiliges Land! Sier ist die Pforte des himmels?)."

"Ein erquidendes und frisches Weben gehet aus diesen Schriften aus; es war das Weben von der Frühe des Tages, dessen

<sup>1)</sup> Bb. I, Borr. S. XIV. — 2) Rlopftod, Meffias XVIII, vergl. Gen. 28, 17.

Morgenröte schon so lange einen kleinen Wintel des Morgenlandes mit viel hellerem Licht erfreuet hatte, dessen Sonne vier Jahrhunderte nachher in vollem Glanze strahlend aufging "durch die herzliche Barmherzigkeit unseres Gottes, durch welche uns besucht hat der Aufgang aus der Höhe, auf daß er erscheine denen, die da sitzen in Finsternis und Schatten des Todes und richte unsere Füße auf den Weg des Friedens 1)."

Stolberg sieht in dem Antagonismus von Sophisten und Sokrates den Gegensatz von Aufklärern und Tieferblickenden vorgebildet. "Sokrates trug die Last, die Berfolgung, den Hohn seines göttlichen Beruses, indes die gepriesenen Weltweisen seiner Zeit in Fülle des Reichtums, den sie zugleich mit dem lautesten Beifall erwarben, des demütigen Mannes bitter spotteten und ihn hohnlächelnd einen Schwärmer nannten. Auch sein Zeitalter war im höchsten Grade egoistisch; auch in Athen wimmelte es von Austlärern, welche viel zu tolerant waren, um nicht gegen den für Wahrheit glühenden Mann mit Wut zu eisern 2)."

Entgegen dem Autonomismus der kantischen Erkenntnislehre wird auf die bescheidene Aufgabe hingewiesen, die sich Sokrates stellte, der nur die Wahrheit entbinden wollte und sich daher der Wehmutter verglich: "Unsere Weltweisen möchten sich durch Bergleichung mit einer Wehmutter nicht geschmeichelt fühlen; wollen wir einigen unter ihnen glauben, so entsprang die Wahrheit selbst, gleich Pallas Athene dem Haupte des Zeus in voller Rüstung aus ihrem Ropfe 3)."

Sbenfalls auf Rant zielt die Anmerkung zu einer Stelle des Gorgias: "Ich kenne Sophisten unserer Zeit, welche sich Lehrer der Bernunft nennen. Unter anderem lehren sie auch, daß es nur am Mangel der Einsicht liege, wenn nicht alle Menschen in jedem Falle untadelhaft handeln. Bon den Leidenschaften scheinen sie kaum etwas gehört zu haben, halten sie wenigstens nur bei solchen für

<sup>1)</sup> Luc. 1, 78. — 2) In ben Anm. jur Apologie, Bb. III, S. 71. — 2) Anm. jum I. Alcib. Bb. II, S. 391.

gefährlich, welche nicht von Lehrern der Bernunft dagegen gewarnt werden. Professoren der Logit und Moral sollen also Lehrer der Bernunft heißen! Meinetwegen; aber die Billigkeit wird ersordern, daß wir dann auch den Fechtmeister mit der edlen Benennung eines Lehrers des Heldenmutes ausschmücken. Jenen Lehrern der Bernunft — risum tonoatis amici — muß Sokrates sehr klein scheinen, wenn er am Ende des Gesprächs Menon sagt, die Menschen seien weder von Natur tugendhaft, noch auch könne die Tugend durch Unterricht beigebracht werden, sie werde durch göttliche Gabe den Menschen verliehen".). Als Prüsstein aller Forschungsergednisse sieht Stolberg die Frage an, wie sie die Einsicht in unsere Bestimmung und unser Handeln danach fördern: "Mehr als ale Fragen der Wissenschaft verlangen die höchsten Lebensstragen eine ernste, lange, demütige Prüsung des denkenden Menschen und der Prüsung muß die Entscheidung folgen."

Die den alten und den christlichen Denkern gemeinsamen Anschauungen legt auch Stolbergs Freund und wie dieser von der durch Rlopftod eröffneten Gedankenwelt ausgehend, Johann Georg Schlosser, der Schwager Goethes, † 1799, als Maßstad an die Zeitphilosophie an und zwar in den Anmerkungen zu seiner übersetzung von Platons Briesen. "Alle Philosophie," heißt es dort, "kann nur die Morgenröte zeichnen, die Sonne muß geahnt werden; diezenigen Philosophen, welche die Sonne selber malen wollen, haben sicher nur eine Theatersonne gegeben und viele haben, weil sie diese billig verachteten und hinter der Morgenröte nichts ahnten, sich begnügt, uns zu raten, lieber gar nichts mehr sehen zu wollen. Und das thue, wer mag, nur handle er alsdann nicht, als wenn er etwas sähe?)."

Roch ausdrücklichere Erklärungen Schlossers gegen die Bernunftfritik, wie die energische Absage: er verachte denjenigen, der sich seinen Gott zu machen denkt, bestimmten Kant in dem Aufsage: "Bon einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie" 1796,

<sup>1)</sup> Anm. 42, Bb. II, S. 272. - 2) Anm. jum 7. Briefe.

gegen Schlosser und Stolberg aufzutreten i). Er bezeichnet bort Blaton als den Bater aller Schwärmerei mit der Philosophie; was Platon bei ber Erkenntnis der Dinge außer dem Ramen, der Beschreibung, ber Darftellung und Auffaffung als fünftes forbert: bas Erfassen seines Wesens, nennt Rant bas fünfte Rab am Wagen. Aus Platon haben beffen neue Berehrer nur "dogmatisches oder bistorisches Wiffen" geschöpft, welches aufbläht; die Belefenheit in Blaton gehört nur zur Kultur des Geschmack und macht nicht zum Er wirft ben Berehrern Platons Idolatrie vor: Philosophen. "Die Theophanie macht aus der Idee des Platon ein Idol, welches nicht anders als abergläubisch verehrt werden fann; wogegen bie Theologie, die von Begriffen unferer eigenen Bernunft ausgeht, ein Ibeal aufstellt, welches uns Anbetung abzwingt, da es felbst aus den beiligsten, von der Theologie unabhängigen Pflichten entfpringt 2)." So begnügt fich Rant damit, ben betämpften Widerfinn in ichrofferen und ben Wiberfinn weniger verschleiernden Formen zu reproduzieren; der lette Ausspruch giebt der Selbstanbetung einen tlassischen Ausbrud: Die Pflichten, Die wir uns auferlegen, werden beilig gesprochen, Begriffe, die wir daraus hervorspinnen, sollen ein Ibeal sein und uns Anbetung abzwingen; erfüllt von der Herrlichfeit dieser ihrer Werte, beugt die Bernunft ihr Rnie bor fich felbft.

Schlosser erwiderte in dem "Schreiben an einen jungen Rann, der die kritische Philosophie studieren wollte" 1797 (ausgegeben 1796). Als Schüler und Berehrer der Alten zeigt sich Schlosser hier in der Hervorhebung der Unbestimmtheit, welche bei Kants Abstraktionen eintreten müßte: "Wo die Grenze weiter hinausgesetzt wird, als das Auge mit Sicherheit erkennt, da wird alles Schige rund, alles Große klein und das Kleine verschwindet ganz »)." Die Erzeugung durch die Erkenntnissormen des Wenschen wird tressend gegeißelt: "Es ist ebenso lächerlich, einen Atlas hinzustellen, der eine

<sup>2)</sup> S. 28. in chron. R. v. Hartenstein VI, S. 465 f. — 2) 2B. VI, S. 477 Ann. — 2) Schreiben u. f. m., S. 52.

Sonnenuhr trägt, als eine Mude mit einem Weltspfteme auf dem Ruden 1)." Rants Unternehmen erinnere an bas ber Titanen, bes Maripas, ber Arachne, welche mit Pallas im Weben wetteiferte und bafür verurteilt wurde, Spinnenwebe zu machen: "bas eigentliche. Bild des über Menschenphilosophie sich erhebenden Spftematiters, ber auch mit seinem Wortgewebe alle Weisheit, alles was schön und beilig unter ben Menschen ift, zudeden und überspinnen will 2)." Der die echte Weisheit gerftorende Charafter der Bernunftkritit wird rudhaltslos aufgewiesen: "Che man die Werte der Beisheit zerftoren tann, muß erft ber Wertmeifter, Die Beisheit selbst, gestürzt werden, und barum bannte die tritische Philosophie bie demütige, bescheibene Beisheit, die bas Zutrauen gur bochften Bahricheinlichkeit, das Beruhen auf dem Zeugniffe beiliger Lehrer, die den Glauben an die driftliche Religion wie einen Tempel hingestellt hatte, in welchem die menschliche Bernunft, wenn Zweifel an Zweifel fie verfolgen und martern wollen, immer eine unverlegbare Freistätte findet. Und die Hand, die diefen Tempel und seinen Baumeister zerftören will und dagegen nichts öffnen tann als ein dufteres Labyrinth fruchtlofer Spetulationen, die Hand maßt fich an. Menschen leiten und Menschenglud verbreiten zu mollen 3) 8"

Kant erwiderte noch einmal in dem Aufsate: "Berkündigung des nahen Abschlusses eines Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie" 1796 4), ohne auf die schweren Borwürfe Schlossers einzugehen, dem er "bloße Unkunde, vielleicht auch etwas bösen Hang zur Chicane" vorwirft und andichtet, er gebe für gewiß aus, wodon er "sich doch bewußt ist, subjektiv ungewiß zu sein", worin eine Lüge zu erkennen sei.

Schlosser veröffentlichte noch ein "Zweites Schrelben an einen jungen Mann u. s. w." 1798, worin er beide Gegenschriften Kants abdruckte, deren Leere und Mattigkeit seinen eigenen Darlegungen nur

<sup>1)</sup> Schreiben u. j. w., S. 65. — 2) Daj. S. 66. — 3) Daj. S. 111. — 4) S. W. VI, S. 489—498.

Relief geben konnten. Er erhebt nochmals Brotest gegen "die verwegene, und so erbettelte, erfünstelte, erfophistigierte Bernunft, mit welcher sich das Selbst zu einem Gott macht und von dem fritischen, nebelnden, aber nicht leuchtenden Sinai ihre Befete berunter-Der Konstruttion der Welt durch die Berftandesftreut" 1). fategorieen fest er folgenden ichlagenden Spllogismus entgegen: "Ein Berftand, der ordnen, einigen, binden foll, mas nicht zu ordnen, zu einigen, zu binden ift, ift Unverftand. Die durch bie Dinge außer uns veranlagten Modifitationen unseres Gemütes laffen fich nicht ordnen, wenn die Befete, nach welchen fie subjettiv geordnet werden muffen, nicht analog mit ben Befegen find, nach welchen jene außeren Dinge objettiv geordnet find: Alfo ift ein Berftand, ber folde Modifitationen ordnen foll, ein Unverftand 2)." Die Loslösung vom Objette, wird weiter ausgeführt, entleert auch bas Subjekt: "Bart und graufam racht fich ber Menschenfinn, wenn irgend eine Philosophie unter bem Scheine, die Grenzen ber Bernunft zu finden, alle ihre Grenzen durchbricht . . . Richts antwortet ihr in ber gangen Natur, und Gott und Welt wird ihr ein Gautelspiel oder ein obes Leeres. Da die tritische Philosophie in ihrer Theorie den Menschen von allen Banden, Die ihn an die Wirklichkeit halten follen, nichts übrig ließ, als ben Spinnefaden einer leeren Begiebung, ba fie ihm in ihrer Spekulation die geordnete Natur und Gott, ben Ordner, aus dem Auge rudte, fo mußte fie ibn auch in ihrer Moral aus ber Ordnung der für ihn verlorenen Natur und des verlorenen Gottes reißen 3)." -

Für die Erklärung der platonischen Texte haben Stolberg und Schlosser' nichts neues beigebracht, um zur Einbürgerung des Platonstudiums beizutragen, hatten ihre Schriften zu wenig Berbreitung, dennoch verdienen ihre Bestrebungen in Erinnerung

<sup>1)</sup> Zweites Schreiben u. f. w., S. 102. — 2) Das. S. 55. — 3) Das. S. 102.

§. 110. Der deutsche Klassissmus gegenüb. d. Auftlärung u. Vernunftfritit. 689 gehalten zu werden. Sie suchen bei Platon mehr als die Verehrer des Altertums; sie gehen dem Bleibenden nach, was wir dem alten Weisen zu danten haben, und machen von seiner Weisheit in den Kämpfen der Gegenwart Anwendung. Sie reihen sich damit den Platonitern der Renässance an, einem Ficinus, Steuchus und Cudworth, und bilden so auch ein Glied in der Kette der

philosophia perennis.

## §. 111.

## Die Erneuerung platonifder Aufdanungen.

1. Bei den Bertretern der Aufklärung und Bernunftfritit mar Platon zwar nicht böllig vergeffen, aber, wie zu erwarten, bas Berftandnis für ben tieffinnigen Denker geschwunden. Was man am eheften von ihm brauchen konnte, war feine Unfterblichteitslehre, die den deutschen Vopulärphilosophen, welche dem Materialismus zu entgeben suchten, genehmer war als die driftliche, da fie leichter Abschwächungen und Umdeutungen gestattete als diese. So wurde ber Dialog Phabon in Erinnerung gehalten burch Überfetjungen und Nachahmungen, von welch letteren bas Buch von Dofes Mendelsfohn: "Bhabon ober bie Unfterblichteit ber Seele" 1767, die bekanntefte ift. In der Borrede wird bemerkt: "Es gilt nicht, bie Brunde anzuzeigen, die der griechische Weltweise zu seiner Reit gehabt, die Unfterblichkeit ber Seele ju glauben, sonbern mas ein Mann wie Sotrates, ber seinen Glauben gang auf die Bernunft grundet, in unseren Tagen nach ben Bemubungen so vieler großer Ropfe für Brunde finden wurde, feine Seele für unfterblich gu balten." Bezeichnend ift, daß nicht bloß die auf die religiose Uberlieferung gebauten Argumente Platons beseitigt werden, sondern auch ber von der 3beeenlehre hergenommene Grund, wonach unfere Seele unvergänglich ift, weil sie im Erkennen Anteil am Unvergänglichen, an der 3deeenwelt bat, wegfällt; biefe Anschauung überflog weitaus ben Gefichtstreis des judifchen Aufflarers, beffen Buch übrigens für die Zeitgenoffen "nicht bloß eine philosophische Lehre, sondern in Wahrheit eine religiose Erbauung und Tröftung

war: der Briefwechsel Mendelssohns bezeugt, wie man sich von allen Seiten an ihn, den Juden, als ratgebenden Seelsorger wandte. 1)" Für seine Landsleute wurde er die Brücke zur Landes-tirche; einige Berliner Juden erhielten bei dem protestantischen Probsten Teller auf die Anfrage, ob sie auf Grund der Lehre Mendelssohns in die Landestirche aufgenommen werden könnten, eine bejahende Antwort.

Rant knüpft seine transsendentale Diasektik an die platonische Ideeenlehre an und giebt zu verstehen, daß diese damit erst zum rechten Berständnisse gebracht werde, da es nichts Ungewöhnliches sei, "durch Bergleichung der Gedanken, welche ein Bersasser über seinen Gegenstand äußert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst verstand, indem er seinen Begriff nicht genugsam bestimmte und dadurch disweilen seiner eigenen Absicht entgegen redete oder auch dachte". Anderwärts nennt Kant Platon den "Bater aller Schwärmerei in der Philosophie", wie es nicht anders zu erwarten ist, da die Meinung des Bernunstkritikers, daß die Ideeen metaphhische Einbildungen, kosmische Ilusionen seien, den Gegenpol der Lehre des symmystes vori bildet.

Manches Platonische hatte sich, wenngleich verkümmert, in der wolffschen Schule erhalten. Der von ihr durchgeführte leibnizsche Intellektualismus mit seiner Lehre, daß das sinnliche Erkennen nur Borstuse und Durchgangspunkt für das intellektuelle sei, steht, wenn man sie von ihrer nominalistischen Hinterlage loslöst, der platonischen Erkenntnissehre nicht so fern. Es gilt dies auch von der durch Baumgarten darauf gegründeten Üsthetik. Leibniz selbst hatte gesagt, daß die Schönheit sinnliche, d. h. verworren aufgefaßte Wahrheit oder Bollkommenheit ist, wie ja die Lust an der Rusik aus einem unbewußten Zählen entspringt. Baumgarten will in seiner Aosthotica, zuerst 1750, eine Lehre vom Schönen als dem sinnlich erkannten Bollkommenen geben, welche der Logik, als

<sup>1)</sup> H. Hettner, Litteraturgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts III, 2, S. 282. — 2) S. 283. in chron. R. v. Hartenstein III, S. 257, oben §. 106, 1. a. E. — 8) Op. phil. ed. Erdm. p. 718.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

der Lehre vom intellektuellen Erkennen zur Seite treten soll 1). Wenn bei dieser Ansicht die Objektivität des Intellegiblen, also ein idealer Inhalt, auf welchen Verstand und Sinn hingeordnet sind, anerkannt würde, so käme sie der platonischen einigermaßen nahe, abgesehen davon, daß letztere das sinnliche Erkennen minder abfällig beurteilt. Allein jene Anerkennung sehlt und so bleibt diese Ästhetik deim Vorstellen des Schönen durch das Subjekt stehen, ist bestenfalls psychologisch und entbehrt eines objektiv-idealen Fußpunktes, worauf die platonischen Betrachtungen über das Schöne durchgängig ruhen.

2. Inmitten folder Armseligkeiten erscheint ber Blatonismus Windelmanns wie eine Offenbarung aus ber alten Welt. Schon fagt von ihm Schelling in feiner Rede über das Berhaltnis ber bildenden Runfte gur Ratur: "Windelmann ftand in erhabener Einsamkeit wie ein Gebirge; kein antwortenber Laut, keine Lebensregung, tein Bulsichlag im gangen weiten Reiche ber Wiffenschaft, ber seinem Streben entgegentam." Bettner bemertt: "Windelmann erscheint in seiner genialen Ursprünglichkeit wie gang aus sich selbst berausgewachsen; bas Tieffte und Eigenste seiner Richtung wird ibm nicht gegeben burch die Anregungen ber Gegenwart und der nächsten Umgebung 2)." Er würde allerdings jum Ratfel werden, wenn man seine Anschauungen nur aus Ginwirtungen bes heimischen Bodens ableiten wollte, allein er wurde mit 37 Jahren, 1755, nach Rom verpflanzt und dort fand er nicht bloß antike Runftwerke und geiftvolle Runftler, fondern auch eine Lehre bom Schonen und ber Runft, die in platonischen und auguftinischen Anschauungen wurzelte. Er ging mit dem Gebanten einer ertlärenden Platonausgabe um, an beffen Ausführung ihn jedoch andere Studien verhinderten :). Man barf annehmen, die Ahnung bavon, daß die echte Runft und ihr Berftandnis bei ber Rirche hinterlegt fei, habe ihn zur Rudtehr jum Ratholizismus mitbestimmt; daß das Berftandnis der driftlichen Wahrheit ihn bagu bermocht, ift durch mehrere die Rirche

<sup>1)</sup> Bergl. Erdmann, Grundrig II2, S. 196 f. — 2) D. Hettner, a. a. O., III, 2, S. 402. — 8) Goethe, Windelmann, B. XXXVII, S. 95.

herabsezende Äußerungen in seinen Briefen ausgeschlossen, aber ebenso ist das ihm von Manchen zugeschriebene Motiv, er habe sich durch jenen Schritt nur einen Wirkungskreis eröffnen wollen, durch seinen Charakter ausgeschlossen, dessen ibealer Zug unmöglich mit solcher Niederträchtigkeit zusammengehen kann.

MIS Platoniter zeigt fich Windelmann in bem Berftanbniffe des religiosen Charafters der Runft und der Beisheit. leitet jene von ben priefterlichen Sangern ab, "welche uns Begenftande beiliger Berehrung und zwar, um in bem Gemute Chrfurcht und Liebe zu erweden, Bilber von höherer Ratur, als die menichliche, geben wollten" 1). Bor ber Statue bes belvederischen Apollon erneuert er in sich die Andacht von dessen ehemaligen Anbetern 2): "Bon folden Gefühlen", fagt Goethe in Windelmanns Ginne, "wurden die ergriffen, die den olympischen Jupiter erblickten, wie wir aus Beschreibungen, Rachrichten und Zeugniffen ber Alten uns entwideln konnen. Der Gott war zum Menichen geworben, um den Menichen jum Gott zu erheben; man erblicte bie bochfte Burbe und ward für bie bochfte Schonbeit begeiftert" 3). Windelmann erkennt, daß an den Runftwerken der Alten die Beisheit mitgeschaffen: "Griechenland hatte Rünfiler und Beltweise in einer Berson und mehr als einen Metrodor; die Weisheit reichte ber Runft die Hand und blies ben Figuren berfelben mehr als gemeine Seelen ein." Sie beutete aber auch bem Runftler sein Thun: "Die Weisen, welche ben Ursachen bes allgemeinen Schonen nachgebacht haben, ba fie basselbe in erschaffenen Dingen erforscht und bis zur Quelle bes bochften Schonen zu gelangen gefucht. baben basselbe in die volltommene Übereinstimmung des Geschöpfes mit beffen Absichten und ber Teile unter fich und mit bem Bangen besselben gesett')." Diese Absichten find bie Gebanten bes Schöpfers, Die Bestimmung, Die er bem Geschöpfe vorgezeichnet, alfo bie Ibeeen. Der Schöpfer ift aber, lehrt Windelmann mit ben driftlichen

<sup>1)</sup> Werte von Meier u. Schulze VII, S. 80. — 3) Oben S. 610. — 8) B. XXXVII, S. 27. — 4) Geschichte der Runft des Altertums, §. 22.

Denkern, jugleich bas Borbild ber Rreatur und bie Schönheit biefer beruht nur auf bem Anteile, ben fie an ber Urschönheit in Gott hat. "Die bochfte Schonheit," fagt Windelmann in einer besonders von Schelling hervorgehobenen Stelle, nift in Gott und der Begriff ber menfclichen Schonbeit wird volltommen, je gemäßer und übereinstimmender berfelbe mit bem bochften Befen tann gebacht werden, welches uns ber Begriff ber Einheit und ber Unteilbarkeit von ber Materie unterscheidet. Dieser Begriff ber Schönheit ift wie ein aus ber Materie burchs Feuer gezogener Beift, welcher fich fuchet ein Beschöpf zu zeugen nach bem Sbenbilbe ber in bem Berftanbe ber Bottheit entworfenen erften bernünftigen Rreatur. Die Formen eines folden Bilbes find einfach und ununterbrochen und in diefer Einheit mannigfaltig und baburch find fie harmonisch; ebenso wie ein sußer und angenehmer Ton durch Rörper bervorgebracht wird, beren Teile gleichformig find. Durch die Ginheit und Ginfalt wird alle Schönheit erhaben, so wie es durch dieselbe alles wird, mas wir wirten und reden; benn was in fich groß ift, wird; mit Ginfalt ausgeführt und vorgebracht, erhaben 1)."

Der durch Natur und Kunst sich ergießende Strom der Schönheit hat seine Quelle in Gott und sie gleicht auch dem "vollkommensten Wasser, aus dem Schoße der Quelle geschöhft, welches, je
weniger Geschmad es hat, desto gesünder geachtet wird, weil es von
allen fremden Teilen geläutert ist". Der schönen Form spricht
Windelmann die typische Allgemeinheit zu, "die Unbezeichnung",
wie er es ausdrückt; die Kunst aber ist ihm "die Hervorbringung
idealischer, über die Wirklichkeit erhabener Form".

Diese Leitbegriffe liegen Windelmanns großem historischen Werke zu Grunde, aber eine Afthetit hat er darauf nicht gebaut, ja kaum auf ihre Durcharbeitung Bedacht genommen, daher es an Un-klarheiten und Widersprüchen bei ihm nicht sehlt. Dieser Wangel kommt aber gegenüber dem Verdienste des großen Rannes nicht in Betracht: seine Werke sind der Kanal, durch den der christliche

<sup>1)</sup> Beidichte ber Runft bes Altertums, §. 21.

Platonismus des XVII. Jahrhunderts dem deutschen Geiftesleben zugeführt wird.

3. Leffing, beffen Scharffinn in ber Durcharbeitung biefer Leitbegriffe ein bankbares Felb hatte finden konnen, mar diefer Aufgabe nicht gewachsen, weil ihm jedes Berftandnis für die Religion abging. Er treibt zu febr auf ben Wogen ber Zeitmeinungen, zu beren Wortführer er sich bergiebt, als daß er die Weihe gehabt batte, in die Weisheit der Alten einzudringen. Was er sich aus bem Platonismus aneignete, waren die beibnisch-phantaftischen Borftellungen bon ber Seelenwanderung, die er in feiner "Erziehung bes Menschengeschlechtes" ben Zeitgenoffen empfiehlt. erinnert barin an Zwingli 1), bem er auch barin gleicht, baß er nicht einmal, wie es bie Alten thaten, ber Lehre von ber Balingenefie ethische Folgerungen abzugewinnen weiß, da er wie jener bem ftarrften Determinismus bulbigt. Bei Platon mablt die Seele ihre fünftige Lebensbahn und ift die Tugend Freigut, bei Awingli und Leffing giebt es keine Freiheit. Letterer meint, daß der Besitz der Freiheit den Menschen nur unruhig machen könne: "Zwang und Notwendigkeit, nach welchen die Borftellung des Beften wirft, wie viel willtommner find fie mir als das table Bermögen, unter ben nämlichen Umftanden bald fo, bald anders handeln zu tonnen; ich bante bem Schöpfer, bag ich muß, bas Befte muß 2)." In Bahrheit ift diefes gemußte Beste bas eben Gewollte, Begehrte, und biefer Determinismus beseitigt nur das den freien Willen anrebende Befes, um ber als Naturnotwendigkeit mastierten Willfür die Bahn zu öffnen. Wie bei Zwingli ift auch bei Leffing ber lette Grund dieser Berirrungen die monistische Gottesanschauung. Einem Manne, ber fagen tonnte, mit ber 3bee eines perfonlichen Bottes verknüpfe fich ihm "eine folde Borftellung von unendlicher Langerweile, daß ihm angst und weh dabei werde"3), war die Beisheit der großen Alten ebenso fremd wie die des Chriften-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 81, 4. — 2) Leffings Werte, X, 8. — 8) E. Beller, Befcichte ber beutiden Philosophie, G. 868.

646 Abschnitt XVI. Anfänge zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien. tums, gegen das er in allen Formen seine gehässigen Angriffe richtete 1).

Bei Boethe faffen windelmanniche Anregungen beffer Boden. Er zeigt ein Berftandnis Platons, wie man es bei feiner sonftigen Abhängigkeit vom Zeitgeifte und bei bem Mangel eindringenderer Studien taum erwarten follte. In ber Befprechung bes raphaelichen Wandgemäldes, die Schule von Athen, darafterisiert er ben attischen Denter mit ben Worten: "Blaton verhalt fich ju ber Welt wie ein seliger Beift, bem es beliebt, einige Reit auf ihr gu herbergen. Es ist ihm nicht sowohl darum zu thun, sie kennen zu lernen, weil er fie icon vorausset, als ihr dasjenige, mas er mitbringt und was ihr so not thut, freundlich mitzuteilen. Er bringt in die Tiefen, mehr, um fie mit feinem Wefen auszufullen, als um fie zu erforschen. Er bewegt sich nach ber Bobe mit Sehnsucht, feines Ursprungs wieder teilhaftig zu werden. Alles, mas er außert, bezieht fich auf ein ewig Banges, Butes, Bahres, Schones, beffen Förberung er in jedem Busen' aufzuregen ftrebt. Bas er fich im einzelnen von irdischem Wiffen zueignet, verbampft in feiner Methode, seinem Bortrage 2)." Sier ift zwar nicht zutreffend, mas bon bem "Ausfüllen mit dem eigenen Wesen" gesagt ift, worin dem Denker ein den Alten fremder, moderner Subjektivismus zugeschrieben wird, und es ift ebenso verfehlt, von einem "Berbampfen des irdischen Wiffens" bei Blaton zu reben, ba ihm boch bie musische Runft und die Mathematit als Borftufen der Dialettit gelten und die Geschichte als ein Schathaus ber Weisheit erscheint; aber wie dankbar wir Boethe für ben gangen Ausspruch fein muffen, tann man ermeffen, wenn man ihn etwa damit vergleicht, mas der Kantianer Tennemann in feiner Gefdicte ber Philosophie ober in feiner Darftellung des platonischen Spftems vorbringt.

Die Aphorismen Goethes, von sehr ungleichem Werte, da fie bald vom Zeitgeiste eingegeben, bald tieferer Intuition entsprossen

<sup>1)</sup> Bergl. B. Haffner, Eine Studie über G. E. Leffing, Köln 1878.
— 2) Werle, Aus letter Hand LIII, S. 84.

find, enthalten manchen platonischen ober Platons würdigen Gebanten. Mit wenigem viel fagt ber Ausspruch: "Die Beisheit ift nur in der Bahrheit"1), und der andere: "Das Bahre ift gottähnlich; es erscheint nicht unmittelbar, wir muffen es aus feinen Manifestationen erraten" 2). Die Erkenntnis besselben entstammt nicht bem Klügeln und bem allerneuften Befferwiffen: "Das Bahre ift schon längst gefunden, Sat edle Geisterschar verbunden, Das alte Bahre, faßt es an 3)." Das Bahre gilt Goethe als eine ideale Macht, bald Geftalt gewinnend, bald als übergreifendes Element wirtend: "Es ift nicht immer notwendig, daß Babre fich verkorpere; schon genug, wenn es geiftig umberschwebt und Übereinstimmung bewirft, wenn es wie Glodenton ernst-freudig burch die Lufte wogt 4)." Er verhehlt fich nicht, daß feine Reit Brund hat zu ber Scheu, ber Wahrheit ins Geficht zu feben: "Das Wahre ift eine Fadel, aber eine ungeheure; beswegen suchen wir alle nur blinzelnd so daran vorbeizukommen, in Furcht sogar, uns zu verbrennen 5)." Wie bas Wahre bes Geiftes Salt ift, fo bas Gute ber Halt bes Willens; ganze Banbe feichter Moralphilojophie wiegt ber Ausspruch auf, ben Goethe gegen ben Orientaliften Stidel that: "Der Mensch, ber einer guten Sache bient, wohnt in einer feften Burg."

Die Ibeeen lagen dem Dichter am nächsten als die Quelle des poetischen Schaffens. Er läßt Tasso sprechen: "Mit meinen Augen hab' ich es gesehen, Das Urbild jeder Tugend, jener Schöne; Was ich nach ihm gebildet, das wird bleiben: Es sind nicht Schatten, die der Wahn erzeugte, Ich weiß es, sie sind ewig, denn sie sind so." Diese Gebilde sind ein Stück des Innern, aber erst durch die Darangabe desselben an die Urbilder werden jene erzeugt: "Was der Mensch leisten soll, muß sich als ein zweites Selbst von ihm ablösen, und könnte das möglich sein, wäre sein erstes Selbst nicht ganz davon durchdrungen?")" Was der Künstler ergreift, ist die

<sup>1)</sup> W. XLIX, S. 42. — 2) Das. S. 101. — 3) In dem Gedichte Bermächtnis, Bd. XXII, S. 261. — 4) W. XLIX, S. 23. — 5) Das. S. 56. — 6) T. Tasso II, 1, a. E. — 7) W. XXI, S. 50.

Wahrheit als Schönheit und ihre Gestaltung ist ein Gottesbienst: "Wie Natur im Bielgebilde Einen Gott nur offenbart, So im weiten Kunstgefilde Webt ein Sinn der ew'gen Art; Dieses ist der Sinn der Wahrheit, Der sich nur mit Schönem schwückt Und getrost der höchsten Klarheit Hellsten Tags entgegenblickt... Tausendsach und schön entsließe Form aus Formen deiner Hand, Und im Menschenbild genieße, Daß ein Gott sich hergewandt. Welch ein Wertzeug ihr gebrauchet, Stellet euch als Brüder dar, Und gesangweis flammt und rauchet Opsersäule vom Altar 1)."

4. Den Ideeen in der Natur ging Goethe nicht bloß dichtend, sondern auch forschend nach. Seine Theorie von der Urpflanze, welche allen Gebilden des Pflanzenreiches zu Grunde liegt, beruht auf einer platonischen Intuition; sie geht dehin, daß die Natur erst das Allgemeine der Pflanze gestaltet, denn das der Gattung der Art, der Familie und schließlich dem Individuum Angehörige.

"Alle Gestalten sind ähnlich und keine gleichet der andern, Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz, Auf ein heiliges Rätsel...

Einfach folief in dem Samen die Rraft; ein beginnendes Borbild Lag verschloffen in sich unter die hulle gebeugt . . .

Rings im Rreife ftellet fich bann gegablet und ohne Bahl bas fleinere Blatt neben bem ahnlichen hin . . .

Alfo prangt die Ratur in hoher voller Ericheinung Und fie zeiget gereiht Glieder an Glieder geftuft . . .

Und hier schließt die Ratur den Ring der ewigen Krafte, Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an, Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge Und das Ganze belebt sowie das Einzelne sei 2)."

Im Einzelnen wird die Bolltommenheit sichtbar und insofern bezeichnet es den Höhepunkt und die Auswirkung eines vorangelegten Ideals, so daß die Idee auf das Einzelne wie auf das Allgemeine geht. Die vorbildgebenden Ideeen, an denen die Fülle der Wesen

<sup>1)</sup> Aus dem "Rünftlerlied". — 2) Aus der "Metamorphofe der Pflanzen" III, S. 92. Bon Ginfluß auf Goethes Theorie war die Schrift von C. H. Wolff: "Theorie der Generation". Berlin 1764.

hängt, sind zugleich Gesetze: "Das Sein ist ewig, denn Gesetze Bewahren die lebendigen Schätze, Aus welchen sich das All geschmückt.)." An einem solchen Gesetze hat auch der Mensch Anteil und darum Anteil an der Unvergänglichkeit: "Rach dem Gesetz, wonach du angetreten, So mußt du sein, dir kannst du nicht entsliehen, So sagten schon Sibyllen und Propheten; Und keine Zeit und keine Macht zerstückelt Geprägte Form, die lebend sich entswickelt." Das Gesetz stellt die Willkür stille, und macht uns "scheinfrei", aber die Hossmung entriegelt die Felsenpsorte: sie erhebt uns bestügelt, "sie schwärmt durch alle Zonen, Ein Flügelschlag — und hinter uns Äonen"2).

Eine Anertennung bes Real-allgemeinen und hobe fozialpolitische Weisheit enthält ein benkwürdiger Ausspruch bes Dichters über das Wefen des Bolkes. "Wir brauchen in unserer Sprache ein Wort, das wie Rindheit sich ju Rind verhalt, so das Berhaltnis: Boltheit zum Bolte ausbrudt. Der Erzieher muß die Rindheit hören, nicht das Rind, der Gesetzgeber und Regent die Boltheit, nicht bas Bolt. Jene spricht immer basselbe aus, ift vernünftig, verständig, rein und mahr; dieses weiß niemals vor lauter Wollen, was es will, und in diefem Sinne tann und foll bas Befet ber allgemein ausgesprochene Wille ber Boltheit fein, ein Wille, ben bie Menge niemals ausspricht, den aber ber Verständige vernimmt, den ber Bernünftige zu befriedigen weiß und ber Gute gern befriedigts)." -Die Gelehrten beschämend, erschließt ber Dichter auch Blatons Ertenntnislehre. Mit fichtlicher Beziehung auf die herrliche Stelle in der Politeia über das Licht als "der eble Joch", das Sichtbarteit und Sehvermögen jusammenhalt 4), fagt Goethe in ber "Farbenlehre": "Es bildet fich das Auge am Lichte fürs Licht, damit das innere Licht dem äußeren entgegentrete. Hierbei erinnern wir uns der alten ionischen Schule, welche mit so großer Bedeutsamkeit immer wiederholte, nur vom Bleichen werde Bleiches erkannt, wie

<sup>1)</sup> Aus dem "Bermächtnis" W. XXII, S. 261. — 2) Urworte, Orphifc III, S. 101. — 3) W. XLIX, S. 116. — 4) Rep. VI, p. 507 sq. Bd. I, §. 29, 4.

auch der Worte eines alten Mystikers, die wir in deutschen Reimen folgendermaßen ausdrücken möchten: "Wär' nicht das Auge sonnen-haft, Wie könnten wir das Licht erblicken? Lebt' nicht in uns des Gottes eigne Kraft, Wie könnt' uns Göttliches entzücken? — Jene unmittelbare Berwandtschaft des Lichtes und des Auges wird niemand leugnen, aber sich beide zugleich als eins und dasselbe zu denken, hat mehr Schwierigkeit 1)."

Die Lehre von der species sonsibilis, welche die platonische Intuition ausgestaltet, konnte Goethe nicht bekannt sein, da sie unter dem Schutte der versehlten Erkenntnistheorieen vergraben lag; es ist aber ein schönes Zeugnis für den Tiefsinn des Dichters, daß er dis zu ihrer Schwelle vordringt. Der Gedanke einer hinordnung des erkennenden Geistes und der Erkenntnisinhalte auseinander kehrt dei Goethe öfter wieder. Er sindet in begabten Menschen "das Bedürfnis zu allem, was die Natur in sie gelegt hat, auch in der äußeren Welt die antwortenden Gegen bilder zu suchen und dadurch das Innere völlig zum Ganzen und Gewissen zu steigern").

Leider bringt sich Goethe durch den pantheistischen Zug seines Denkens und Empsindens um den Bollertrag solcher Intuitionen. Die Ideeen verschwimmen ihm leicht zur monistisch gefaßten Einheit: "Die Idee ist ewig und einzig; daß wir auch den Plural brauchen, ist nicht wohlgethan. Alles, was wir gewahr werden und wovon wir reden können, sind nur Manisestationen der Idee. Begriffe sprechen wir aus und insosern ist die Idee selbst ein Begriff 3)." Hier fallen Sein und Denken wieder ganz auseinander: der Idee als dem All-einen steht die in Worten ausgedrückte Begriffswelt gegenüber; die Ansicht wird zugleich monistisch und nominalistisch. — Doch sinden sich auch Aussprüche, welche die Rotwendigkeit von Mittelgliedern anerkennen: "Man kann den

<sup>1)</sup> Farbenlehre, Borrede, W. LII, S. 5; mit dem alten Myftifer ift Plotin gemeint. — 2) über Windelmann, W., XXXVII, S. 18. — 3) W. XLIX, S. 85.

Ibealisten alter und neuer Zeit nicht verargen, wenn sie so lebhaft auf Beherzigung des Einen dringen, woher alles entspringt und worauf alles wieder zurüczuführen wäre. Denn freilich ist das belebende und ordnende Prinzip in der Erscheinung dergestalt bedrängt, daß es sich kaum zu retten weiß. Allein wir verkürzen uns an der anderen Seite wieder, wenn wir daß Formende und die höhere Form selbst in eine vor unserem außeren und inneren Sinne verschwindende Sinheit zurückvängen 1)." Sanz ebenso hatte Platon seine Zeitgenossen gewarnt, sich in dem Gegensaße des Sinen und Bielen hin- und herzuwerfen, da es vielmehr auf das Ersassen der peksa, Mittelglieder, ankomme 2).

Mit der monistischen Myftit hatte fich Goethe viel beschäftigt und daran jenen pantheiftischen Hang genährt, doch bewahrte ibn ber realistische Zug seines Wefens vor dem Verfinken in jene Ginfeitigkeit. Er erkannte aber auch beren fpekulative Unvollkommenbeit: "Was thut der Mystiter anders, als daß er sich an den Problemen vorbeischleicht ober sie, wenn es fich thun läßt, weiterschiebt?3)" Daß bas Ende Diefer Mpftit bas Richts ift, erkannte er sehr mohl: "Es bleibt zulett bas so tröftliche als untröftliche Bero übrig 4)." Die altere Myftit ftellt er hober als die feiner Beit: "Neuere Doffit brudt im Bergleich jur alten eine carafterund talentlose Sehnsucht aus 5)." In die driftliche Myftit ift er nie eingebrungen, weshalb ihm auch ber Schluffel zur antiten, alfo auch zur platonischen und beren Rorrettiv fehlte. Er fonnte wie Leffing an dem heidnisch-phantaftischen Beiwerte Geschmad gewinnen; es ift ein arger Abfturg bon ber fpekulativen Bobe, wenn er eine feiner Beliebten - "gegählet und ohne Bahl" - allen Ernftes anfingt: "Ach bu warft in abgelebten Zeiten Meine Schwefter ober meine Frau."

5. Daß die Worte: Idee, Ideal, Idealismus bei uns wieder ihren vollen Rlang erhalten haben, ist vorzugsweise Schillers

<sup>1)</sup> B. XLIX, S. 106. — 2) Plat. Phil., p. 16 sq. Bb. I, §. 26, 1. — 3) B. VI, S. 68. — 4) Daj. S. 72. — 5) Daj. S. 85.

Berdienst und insofern hat er auch der Burdigung Platons porgearbeitet. Man tonnte nicht mehr, wie es die Aufflärung gethan, Platons Ideen als Ausgeburten ber Schwärmerci und Berftiegenbeit schelten, seit Schiller ,von den heiteren Regionen, wo die reinen Formen mohnen", von ber nin bes Lichtes Aluren, gottlich unter Böttern, wandelnden Geftalt", von den Pfaden, die aus der Sinne Schranken zur Unendlichkeit führen, von den Gütern, deren Befit bem Befete ber Zeit entrudt, gefungen hatte 1). Er icopfte feine Renntnis Platons aus der ungenügenden tennemannichen Darstellung, aber die poetische Intuition trat erganzend hinzu. fonnte erwarten, daß der transzendente Zug von Schillers Dichten und Trachten, ihn mit Platon in noch nähere Berührung bringen mußte, als fie Goethe gefunden; allein bies ift barum nicht ber Fall, weil bei Schiller die Naturansicht und das Ideal voneinander abgefehrt find. Er hielt die mechanische Naturansicht, in die ibn seine medizinischen Studien eingeführt batten, für die der neuen Reit unabweisbaren und glaubte die ideale nur durch Aurudversetzung in die antite Welt erneuen zu konnen. Er fpricht bies in den "Göttern Griechenlands" aus, worin er die ideale Raturauffassung der Alten, nicht, wie man meint, der driftlichen, sondern der deiftisch = mechanischen, entgegensett. Der Dichter verzweifelt baran, bag bie auf bas Befet ber Schwere gurudgeführte, feelenlos umtreibende Natur je wieder eingeweiheten Bliden ihren höheren Abel, die Bottesspur, zeigen werde. So mußte ihm der platonische Demiurg nur als Erbe ber mythischen Götter und als mit diesen für alle Zeit entthront erscheinen. Dieser Rleinmut seines 3dealismus erklart sich aus seiner Unbekanntschaft mit ber driftlichen Weltanschauung, welche den Mythus ablebnt, aber doch in der Areatur die imagines und vestigia Dei erblickt.

Bei der Preisgebung der idealen Naturanficht nahm Schillers auf Gestalten und Sandeln angelegter Geist mit verdoppeltem

<sup>1)</sup> In dem Gedichte "Das Reich der Schatten" 1795, später "Das Bbeal und das Leben" überschrieben.

Drange bie Berkörperung bes 3beals in diesen Gebieten in Angriff und fo erwuchsen feine Anschauungen über die Aufgabe ber Runft, bie jedoch in ihrer Berftiegenheit zu ben platonischen in Gegensat treten. Die "Briefe über die äfthetische Erziehung des Menschengeschlechts" 1795 zeigen Anklange an Platon, fteben aber auch unter bem Ginfluffe Fichtes und zwar ber "Borlefungen über bie Beftimmung bes Gelehrten". "Jeder individuelle Menich," beißt es bort im vierten Briefe, "trägt ber Anlage nach einen reinen, ibealischen Menschen in sich, mit beffen unveränderlicher Ginheit in allen seinen Abwechslungen übereinzustimmen die große Aufgabe feines Daseins ift. Dieser reine Mensch wird repräsentiert durch ben Staat, die objektive und gleichsam kanonische Form, in ber sich bie Mannigfaltigkeit ber Subjekte zu vereinigen trachtet. laffen sich aber zwei verschiedene Arten benten, wie der Mensch in ber Zeit mit bem Menschen in ber 3bee ausammentreffen, mithin ebensoviele, wie der Staat in den Individuen fich behaupten tann: entweder dadurch, daß der reine Mensch den empirischen unterbrudt, daß der Staat die Individuen aufhebt, oder badurch, daß das Individuum Staat wird, daß ber Menfc in ber Zeit jum Menfchen in ber 3bee fich veredelt." Mit jenem unterdrudenden Staate fann Schiller nur ben platonischen meinen; er felbit giebt bem veredelnden den Borzug, den Platon in Wahrheit auch tannte. Schiller überträgt nun die Beredlung der Burger nicht, wie man erwarten follte, bem Staatsweisen, sondern bem Rünftler, ben er im neunten Briefe mit Reminiszenzen an den platonischen Phadros haratterifiert: "Der Rünftler wird die Form, jenfeits aller Zeit, von der absoluten unwandelbaren Ginheit seines Wefens entlehnen; hier in dem reinen Ather feiner damonischen Natur rinnt die Quelle ber Schönheit berab." Der Rünftler foll aufwärts bliden nach feiner Burbe und bem Gefete; er überlaffe bem Berftande bie Sphare bes Wirklichen und ftrebe "aus bem Bunde bes Moglichen mit dem Notwendigen das Ibeal zu erzeugen; dieses prage er aus in Täufdung und Wahrheit, prage es in die Spiele feiner Einhildungsfraft und in den Ernft feiner Thaten, prage es aus in

654 Abschnitt XVI. Ansange zur Wiedergewinnung der idealen Prinzipien. allen sinnlichen und geistigen Formen und werfe es schweigend in die unendliche Zeit".

Bei Platon arbeitet ber Rünftler im Scheine bes Scheines, um baburch zu bem Seienden zu leiten, bas ber Schein abbilbet: ju ber idealen Büterwelt; bei Schiller foll er die Idealwelt ichaffen und es bleibt fraglich, ob er babei an einer intellegiblen Wirklichkeit einen Rudhalt bat. Im Berlaufe ber Darftellung beißt es, ber Menfc folle fich durch den Formtrieb, also den idealen Rug, verewigen, sich allgemein und notwendig und damit frei machen, aber es bleibt dunkel, ob er am Ewigen und für das Ewige diefe Borzüge zu erringen habe, was bei Platon der Grundgedanke der Sthik ift. Den Formtrieb fest Schiller dem finnlichen Triebe entgegen und bentt beide im Spieltriebe, der bas Schone erzeugt, verbunden; ber Menfch foll alles Innere veräußern und alles Außere formen; im Spiele ber Runft verschwindet ber Zwang der Sinnlichkeit, aber auch der der Bernunft. Auf diese Auffassung wurde Schiller durch die Reaktion gegen den kantischen Rigorismus geführt und insofern hat fie ihre Berechtigung, aber fie vermag Rant nicht zu berichtigen, weil sie nur den Autonomismus des Rünftlers an die Stelle jenes bes Tugendhelben fest. Der Gedante, daß por allem Geftalten ein Aufnehmen des Vorbildes, eine Erfüllung mit einem uns gegebenen, nicht von uns gemachten Ibeale ftattfinden muffe, war jener Beneration fremd; sie kannte so wenig ein μέγιστον μάθημα, wie den Heilsinhalt des unovypa und blieb so an der Pforte des echten Idealismus stehen. Obwohl nicht Dichter und Afthetiter, batte Thomasfin weit tiefer in das Wesen des Schonen eingeblickt und war Platon näher geblieben, als Schiller, wenn er es bas "Morgenrot bes Guten" nennt und von seinem Einstrahlen in die Ratur und ben Rünftlergeift fpricht 1).

6. Ohne Fühlung mit dem Christentum und teilweise durch fichtesche Berftiegenheit beirrt, ist auch der Platonismus Schleier, machers. Was bei Schiller der Gegensat von sinnlichem und

<sup>1)</sup> Cben §. 91, 3, 6. 145.

Formtriebe ift, ift bei biefem Philosophen der Dualismus von Ratur und Bernunft, ber in ber Sittlichkeit feine Synthese erhalten Die damit gegebene Auffaffung ber Sittlichkeit als einer tollettiven, fozialen, historifden Erscheinung ließ Schleiermacher wenigstens die Schranten ber individualiftischen Ethit durchbrechen und bei feiner Erneuerung bes Guterbegriffes mirtte Blatonifches In den "Grundlinien einer Rritit der bisherigen Sittenlehre", 1803, hat Schleiermacher bantenswerte Erörterungen über die Ethik Blatons niedergelegt. Er rühmt biefen, daß er ben Güterbegriff am reinsten und vollständigften behandle. "Er bachte sich die Bottahnlichkeit bes Menschen als bas höchfte But, daß fo wie alles Seiende ein Abbild ift und eine Darftellung bes göttlichen Befens, so auch der Mensch zuerst zwar innerlich sich selbst, denn aber auch äußerlich, was von der Welt seiner Gewalt übergeben ift, den Ideeen gemäß gestalten folle und fo überall das Sittliche barftellen. Sier also tritt bas unterscheidende Merkmal des Begriffes (ber Büter) deutlich heraus und die Beziehung besfelben sondert sich ab von der That sowohl als von der Gesinnung. Und wer tann beurteilen, wie weit biefes ift ausgeführt gewesen in feinen Gebanten und wiebiel wir davon erbliden würden, wenn wir jenes große Werk ganz vor uns hatten, welches das göttliche Wesen, wiewohl des Reides unfähig, entweder ihm auszuführen, oder uns zu besitzen, nicht erlaubt hat ?2)"

Daß jener platonische Süterbegriff bei den Bätern und Scholastikern eine Ausbildung und Erhöhung gefunden, die uns wegen des Berlustes platonischer Schriften trösten kann, und daß gerade das Berhältnis von That und Gesinnung, Innerem und Außerem der sorgfältigsten Feststellung unterzogen worden 3), kam Schleiermacher, bei seiner Abwendung von der christlichen Moral, nicht in den Sinn, wie er auch bei seiner Befangenheit in Spinoza das theistische Element Platons nicht würdigen konnte.

<sup>1)</sup> Oben §. 109, 3. — 2) Grundlinien, Buch II, Abich. 1, a. E., S. 246; vergl. oben §. 93, 6. — 3) Bb. II, §. 73, 1.

Ms Blatonkenner zeigt er fich in ben Bemerkungen über bie heuriftifche Methobe bes platonifchen Sofrates, "welche, bei ber Bestimmung jedes Einzelnen von einer fleptischen Aufstellung anhebend, durch vermittelnde Puntte jedesmal die Prinzipien und das Einzelne zugleich darftellt und wie durch einen elettrischen Schlag vereinigt... So wird der Wissenschaft in allen ihren Teilen der bochfte Grad des Lebens gesichert; denn die innere Rraft berselben wird auf diese Art allgegenwärtig gefühlt und erscheint immer jung und neu in jedem Teile der Darstellung... Sieran ift aber nur bemienigen gelegen, ber nicht nur die einzelne Wiffenschaft als ein organisches Bange hervorbringen will, in welchem alle Teile fic gleichzeitig und verhältnismäßig bilben, sondern auch jede einzelne Wissenschaft nur als einen Teil bes Bangen betrachtet, welcher ebenfalls den übrigen voreilen weder darf noch tann 1)". Auch hier hatte Schleiermacher bei Befanntichaft mit ber driftlichen Wiffenschaftslehre, welche die Idee der organischen Sinheit aller Erkenntnis weit über die platonischen Andeutungen hinausführt 2), tieferen Durch feine Übersetungen Einblick in die Sache gewonnen. platonischer Dialoge und Abhandlungen über Heraklit u. a. hat sich Schleiermacher bleibendes Berdienft um das Blatonfludium erworben.

Bei seinen mannigfaltigen spekulativen Wandersahrten ist Schelling mehr als einmal bei Platon eingekehrt?) und bei seinem großen Einflusse auf die Zeitgenossen hat er mehr zur Wiederbelebung platonischer Studien gewirkt als andere gründlichere Kenner, aber das Gedankengewoge Schellings ist zu unruhig, als daß es die Weisheit der Ideeenlehre spiegeln konnte. Doch regte er Andere zu besonnenerer Forschung an; durch schellingsche Anschauungen ist der berühmte Philologe August Böch bestimmt, welcher der pythagoreischen und platonischen Philosophie reges Interesse zuwandte und richtig deren Bewurzelung im Glauben erkannte. "Der philosophische Trieb ist in der religiösen Begeisterung

<sup>1)</sup> Grundlinien, G. 478. — 2) Bb. II, §. 72. — 3) Cben §. 109, 2.

enthalten, wie dies Platon in der Idee des Eqws geldsogos ausdrückt. Philosophie ist die zur Klarheit des Berstandes erhobene Wythologie; sie hat immer die Übereinstimmung der Bernunst in der Ratur und [der Bernunst] im Geiste auf ein gemeinsames Prinzip zurückzusühren gesucht und die Idee der Gottheit, worin der Mythus die Erklärung aller Wunder sindet, ist das höchste Problem aller Philosophie geblieben.)." Hier ist zwar die Pöhe des platonischen Eros nicht erreicht, da die Borstellung noch die rationalistische ist, daß der Mensch sich dem Mythus macht, während er nach Platon das Real-göttliche darin ergreist, aber die Armseligkeiten der Ausklärung und Bernunstkritik, die Religion der schlauen Priesterschaften und die Einkleidung der Woral in "statutarische" Formen liegen doch hinter uns.

Von Platons Stellung in der antiken Gedankenbildung sagt Böck): "In ihm ist alle frühere Urphilosophie wie in einen Knoten zusammengeschlungen, aus dem alle späteren Systeme sich Zug für Zug sichtlich herauswirren; in ihm haben sich die treibenden Wurzeln und Zweige der früheren Philosophie zur Blüke potenziert, aus der die spätere Frucht langsam heranreist<sup>2</sup>)."

Hegels Berdienst ist es, den Neuplatonismus in Erinnerung gebracht und von ihm aus die Deutung der altplatonischen Lehre versucht zu haben. Jene Lehre betrachtet er als den Abschluß der griechischen Philosophie, die, die Sokrates im Objekte, die Sokrates im Subjekte besanzen, in Platon den objektiven Gedanken, die Idee, erreichte, in der römischen Welt aber wieder in Gegensähe auseinander trat, die nun im Neuplatonismus "in die götkliche Gedankenwelt zurückgenommen wurden". In ihm sind alle früheren Systeme ausgelöscht»); in der Dialektik des Proklos sindet die platonische erst ihre positive Bedeutung. In den Begriffstonstruktionen des Proklos sindet er großen Tiessinn und verweilt dei der

<sup>1)</sup> Encyklopādie u. Methodologie d. Philologie, herausg. von Bratufchet 1877, S. 558. — 2) Daj. S. 588; vergl. Bratufchet, A. Bödh als Platoniter, Philoj. Monatshefte v. Bergmann I, 4, S. 257—349. — 8) Borlesungen über die Geschichte der Philosophie 1836, III, S. 35.

Billmann, Beidicte bes 3begliemus. III.

Darlegung von dessen Spstem; hier macht sich die innere Berwandtschaft des hegelschen und des neuplatonischen Monismus geltend 1). Dem mystischen Clemente Platons kann Hegel einigermaßen mehr gerecht werden als seine Borgänger, aber für das theistisch-gesethafte sehlt ihm wie diesen die Handhabe.

7. Wie ichon Stolberg und Schloffer gethan, machte Friedrich Beinrich Jacobi den Platonismus jum Bugpuntte der Polemit gegen Rant und führt die rhapsodischen Andeutungen jener nicht obne Blud au einer Rritit ber Rritit weiter. ' "Der gange 3wed ber fritischen Philosophie," heißt es bei ibm, "enthält eine Unmöglichteit. Sie will, ohne es anzufündigen, Unendlichkeit durch Unendlichteit bestimmen, ausgehen vom Unbegrenzten und durch dasselbe zugleich die Grenze entstehen laffen. Der Berftand foll dies Beschäft vornehmen, soll als produktive Einbildungskraft das Einzelne und Biele im Unendlichen hervorbringen, foll das Individuum ursprünglich erzeugen und gelangt mit seinem Bemühen nicht ans Riel, weil er nach seinem Wesen nicht begrenzen und erzeugen kann. Daß bies bennoch angenommen wird, ift ber Anfang alles Bergebens wider die Wahrheit der Philosophie, ihr eigentlicher Weg der Unwahrheit. Die Philosophie muß mit Platon anfangen von Mag, Rahl, überhaupt vom Bestimmten - fiebe ben Bhilebus -; nur das Beftimmte tann beftimmend werden für ein Unbeftimmtes, die Sinnlichkeit bestimmt nicht, auch nicht ber Verstand, das Pringip bes Individuums liegt außer ihnen. In diesem Prinzip ift gegeben das Gebeimnis des Mannigfaltigen und Ginen in ungertrennlicher Berbindung, das Sein, die Realität, die Substam ... In der Individuation liegt das tiefe Geheimnis des unauflösligen Busammenhanges ber Ginheit und ber Mannigfaltigkeit, ber Geft At und der Sache. Alles Philosophieren ift ein Bestreben, hinter tie Bestalt ber Sache, b. i. jur Sache felbst ju tommen. Der Menis hat das Bermögen der Antithesis, Synthesis und Analysis, weil a ein Individuum ift von Gottes Gnaden... Wird diefe U.

<sup>1)</sup> Oben §. 108, 4 u. 5.

gemeinschaft aufgehoben und auf der logischen Folter isoliert, so ift alles Leben, aller Bestand, alles Sein verschwunden 1)."

Treffend charafterisiert er Platons Gegensatz gegen ben Rominalismus der alten Sophiften, der wie jener der modernen dem Monismus naheftebe. "Platon, als Dualift, fest fich ben Sophiften, als folgerechten Antidualiften, überall entgegen. Er zeigt, daß benen, welche behaupten, nur Gins fei, bei einer schärferen Untersuchung auch dieses Eine selbst verschwinde und daß ihnen zuletzt überall tein Seiendes, burchaus gar teine Wahrheit übrig bleibe." Da nun ber Sophist diefes eingestehe, fo fei er allein "bundiger Alleinheitslehrer". Er hat nabgesondert Alles von Allem und damit jede Berschiedenheit vertilgt"; es bleiben ihm übrig "Namen von Namen, gesprochene Schattenbilber, Eines und Reines, Alles und Richts ... Die platonische Lehre ift nicht entfernter bom Materialismus, als fie bom 3bealismus ift; fie behauptet die Wirklichkeit der Sinnenwelt, ihre Objektivität, behauptet die Wirklichkeit der hochsten Ursache, die Wahrheit der Ideeen des Guten und Schonen, scheidet das Übernatürliche von dem Natürlichen, das Entstandene von dem Unentstandenen, das Weltall von seinem Urheber; das heißt: sie ift enticieben bualiftifc und theiftifch2)."

Damit erst kommt der Zug des Platonismus zur Geltung, den dessen pantheistisch gestimmten Berehrer nicht zu würdigen vermögen. Bon hier hätte sich der Zugang zu den Platonikern der Renässance geöffnet und die Handhabe geboten, die platonische Tradition wieder aufzunehmen.

<sup>1)</sup> Über das Unternehmen des Kritizismus, die Bernunft zu Berstande zu bringen. F. H. Jacobis Werke 1816, III, S. 175 f.; das. S. 211 wird der Begriff des Mases auf Grund platonischer und biblischer Stellen gegen den Kritizismus geltend gemacht. — 2) Bon den göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung W. III, S. 458 f.

## §. 112.

## Die Ernenerung ariftotelischer Anschanungen.

1. Zu Aristoteles hat die Zeit der Berslachung und Auflösung kein inneres Berhältnis; man nütt seine unentbehrlichen Gaben ohne Berständnis ihres Wertes. Die Logit mußte man bestehen lassen, obwohl der vorgeschrittene Rominalismus der Zeit strenggenommen ihre Berechtigung hätte in Frage ziehen müssen, da er die realistische Unterscheidung des Denkinhaltes und des Denkattes nicht zugeben kann. Böllig schließen sich Logit und Bernunsttritt aus und Kant hätte zu allererst gegen die Logit seine Angrisse richten müssen); allein er zieht es vor, sie auf seine Seite zu bringen und der aristotelischen die transzendentale als Ergänzung beizusügen; Aristoteles räumt er aber ein, daß seit ihm die Logit keinen Schritt vorwärts und keinen rückwärts gethan habe <sup>2</sup>).

Die Poetit blieb ebenfalls in Shren. Der französische Akthetiker Ch. Batteux sußt noch auf guten aristotelischen Traditionen, wenn er lehrt, daß die Kunst die Nachahmung der schönen Natur set, schön aber daß, was mit seiner eigenen Natur sowie mit der unserigen übereinkomme 3). Die mit Lessing anhebende deutsche Kunsttritit unterschätzte Batteux, da ihre subjektiv gerichtete Anschauungsweise an seinen Naturbegriff nicht heranreichte. Dochwußte Lessing Aristoteles einigermaßen zu würdigen und regte durch die Erörterungen in der Hamburger Dramaturgie zum Studium

<sup>1)</sup> Oben §. 106, 6. — 2) Borrede zur 2. Ausg. d. Ar. d. r. B. W. III, S. 13. — 3) Charles Batteux, Les beaux-arts réduits à un même principe. Par. 1746; vergl. oben §. 90, 5.

bon beffen Boetif an; er erfannte auch, bag die Boetif nur aus ber Ethit verftanden werden konne, fo daß auch diefe ins Licht gerudt murbe. Den weiteren Schritt, beibe aus Ariftoteles' Brinzipienlehre zu beuten, that Leffing freilich nicht; wie fremd ihm diese blieb, zeigt seine Erklärung des nallgemeinen Charafters", den Ariftoteles für die Berfonen des Dramas fordert. Leffing meint, man könne barunter entweber einen folden versteben, nin welchem man, was man an mehreren Individuen bemerkt hat, zusammennimmt, was aber einen überladenen Charafter, mehr die personifizierte Ibee eines Charatters als eine haratterifierte Berson ergeben würde"; oder man könnte den allgemeinen Charafter als gewöhnlichen fassen, als einen Durchschnitt ober mittlere Broportion und dies lettere sei wohl die Meinung des Aristoteles 1). Als ob dieser das Allgemeine durch Summierung des Einzelnen entstanden dachte und nicht als Ausbruck ber ben Einzelnen vorausgehenden Form und Ratur, die der Dichter bor ihrer Differenzierung zu ergreifen und darzustellen bat! Leffing verhehlt fich das Unbefriedigende feiner Meinung auch nicht: "Meine Gebanken mogen immer fic weniger zu verbinden, ja wohl gar fich zu widersprechen scheinen; wenn es nur meine Bebanten find, bei welchen die Lefer Stoff finden, selbst zu benten". Das ift echt nominalistisch und auf-Marerisch: es tommt auf Gedankenbildung an, ohne daß gefragt würde, ob badurch ein Gedanklich-objektives erfaßt wird oder nicht.

Dank seiner Poetik und Rhetorik blieb Aristoteles auch bei den französischen Aufklärern in Achtung. Seiner Bielseitigkeit kann selbst ein Boltaire seine Bewunderung nicht versagen, der ihn mit den denkwürdigen Worten charakterisiert: "Welch ein Mann ist dieser Aristoteles, der die Regeln der Tragödie mit derselben Hand zeichnet, mit welcher er diesenigen der Dialektik, der Moral, der Politik sestgestellt und so viel als möglich den Schleier der Natur gelüstet hat. Kann man anderes, als ihn bewundern, wenn man sieht, daß er die Grundsäße der Rede und Dichtkunsk gekannt hat?

<sup>1)</sup> Hamb. Dramat. Stud 95.

Wo finden wir heute einen Naturforscher, bei dem wir lernen können, eine Rede, ein Trauerspiel zu verfassen? Aristoteles hat uns nach Platon gezeigt, daß die wahre Philosophie die geheime Führerin zum Berständnisse aller Künste ist").

2. Einen überraschenden Fortschritt in der Annaberung an die aristotelische Dentweise bezeichnet Goethe. Seine Charatteristit bes Stagiriten ift geistvoll, wenngleich weniger treffend als die Blatons. "Ariftoteles," fagt er, "ftebt zu ber Welt wie ein Dann. ein baumeisterlicher. Er ift nun einmal hier und foll bier wirten und schaffen. Er ertundigt sich nach dem Boben, aber nicht weiter, als bis er Grund findet. Bon da bis zu dem Mittelbuntte der Erbe ift ihm das Übrige gleichgültig. Er umzieht einen ungeheueren Brundfreis für seine Bebaube, ichafft Materialien von allen Seiten ber, ordnet sie, schichtet sie auf und steigt so in regelmäßiger Form ppramidenartig in die Bobe, wenn Platon einem Obelisten, ja einer spitzen Flamme gleich den himmel sucht 2)." Sier hat das Bleichnis vom Baumeifter ben Dichter von der rechten Fahrte abgeführt; Aristoteles erscheint ihm als Braktiker und Empiriker, während er boch ben Söhepunkt aller Bethätigung in die Theorie und ben Abschluß des Erkennens in das Erfassen der dem Erfahrungsstoffe vorausgebenden Form fest.

Doch bleibt Goethe das Berdienst, von dem so arg verlästerten Philosophen wieder würdig gesprochen zu haben, auch macht er durch andere Äußerungen, die Aristoteles zwar nicht ausdrücklich nennen, aber seinen Anschauungen von neuem die Bahn erössnen, das Bersehlte vollauf gut. Für die sich auswirkende Entelechie hatte Goethe ein nicht gewöhnliches Berständnis. "Was freut denn jeden? Blühen zu sehen, Das von innen schon gut gestaltet; Außen mags in Glätte, mag in Farben gehen; Es ist ihm schon vorans gewaltet<sup>3</sup>)." Der Dichter wußte nicht, daß das letzte Wort den aristotelischen Ausdruck noodiegogies der wiedergiebt und auf ro

<sup>1)</sup> Aus einer akademischen Rede von Barthélemp-Saint-Silaire mitgeteilt in Christian Muss Lefebuch für Prima 1895, S. 216 f. — 3) Werk, Ausg. letter hand LIII, S. 85; vergl. oben §. 111, 3. — 3) W. III, S. 125.

vi ve elveu hindeutet. In der "Metamorphose der Pflanzen" wird das Weben der Kräfte im Samen, das Walten des beginnenden Borbildes sinnreich beschrieben 1). Wenn Aristoteles der Waterie ein Sehnen nach der Form zuschreibt, so führt dies Goethe weiter aus: "Die beiden lieben sich gar fein, Mögen nicht ohn' einander sein; Wie eins im andern sich verliert, Manch buntes Kind sich ausgebiert; Im eignen Auge schau mit Lust, Was Platon von Anbeginn gewußt: Denn das ist der Natur Gehalt, daß außen gilt, was innen galt 2)."

Bortrefflich spricht Goethe vom immanenten Zwede, in beffen Begriff er auch ein Bindeglied der natürlichen und fittlichen Welt erkannt.

"Bwed fein felbft ift jegliches Tier; volltommen entspring es Aus bem Schof ber Ratur und zeugt vollfommene Rinder. Alle Blieber bilben fic aus nach em'gen Befeten Und die feltenfte Form bewahrt im Gebeimen das Urbild . . . Diefer icone Begriff von Dacht und Schranten, von Willfur Und Bejeg, von Freiheit und Dag, von beweglicher Ordnung, Borgug und Mangel erfreue dich boch; die beilige Rufe Bringt harmonifc ihn bir, mit fanftem 3wange belehrend. Reinen boberen Begriff erringt ber fittliche Denter, Reinen ber thatige Mann, ber bichtenbe Runftler; ber Berricher, Der verdient es zu fein, erfreut nur burch ihn fich ber Rrone. Freue bid, bodftes Befcopf ber Ratur, bu fühleft bich fabig Ihr ben bochften Bedanten, ju bem fie ichaffend fich auffdmang, Radaubenten. Sier ftebe nun ftill und wende bie Blide Rudwarts, prufe, vergleiche und nimm bom Munde ber Muje, Dag bu icaueft, nicht ichmarmft, die liebliche volle Bewigheit 3)."

Seine naturwissenschaftlichen Untersuchungen gehen nicht bloß auf die Erkenntnis der durchgehenden Theen, also ein platonisches Moment, aus, sondern auch auf das Verfolgen der Entstehung und Entwickelung des Wesens, worin ein genetisches Moment liegt, wie es die aristotelische Naturbetrachtung leitet. Er erkennt die Notwendigkeit, zwischen Svolution und Spigenesis.) die rechte Mitte

<sup>1)</sup> W. III, S. 92. — 3) IV, S. 380. — 5) Aus dem Gedichte: Athroismos B. LV, S. 249 f. — 4) Oben §. 90, 6.

zu finden: "Die Ginschachtelungstheorie wird einem Höhergebildeten gar bald widerlich, aber bei ber Lehre eines Auf = und Annehmens wird doch immer ein Auf- und An-nehmendes vorausgesetzt und wenn wir keine Praformation benten mogen, so kommen wir auf eine Bralineation, Brabermination, auf ein Braftabilieren und wie das alles heißen mag, was vorausgeben mußte, bis wir etwas gewahr werden konnten." Goethe erkennt, daß es mit ber Thätigkeit allein nicht gethan ift, sondern daß "wir derselben ein schidlich Element unterlegen muffen, worauf fie wirten konnte", und in einem, den Auffat: Bilbungstrieb, abschließenden Schema fest er Stoff und Form als die Momente des Lebens und verbindet fie durch die Mittelglieder: Bermogen, Rraft, Gewalt, Streben, Trieb. Auch der Höhepunkt des Formbegriffes entgeht ihm nicht, wenngleich er ihn nicht als actus purus zu fassen weiß; er nennt ihn "ein Ungeheures, das uns personifiziert als ein Gott entgegentritt, als Schöpfer und Erhalter, welchen anzubeten, zu verehren und zu preisen wir auf alle Weise aufgeforbert sind" 1).

Darum übersieht Goethe auch nicht die von außen kommende Kraft, welche das immanente Prinzip erst aktuiert; mit sinnvoller Ausführung des uralten Bildes vom Weben der Dinge sagt er: "So schauet mit bescheidenem Blick Der ew'gen Weberin Meisterstück, Wie ein Tritt tausend Fäden regt, Die Schifflein hinüber herüber schießen, Die Fäden sich begegnend sließen, Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt: Das hat sie nicht zusammengebettelt, Sie hats von Ewigkeit angezettelt, Damit der ew'ge Meistermann Getrost den Einschlag werfen kann?)."

Das Wort Entelecie wendet Goethe in der Besprechung der stiedenrothschen Psychologie an, an der er tadelt, daß sie die Gegenwirtung des Innern nach außen nicht in Anschlag bringt: "Der Entelechie, die nichts aufnimmt, ohne sich's durch eigene Zuthat anzueignen, läßt er nicht Gerechtigkeit widerfahren 3)." Darin ist

<sup>1)</sup> B. L., S. 62-64. — 2) B. III, S. 100: Antepirrhema (Umbilbung einer befannten Stelle in Fauft). — 3) B. XLIX, S. 94.

zugleich Goethes Urteil über Herbarts Psychologie ausgebrückt, denn was der Plagiator Stiedenroth giebt, ist die herbartische Lehre.

3. Das Berhältnis des Allgemeinen zum Besondern faßt Goethe richtig als das der Immanenz: "Was ist das Allgemeine? der einzelne Fall. Was ist das Besondere? Willionen Fälle") Er sieht schärfer als Baco von Berulam, der das Allgemeine durch Zusammenscharren der einzelnen Fälle gewinnen wollte, anstatt einen Fall auf das Allgemeine, d. i. das Wesen hin anzusehen. Das Allgemeine ist wirklich der einzelne, nach seinem Wesen erkannte Fall; und millionen nicht so erkannte bleiben im Besondern steden.

In gleichem Sinne fagt Goethe: "Das Allgemeine und Befondere fällt jusammen; das Besondere ift das Allgemeine unter verschiedenen Bedingungen erscheinend", und: "Das Besonderfte, bas fich ereignet, tritt immer als Bild und Gleichnis des Allgemeinen auf". Darum gelten Goethe auch Empirie und Theorie für untrennbar: "Es giebt eine garte Empirie, die fich mit bem Begenftand innigft ibentisch macht und badurch jur eigentlichen Theorie wird; das Höchste mare, zu begreifen, daß alles Faktische schon Theorie ift; die Bläue des Himmels offenbart uns das Grundgesetz ber Chromatit; man suche nichts hinter ben Phanomenen; fie find die Lehre 3)." - Dem Dichter schwebt ber richtige Gebante vor, daß das Allgemeine ebensowohl das Wesen des Dinges, also bas geftaltende Daseinselement in ihm ift, als unser geiftiger Befit, mithin im Ertennen eine Angleichung bes Geiftes an bas Beiftige ber Sache vorliegt. Die hinordnung beiber aufeinander brudt er mit ben Worten aus: "Ift nicht Rern ber Natur Menfchen im Bergen?" was tantisch klingt, aber realistisch gemeint ift.

Das Herausgreifen des Wesens aus der Erscheinung, wie es bei Aristoteles der thätige Berstand vollzieht, hat Goethe vortrefflich dargestellt: "Alles, was wir Ersinden, Entdeden im höheren Sinne nennen, ist die bedeutende Ausübung, Bethätigung eines

¹) 2B. XXII, S. 246. — ²) 2b. II, Ş. 84, 5. — ³) 2B. L, S. 150—152.

originalen Wahrheitsgefühles, bas, im fillen längst ausgebildet, unversebens mit Bligesschnelle zu einer fruchtbaren Ertenntnis führt. Es ift eine aus bem Innern am Augern fich entwidelnbe Offenbarung, die den Menfchen seine Gottahnlichkeit vorahnen läft. Es ift eine Spnthese von Welt und Beift, welche von ber ewigen Harmonie bes Dafeins die feligste Berficherung giebt" 1). Man braucht blok zu verallgemeinern, mas hier auf bas Erfinden beschränkt ift, um Aristoteles' thätigen Berstand zu erkennen 2). Ohne den vous nointixós zu nennen, beschäftigte fich Goethe öfter mit beffen Betrachtung. Der Leipziger Mebiziner Beinroth hatte in seinem "Lehrbuch ber Anthropologie" 1822 bei ber Erörterung bes Berhältnisses von Anschauen und Denken bemerkt, daß bei Soethe beides sich eigentümlich verschränke, indem "sein Dentvermögen gegenständlich thätig sei". Den Dichter interessierte bieser Bedanke und er äußerte: Beinroth wolle bamit fagen: "daß mein Denken sich von den Gegenständen nicht sondere, daß die Elemente ber Gegenstände, die Anschauung, in dasselbe eingehe und von ihm aufs Innigfte burchbrungen werbe, daß mein Anschauen ein Denken, mein Denken ein Anschauen ift, welchem Berfahren genamter Freund seinen Beifall nicht versagen will" 1). — Bas Schelling ben Dichtern und Runftlern überhaupt zuschrieb, wird hier an einem besonderen Falle erörtert; die Einsicht, daß es fich dabei um ein dem Meniden überhaubt gegebenes Bermogen handle, ift awar noch nicht gewonnen, aber immerhin ift bas Problem wieder aufgenommen; Goethe tonnte nicht ahnen, daß die Scholastiker in ber Lehre vom intellectus agens längst vielseitig untersucht hatten, was ihm als ein individuelles Talent zugesprochen wurde.

Auch der "anschauende Berstand" in Kants Kritit der Urteilskraft" 4) beschäftigte ihn und er nahm ihn mit Recht für das menschliche Erkennen in Anspruch. Er bemerkt darüber: "Zwar scheint der Bersasser hier auf den göttlichen Berstand zu deuten,

<sup>1)</sup> W. XXII, S. 247. — 2) Bb. I, §. 36, 5; II, §. 71, 4. — 3) W. L, S. 93. — 4) Oben §. 103, 6.

allein wenn wir ja im Sittlichen durch Glauben an Gott, Tugend und Unfterblichkeit uns in eine obere Region erheben und an bas erfte Wefen nähern sollen, so bürfte es wohl im Intellettuellen berfelbe Fall fein, daß wir uns durch das Anschauen einer immer Schaffenden Natur zur geistigen Teilnahme an ihren Broduktionen würdig machten. Hatte ich boch erft unbewußt und aus innerem Triebe auf jenes Urbildliche, Thpische raftlos gedrungen, war es mir sogar geglüdt, eine naturgemäße Darftellung aufzubauen, so konnte mich nunmehr nichts weiter verhindern, das Abenteuer der Bernunft', wie es der Alte vom Konigsberge nennt, mutig zu bestehen 1)." Was der Dichter: die geistige Teilnahme an den Produttionen der Natur, nennt, ift das Erfassen des Wesens des Dinges; er tritt, indem er von einem Teilnehmen spricht, aus der subjektivistischen Anschauung Rants beraus und bringt richtig das. woran uns geistige Teilnahme gewährt ist, die forma in re. mit dem Urbildlichen, der forma ante rom, in Berbindung. Dehr ahnend, als fpetulativ bentend, erobert ber Dichter bas wieber, mas die Philosophen verloren hatten und seine inhaltsvollen Aphorismen gewinnen erft ihre volle Bedeutung, wenn man erwägt, daß gerade die Verdunkelung des Begriffes vom intellectus agens das Zerfahren der Ertenntnistheorie und ichließlich deren Berluft verschuldet hatten 2). Der goethesche Realismus ift mehr als die Anerkennung bes binglichen Daseins, er bringt wie ber aristotelische auch auf beffen gebanklichen Rern bor.

Schiller ist der Naturbetrachtung zu wenig zugewandt, um aristotelische Psade zu betreten; aber er hat für Goethes Interessen Berständnis und würdigt auch das genetische Moment von dessen Betrachtungsweise. Wir danken ihm eine Charakteristik von Goethes Streben in dieser Richtung; er schreibt an diesen unter dem 23. August 1794: "Sie suchen das Notwendige in der Natur, aber Sie suchen es auf dem schwierigken Wege. Sie nehmen die ganze Natur zusammen, um über das Einzelne Licht zu bekommen.

<sup>1) 2</sup>B. L, S. 56. — 2) Oben §. 93, 5.

In der Allheit ihrer Erscheinungsarten suchen Sie den Erklärungsgrund für das Individuum. Bon der einfachen Organisation steigen Sie Schritt für Schritt zu der mehr verwickelten hinauf, um endlich die verwickeltste von allen, den Menschen, genetisch aus den Materialien des ganzen Raturgebäudes zu erbauen. Dadurch, daß Sie der Natur gleichsam nacherschaffen, suchen Sie in deren verborgene Technik einzudringen. Sine große, wahrhaft heldenmäßige Idee!" Auch Aristoteles faßt den Menschen als Abschluß der Stusenfolge der Lebewesen, welche in wachsenden Komplikationen zu höheren Zwecken fortschreitet.

Die Polemik gegen Kant führte hier und da, man kann sagen, unversehens, zu aristotelischen Bestimmungen. 3. G. Schlosser hält der Zerreißung des Seelenvermögen bei Kant die Sinheit von drei inneren Kräften entgegen: "Berstand, Empfindung und Energie machen im Menschen ein Ganzes, das Bernunft heißt.)." Das sind aber die drei Kräfte: vovs, alodnois, ögezis, die nach Aristoteles das Maßgebende, rà xvqia sür Handeln und Erkenntnis sind.). Sbenso greift er, wohl ohne es zu wissen, auf den thätigen Berstand zurück, wenn er sagt: "Der erste Erkenntnisgrund a priori liegt in der unmittelbaren inneren intellektuellen Ansschaung."

4. Die monistisch gerichteten Denter fanden leichter als die Rominalisten ein Berhältnis zu Aristoteles, bessen Lehre, wie ja der Averroismus zeigt, sogar einer monistischen Wendung fähig ist. Schelling stellt Aristoteles das Zeugnis aus: "Der Ansang seiner Philosophie ist die Erfahrung, das Ende das reine Denten, ihr Ganzes aber im Feuer der reinsten Analysis bereiteter, aus allen Elementen der Natur und des Menschengeistes abgezogener Geist", und er gesteht: "Ich din überzeugt, daß derjenige nicht dauerhaft schaffen wird, der sich nicht mit Aristoteles verständigt und dessen Erörterungen als Schleisstein seiner eigenen Begriffe benutzt.)."

<sup>1)</sup> Zweites Schreiben an einen jungen Mann 1798, S. 111; vergl. oben §. 113, 6 a. E. — 2) Ar. Eth. Nic. VI, 2; vergl. Bb. I, §. 36, 6 a. E. — 3) Bb. X, S. 380.

Er befürwortet darum das Studium desselben und verlangt "eine paraphrastische, zur vollkommenen Darlegung des Sinnes und Herausarbeitung des oft verborgenen Zusammenhanges unentbehrliche Übersetzung"1). Er lobt Aristoteles' Lehre vom thätigen Berstande und sieht in dem Abschlusse der Metaphysik durch die vonsews vónsus die Höhe der rationalen Philosophie erstiegen 2).

Bon aristotelischen Philosophemen war Schelling die Lebre bom thatigen Berftande am verständlichsten. Er verwarf die fantische Beschränkung des Berftandes auf die Ordnung der Bahrnehmungen, aber auch die Meinung Jacobis, daß ein Bernunftglaube das Organ für die Erfassung des Überfinnlichen sei, und wollte dem Worte Verstand seine volle Bedeutung wiedergegeben wiffen: "In allen Sprachen, allen Reben ber Menschen wird ber Berftand über die Bernunft gefett. Riemandem bor ber tantiden Sprachverwirrung mar eingefallen, baran ju zweifeln ... Bernunft ichreiben wir allen Menschen zu; wie vielen aber Berftand? Ein vernünftiger Mann zu beißen ift ein schlechtes Lob, ein verständiger ein größeres als Sie (Jacobi) meinen 3)." "Es benkt natürlich Jeber, wenn er von Berftand als thatiger Rraft rebet, nicht blinden, sondern erleuchteten Berstand, wie wer von dem Auge als Wertzeug des Sebens redet, von felber denft, daß es nicht im Finftern, sondern im Bellen febe. Erleuchteter Berftand ift Beift, und Beist ift das Berfonliche, das allein Thatige im Menschen, was allein auch geiftige Dinge versteht; ber fällt durch Ihre Untericheidung von Berftand und Bernunft gar in der Mitte durch 4)." Der lette Ausbrud ift treffend für die Mißtennung des thatigen Berftandes durch den Rominalismus, welcher nur einen abstrabierenden Berftand und eine disturfiv erkennende Bernunft gelten läßt, zwischen benen das intuitive Verstehen fehlt, ein Jrrtum, für den freilich nicht gerade Jacobi verantwortlich zu machen ift. Werner bemertt zu Schellings Worten, daß fie ohne Abficht ihres Urhebers

<sup>1)</sup> B. I, S. 384. — 2) Erdmann, Grundriß II3, S. 739 u. 740. — 8) Denfmal der Schrift Jacobis von den göttlichen Dingen 1812, S. 143. — 4) Daf. S. 144.

sich zu einer mannhaften Apologie der vielgeschmähten, weil un= gekannten scholaftischen Philosophie gestalten 1).

Es ist zu beklagen, daß Schelling erst spät zum Verständnisse bes antiken Realismus vordrang. "Hätte," sagt Trendelenburg, "ein so mächtiger Geist, wie er, die philosophischen Studien, die er in der Abfolge seiner Schriften vor dem Publikum machte, mit Platon und Aristoteles angesangen, statt in umgekehrter Ordnung... so wäre ein Stück deutscher Philosophie anders ausgesallen, größer, dauernder, fruchtbarer. So viel liegt daran, mit der Geschichte zu gehen und der geschichtlichen Entwicklung der großen Gedanken in der Menscheit zu solgen 3)."

Degel hat für Aristoteles Worte ber bochften Anerkennung. Er nennt ihn "eins ber reichsten und umfassendsten Genies, Die je erschienen find"; seine Leiftung daratterifiert er mit ben Worten: "Aristoteles ift in die ganze Masse und in alle Seiten bes realen Universums eingebrungen und bat ihren Reichtum und Zerstreuung bem Begriffe unterjocht und bie meisten philosophischen Wiffenschaften haben ihm ihre Unterscheidung, ihren Anfang zu verdanken 3)." "Er ift, wenn einer, für einen Lehrer bes Menichengeschlechtes anzusehen; sein Begriff ift in alle Spharen bes Bewußtseins eingedrungen, enthält in jeder Sphare die tiefften, richtigsten Gedanten. Aristoteles ift daher viele Jahrhunderte lang ununterbrochen der Träger ber Bilbung bes Dentens gewesen 4)." Auch jest burfe er nicht vernachlässigt werben, ba er sogar Platon an spekulativer Tiefe übertreffe 5). Seiner Encyklopabie ber Philosophie giebt Begel bie berühmte Stelle ber ariftotelischen Metaphpfit über ben Rus als Abidluk, wozu er bei seinem Bantheismus allerdings nicht berechtigt ift. Begel ermunterte jum Studium bes Ariftoteles, und seine Schüler waren mehrfach in diesem Sinne thatig. Der von Begel ausgegangene Chriftian hermann Beife, Professor in Leipzig, + 1866, ber Hegels Lehre burch ein theiftisches Element gu

 <sup>1)</sup> R. Werner, Fr. Suarez u. b. Schol. ber letten Jahrh. II,
 S. 145. — <sup>2</sup>) Logische Untersuchungen I<sup>3</sup>, S. IX. — <sup>3</sup>) W. XIV, S. 298.
 — <sup>4</sup>) Das. S. 416. — <sup>5</sup>) S. 229.

berichtigen suchte, übersetzte die aristotelische Physik mit Zufügung von Anmerkungen, welche Aristoteles' Stellung in der alten Philosophie, besonders sein Berhältnis zu den Pythagoreern weit richtiger bestimmen, als es dis dahin geschen war. Auch die Bedeutung des großen Denkers als Lehrer der christlichen Jahrhunderte kam einigermaßen zur Geltung. Karl Mager bemerkt, freilich übertreibend: "Das Mittelalter hat Aristoteles den Kirchenvätern beigezählt und noch jetzt sühlen wir uns von Ehrsucht durchzittert, wenn wir irgend ein Blatt des Organon aufschlagen, in welchem jede Zeile von wieviel Generationen andächtig gelesen worden ist 2)."

Hätig; er gab 1825 die erste Anregung zur Beranstaltung der Aristotelesausgabe der Berliner Atademie. Insosern sein Realismus besonnener ist als der Hegels und Schellings, kommt er dem alten Denker näher als selbst diese. Doch hat er das Borurteil, Aristoteles sei Empirist und bezeichne einen Rückschitt gegen Platon; er meint, daß ihn wohl "innerlich die Idee beherrsche, wie man an den Inkonsequenzen sieht, nur zurückgedrängt durch die Sewalt des Empirischen". Damit wird der Tadel, der Aristoteles wegen der Preisgebung der Ideeenlehre mit Recht trisst, übertrieben und die von ihm gegebene Fortbildung der idealen Welterklärung unterschätzt. Auch die aristotelische Ethit unterschätzt Schleiermacher, indem er sie für Eudämonismus hält, wovon der Grund darin liegt, daß ihm das Berständnis von deren Fortbildung durch die christliche Moral verschlossen blieb.

In Frankreich zog Jules Barthélemy-St. Hilaire die aristotelische Philosophie aus der Bergessenheit hervor. In einem Bortrage in der Atademie sagte er, daß Aristoteles, wie er schon einmal bei hereinbrechendem Chaos die Wissenschaft gerettet habe, es noch einmal thun könnte, falls sich eine ähnliche Katastrophe wieder-holte; weder aus Kant und Hegel, noch aus Leibniz und Descartes

<sup>1)</sup> Geschichte ber französischen Rationallitteratur II, 3, Borrede S. VIII.

2) Geschichte ber Philosophie, herausg. v. Hitter, S. 120.

laffe sich eine Encyllopädie zur Erhaltung der gelehrten Renntnis bilden, sondern nur aus Aristoteles. Der frangofische Gelehrte nimmt diesen gegen Bacon in Schut, welcher ihm vorgeworfen. daß er seine Nebenbuhler vernichtet habe, nach Art morgenländischer Despoten: "Die Metabhpfit allein konnte icon biefe falichen Antlagen zurückweisen, die mit Recht und Jug auf Bacon zurückfallen, ber nach Kräften bas Andenken des Aristoteles auszulöschen gesucht hat, um den Triumph des Neuen Organon über das alte durckzu-"Jenem erscheint vielmehr ein gewissenhaftes Studium ber Bergangenheit notwendig und er möchte es ber Gesamtwissenschaft als unerläßliche Methode auferlegt wiffen 1)." Barthélemp - St. Hilaire erkennt auch richtig, daß der moderne Subjektivismus am Ariftotelismus ein Rorrettiv batte finden tonnen: "Ware Rant" fagt er schlagend, "mit Aristoteles und Thomas bekannt gewesen, so hatte er von ihnen den Faben empfangen, an dem er aus bem Labyrinthe rein subjektiver Borftellungen sich hatte retten tönnen 2)."

August Comte, obwohl Begründer einer extrem materialistischen Philosophie, legt auf Anschluß an Aristoteles Wert; er will an "die drei spstematischen Bäter der wahren modernen Philosophie": Baco, Descartes und Leidniz anknüpfen, bemerkt aber dazu: "Gemäß dieser ehrenvollen Genealogie ordnet mich das Mittelalter, welches intellettuell im hl. Thomas, in Roger, Baco und in Dante verkörpert ist, direkt dem ewigen Fürsten aller wahren Denker, dem unvergleichlichen Aristoteles unter3)."

5. Weit über diese Ansänge erneuter Würdigung des Aristotelismus geht Adolf Trendelenburg hinaus, der die Philosophie geradezu auf Aristoteles als den sesten Punkt hinweist, auf dem sie sich über das moderne Experimentieren hinausschwingen könne: "Es ist ein deutsches Borurteil", lautet sein Manisest, "jeder Philosoph

<sup>1)</sup> Barthélemy, Einl. in die Metaph. des Ar., übers. v. Goergens 1880, S. 77 u. 78. — 3) Aus Hettinger: Thomas von Aquino und die chriftsliche Civilisation 1880, S. 12. — 3) Catéchisme positiviste, 2° éd, p. 8; vergl. Hermann Gruber, August Comte 1889, S. 88.

muffe auf eigene Hand beginnen, jeder sein ureignes Prinzip haben, jeder einen nach einer besonderen Formel geschliffenen Spiegel, um die Welt darin aufzunehmen. Dadurch leidet unsere Philosophie an salschen Originalität, die selbst nach Paradozen hasch; indem sie in Jedem nach individueller Sigenart strebt, büßt sie an Bestand und Großheit und Gemeinschaft ein... Es muß das Borurteil der Deutschen aufgegeben werden, als ob für die Philosophie der Zukumft noch ein neu formuliertes Prinzip musse gefunden werden. Das Prinzip ist gefunden; es liegt in der organischen Weltsaufchauung, welche sich in Platon und Aristoteles gründete, sich von ihnen her fortsetze und sich in tieserer Untersuchung der Grundbegriffe, sowie der einzelnen Seiten und in der Wechselwirtung mit den realen Wissenschaften ausbilden und nach und nach vollenden muß").

Wenn Schelling und Hegel den etzefsiven Realismus erneuert hatten und ihnen von Herbart ein scharftantiger Nominalismus entgegengeset worden war, so stellt Trendelendurg zwischen beide salschen Extreme den echten Realismus. Er zeigt, daß zwischen der hegelschen Dialettik mit ihren sich selbst bewegenden Begriffen und der formalen Logik Herbarts, welche statt der Denkinhalte nur Borstellungen kennt, die alte aristotelische genau die rechte Mitte bildet. Seine Elementa logices Aristotelicae, zuerst 1837, mit den "Erläuterungen", die kommentierende Ausgabe der Bücher De anima 1833, sowie seine "Logischen Untersuchungen", zuerst 1840, welche auch ontologische Begriffe erörtern, sind noch heute wertvolle Hülfsmittel zur Einsührung in das Studium des Aristoteles, da sie dessen Gedanken modernen Ausdruck geben.

Wie die gediegenen Aristoteliker des XVI. Jahrhunderts, wird Trendelenburg auch dem Platonismus gerecht: er verbindet die Entelechieen- und die Ideeenlehre. "Der Begriff wird zur Idee, wenn er zunächst in der Bestimmung des höheren Zweckes oder zulett im Lichte des Unbedingten erscheint... Der durchgebildete

<sup>1)</sup> Logische Untersuchungen I2, Borr. S. IX.

Billmann, Geichichte bes 3bealismus. III.

3wed sett die ewige Macht des Geistes voraus, und das Zentrum, duf welches die Radien hinweisen, ist die That im Ursprunge der Dinge ... Die Wissenschaft vollendet sich allein in der Boraussetzung eines Beiftes, beffen Gebante Ursprung alles Seins ift ... Was im Endlichen erstrebt wird, ift hier erfüllt: das Prinzip der Erkenntnis und das Pringip des Seins ift ein Pringip. Und weil diefe 3bee Bottes ber Welt gum Grunde liegt, wird diefelbe Ginheit in ben Dingen gesucht und wie im Bilde wiebergefunden. Der Att bes göttlichen Wiffens ift allen Dingen die Substanz bes Seins 1)." Dem Borte: 3dealismus wird feine volle echte Bebeutung wiedergegeben: er ift niene Auffassung ber Dinge, welche den Urfprung bes Wirklichen in vorbildenden Gedanten Sottes sucht" 2). "Bei Kant ist der Name des Idealismus nicht die Bejahung der 3dee, sondern die Berneinung des Realen in der Borstellung 3)." Es gilt, einen Realismus wiederzugewinnen, der in der Ibee gipfelt; er tann nicht zum Materialismus ausschlagen, "benn seine Bestimmungen geben burch ben inneren 3med vom Gebanten im Grunde der Dinge aus"; er ift zugleich ein Ibealismus, ber nicht Subjektivismus werden kann, "benn er begrundet fich burch eine dem Denken und Sein gemeinsame Thätigkeit, welche in der Erscheinung ben zwingenden Anweisungen des Gegebenen folgt" 4).

Der tantischen Zerreißung von Erfahrung und Bernunfterkenntnis, Analyse und Synthese wird beren Bereinigung in dem Erkennen entgegengestellt, welches auf den Sinn der Dinge gerichtet ist: "Wir lesen die Welt wie ein Gedicht; wenn wir aus den einzelnen Erscheinungen zum Grunde, aus den Teilen zum Ganzen streben, so gehen wir den Weg der Erfahrung; und wenn die Teile aus dem vorläusig erfaßten Ganzen neues Licht empfangen, so sührt uns die Idee. Ersahrung und Idee sordern sich hiernach einander, und die Größe der Erkenntnis liegt darin, daß sich beide durchdringen. Wenn die Idee eines Gedichtes vor

ı

<sup>1)</sup> Logische Untersuchungen II2, S. 466—469. — 2) Das. S. 471. — 8) S. 474. — 4) S. 448.

uns steht, in sich klar und bedeutsam, und jedes Wort gestaltend und belebend, so steht ein Bild des schöpferischen Künstlergeistes vor uns. Zwar erscheint er uns nicht ganz, wie er in sich ist, aber soweit als sich seine Seele und sein Genius in dieses Wert ergoß und darin sein Abbild suchte. Wie auf diese Weise der Dichterzgeist aus dem Gedichte, spricht Gott aus der Welt<sup>1</sup>)."

Die auf Platon und Ariftoteles neuzubegründende Weltanschauung nennt Trendelenburg bie organische, eine Bezeichnung, die im Grunde weniger besagt, als er darbietet, da sie nur den Begensatz zur mechanischen Anficht ausbrudt, welcher sie bas bobere Brinzip als immanentes entgegenhält, nicht aber beffen Tranfzendenz binftellt, womit auch die monistischen Syfteme abgewiesen wurden, bie fich sonft, wie etwa das ftoische, das schellingsche, ebenfalls organisch nennen könnten. Die mechanische ober physische Ansicht daratterifiert Trenbelenburg in seiner eigenartigen poetisch-traftvollen Sprache dabin, daß fie "bie Welt, unter dem Gesichtspuntte ber treibenden Ursachen und Wirkungen, ansieht wie ein Meer, das der Wind bewegt ... Was Großes entsteht, ift nach ihr nicht eigentlich hervorgebracht, fondern nur im gludlichen Bufammenwirten gurechtgestoßen... Die Dinge haben teine Bahrheit; benn ihnen liegt tein Gedanke jum Grunde; die Wahrheit ift nur im menschlichen Denken ... Die organische Ansicht bagegen fieht bie Welt unter bem Gesichtspuntte bes 3medes und ber bom 3med burchdrungenen Rrafte wie einen organischen Leib. Nur ber Bedanke vermag fich ein Organon zu bilden und es zu leiten; daber ift die organische. Ansicht die geiftige, die Ansicht des sich verwirklichenden Beiftes ... Der Gebante ift nicht nachgeboren, wie bei ber phyfifchen Anficht, fondern ber Schöpfer felbft, allmächtig an Anfang. Die Bahrheit jedes Dinges ift ein Strahl Diejes Gedantens; wie den Dingen ein Begriff jum Grunde liegt, fo follen fie Diesem Begriff genügen. Die Wahrheit zeichnet sich auf diese Beise in ben Gestalten ber Schöpfung, und wir betrachten fie in ihr

43\*

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 456, vgl. Gejch. d. 3b., Bd. II, §. 77, 4 a. E.

and ächtig und fromm... Die menschliche Bernunft ift nun nicht mehr in der Welt wie ein Fremdling, sondern wie der erstgeborne Sohn im Hause des Baters... Alles Erkennen ist nun die vertrauen svolle That, die dem Gedanken nachschafft, alles Wahrnehmen ein Lauschen auf seine Offenbarung, alles Denken ein Rach denken").

6. Den Gedanken, daß nur die organische Anschauung die Basis ber Cthit fein tann, führt Trendelenburg in feinem "Naturrecht auf dem Grunde der Ethit", erfte Aufl. 1860, aweite 1868, burch, bem er ben Ausspruch Beratlits jum Motto giebt: "Denn es nähren fich alle menschlichen Gefete von dem einen göttlichen." Das Sittliche, wird hier ausgeführt, ift nur verftandlich, wenn ber Gebanke im Grunde ber Dinge anerkannt wird. "Wo fich die teleologische Betrachtung jum Ursprung im Absoluten erhebt, wird bas im Teil aus bem inneren Zwed ftammenbe Soll (3. B. ber Mensch soll benken, das Auge soll sehen) zum Willen. Was das Will im Unbedingten ift, das ift das Soll im Bedingten und erft der Mensch verwandelt das Soll wiederum in ein Will, wenn er will, mas er soll, wenn er will, mas Gott will 2)." Dier ift der fantische Jrrtum der Ableitung des Sollens aus dem Wollen überwunden; ber Autonomismus macht bem Berftandniffe der Bemeinichaft als eines sittlichen Organismus Plat 3).

Im Prinzip erkennt Trendelenburg nicht bloß die platonischaristotelische Philosophie, sondern auch die Bermittelungen, in denen sich die organische Weltanschauung "von ihnen her fortsetze", als die notwendige Basis für die gesunde Spekulation an und er betont, wieviel daran liege, "mit der Geschichte zu gehen und der geschichtlichen Entwickelung der großen Gedanken in der Menscheit zu folgen". Danach müßte bei ihm auch der christliche Aris stotelismus als historische Thatsache zur Geltung kommen; allein hier bleibt er hinter seinen eigenen Forderungen zurück. Er giebt

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 461—463. — 2) Raturrecht, 2. Aufi., S. 25. — 3) Das. S. 62 f.

wohl seiner organischen Weltanschauung eine driftliche Wendung. aber ignoriert den großen Prozes der In-eins-bildung von Chriftentum und Ariftotelismus, wie er icon im driftlichen Altertum beginnt und fich in ber Scholaftit fortfett 1). Hier liegt bei ibm protestantifde Befangenheit vor, die ihn an dem wirklichen Anschlusse an die philosophia perennis hindert. Er rügt es, daß die Philosophie so lange "in jedem Ropfe neu ansette und wieder abfeste" 2), allein im Grunde fest sie auch bei ihm wieder neu an, allerdings aristotelisch-gerichtet, auch er treibt Philosophie aus freier Hand, wenngleich beffer als feine Gegner. Auch sein Spftem "schwebt in der Atmosphäre der nachkantischen Philosophie und tritt aus beren Zaubertreise nicht heraus" 3). Er gleicht barin ben neologischen Axiftotelitern ber Renaffance, welche über die Scholaftit hinweg zu den Denkern des Altertums Zutritt suchten. geschichtliche Sinn, dem Trendelenburg wiederholt in treffender und fconer Beife Ausbrud gab 4), ift bei ihm boch nicht vollentwidelt und hat den Bruch nicht überwunden, welchen die Glaubensneuerung in alle Gebiete bes geschichtlichen Lebens gebracht. Er erkennt im "Naturrecht" an, daß die Rirche gegenüber dem germanischen Rechte "umfaffendere oder hellere Gedanken vertrat, welche das Recht reinigten, schärften, fortbilbeten" 5); so hatte er auch die Reinigung, Schärfung und Fortbildung ber antiten Philosophie durch die Theologie der Kirche einräumen und an die dadurch vervollkommnete Lehre anknupfen muffen.

Diese Halbheit bes modernen Aristoteliters zeigt sich in der ungenügenden Bestimmung des Berhältnisses von Philosophie und Theologie, und in der Berkümmerung der rationalen Theologie, in welcher der Stepsis unter dem Schilde des mystischen Noscionalo scitur ein Zutritt gestattet wird, der wider den Geist der großen Alten ist. Aber selbst die aristotelischen Begriffe bringt Trendelen-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 57 u. 70 f. — 2) Log. Unters. I2, S. VIII. — 3) A. Stöckl, Geschichte ber neueren Philosophie 1883, II, S. 297, auf deffen Darstellung auch bezüglich des Folgenden verwiesen sei. — 4) Unten §. 113, 6, S. 702. — 5) Raturrecht S. 115.

burg bei seinem Mangel an scholastischer Schulung nicht gleichmäßig zur Geltung. Zwed und Bewegung werden eingehend behandelt, aber Form und Materie nicht genügend bestimmt. Es wirkt ein Rest der bekämpsten hegelschen Dialektik nach, wenn in der Bewegung die Lösung des Erkenntnisproblems gesucht wird und nicht in der Form. Darum kommt auch die Lehre vom thätigen Berstande nicht zur rechten Würdigung. In der Ethik wird der Güterbegriff nicht verwendet; die Beherrschung der Triebe durch die Bernunft wird wider die Natur der Sache zum Schwerpunkte des Sittlichen gemacht; das Böse dahin abgeschwächt, daß es als Selbstssucht des Teils gesaßt wird; der Staat wird zur Berwirklichung des universellen Renschen gesteigert.

Bei der Beurteilung Trendelenburgs muß aber nicht das betont werden, was er uns schuldig geblieben ist, sondern das Tressliche, das er geboten hat. Es gilt in gewissem Sinne von ihm das Wort des Aristoteles über Anaxagoras: er sei unter so viel Trunkenen der einzige Rüchterne gewesen; auch er hat zuerst wieder von vovs ängaros gesprochen und dem unechten Idealismus den echten entgegengestellt.

## XVII.

# Das historische Prinzip als Wegweiser zum echten Idealismus.

Προφήτις της άληθείας ίστορια, της όλης φιλοσοφίας ολονεὶ μητρόπολις οδσα. Diod. Sic.

§. 113.

# Das hiftorische Prinzip.

1. Die salschen Ibeale ber Aufklärung und des Raturalismus hatten in den sich überstürzenden Reubildungen der französischen Revolution eine vorübergehende Verwirklichung erhalten, bei der ihr wahrer Charakter ans Licht getreten war. Erzeugnisse eines maßlosen Egoismus, welcher Freiheit und Menschenverbrüderung im Munde führte, aber alles Entgegenstehende thrannisch niederwarf, hatten sie zulest die Militärdespotie ins Leben gerusen, welche die Kriegsfackel durch Europa trug und das geschichtliche und nationale Selbst der unterworfenen Nationen bedrohte. Diese hatten ernsten Grund, sich auf ihre Vergangenheit zu besinnen und an die gefährdeten Süter anzuklammern, zumal die Deutschen, welche den Phrasen von Freiheit und Völkerzlück ein nur zu offenes Ohr geliehen hatten. Sie mußten die Schmach der Fremdherrschaft durchkoften, um inne zu werden, daß sie sich vorher der geistigen Fremdeherrschaft freiwillig unterworfen hatten, indem sie einen Volkaire

und Rouffeau gepriefen, beren Erbe ihnen nun den guß auf den Naden sette: Hoc fonte derivata clades in patriam populumque fluxit. Der Wahn, daß es vor allem ber Befreiung von allem Überlieferten, der Entlastung von der Bergangenheit, der Rudtehr zur Natur bedürfe, machte der entgegengesetten Empfindung plat, daß man, um bem Drude ber Gegenwart zu entgeben, in die Bergangenheit flüchten, um den Rnechtesfinn zu überwinden, fich geistig an die mannhaften Borfahren anschließen, aus ber von ber einstigen Größe bes Baterlandes berichtenden Geschichte Rraft Den Freiheitstämpfen ift die geschichtliche icopfen muffe. Befinnung porausgegangen und biefe mar felber ein geiftiger Befreiungstampf, eine Überwindung der in der Revolution ausgereiften Brrtumer, von benen bie Berachtung ber Geschichte nicht ber geringste mar. Alle geschichtliche Besinnung hat etwas befreiendes, weil sie über die Begenwart und ihren Drang hinaushebt; Perioden, Die des geschichtlichen Geiftes ermangeln, tragen, wenn fie noch foviel von Freiheit bes Bewiffens ober bes Beiftes reben, ben Stembel ber Unfreiheit, weil sie, in bem Jest aufgebend, teinen Widerhalt gegen die Strömungen des Augenblicks haben.

Das Suchen eines folchen Widerhalts charafterifiert die erften Jahrzehnte des XIX. Jahrhunderts, und es liegt jenem zunächst ein . fittliches Bedürfnis zu Grunde. Dies verschräntt fich aber mit einem intelleftuellen: es fpricht fich in der hinmendung jur Beschichte auch bas Streben aus nach einem Begengewicht gegen die abstratte Behandlung der menschlichen Dinge, welche mit dem Platgreifen des Nationalismus im XVII. Jahrhundert begonnen und mit der Tranfgendentalphilosophie, die alles Gegebene in Begriffe auflöste, eine schwindelnde Sobe erreicht batte. Ein formlicher Sunger nach Thatfachen löfte bie Benügsamteit ab, mit der man fich die durre Roft willturlicher Begriffstonftruftionen hatte gefallen laffen, ein Bedürfnis, sich ber Wirklickeit, die so lange burch gewaltsame, sachwidrige Abstrattionen gemeistert worden war, rudhaltslos hinzugeben, um von ihr zu lernen und die Faden ihres Gewebes in alle ihre Berflechtungen zu verfolgen.

Dag bas tranfgenbierenbe Denten in bie Bucht ber hiftorie ju nehmen fei, murbe als Prinzip auf bem Bebiete ausgesprochen, auf welchem ber rationalistische Unfug die spezialwissenschaftlichen Traditionen am tedften verletzt batte, auf bem Bebiete ber Rechtswiffenicaft. Rant hatte mitleibsvoll von den "Geschäftsmännern der juriftischen Futultat" gesprochen. bon bem "ichriftgelehrten Juriften, ber bie Gefete ber Sicherung bes Mein und Dein, wenn er, wie er foll, als Beamter ber Regierung verfährt, nicht in seiner Bernunft, sondern im öffentlich gegebenen und bochften Orts fanktionierten Gesethuche sucht" 1). Dag in ben Befeten eine immanente Bernunft liegt und daß die Rechtsbildung als Sanges in ihrem Werben und Befteben felbft burch Gefete beftimmt ift, die in ber natur ber menschlichen Gesellung liegen, bafür war in seinem Gesichtstreise tein Raum. Es war zu erwarten, baß fich die Juriften des alten Abels ihrer Wiffenschaft erinnern und ben hiftorischen Charatter von beren Gegenstand gegenüber bem Willfürtreiben des Rationalismus geltend machen murben. Rarl bon Savigny, ber Begrunder ber biftorifden Rechtsichule, erblidt mit Recht in der Abwendung von der Geschichte den Grundfehler jener Denkrichtung: bem vorigen Jahrhundert war abhanden getommen "Sinn und Gefühl für die naturgemäße Entwidelung ber Bolfer und Berfaffungen, also alles, mas bie Geschichte beilfam und fruchtbar machen tann" 2). Er rügt, daß man sich in willturlichen Aufftellungen gefiel und "fich berufen glaubte gur wirtlichen Herstellung ber absoluten Bolltommenbeit"; aber er tann auch auf bas icon in Wirtung getretene Korrettip biefer Berirrungen hinweisen: "Geschichtlicher Sinn ift überall erwacht und neben biefem hat jener bobenlose Hochmut teinen Raum". An Stelle ber bialettifchen Behandlung bes Rechts foll bie Erforichung beffen, mas Recht ens ift, treten; unfer Befittum an Recht und Befet foll nach feinen geschichtlichen Elementen erkannt werben.

<sup>. 1)</sup> Der Strett ber Fafultaten, W. VII., S. 341. — 2) Bom Berufe unferer Zeit für Gefeggebung, 1814, S. 4.

Gegenwart soll erstarken durch die Fühlung mit der Bergangenheit: "Wäre es möglich, der eigenen Kraft unserer Zeit auch noch die Kräfte der edelsten unter den vergangenen Zeiten hinzuzusügen, so würde sich die unsere erhöhen"; es gilt, Mittel zu sinden, "um die untergegangenen Zeitalter der Wissenschaft dergestalt wieder zu beleben, daß sie, gleich geistvollen Lehrern, erweckend und kräftigend auf uns einwirken" 1).

Mit ben von Savigny angeregten hiftorifden Rechtsftubien verschränkten fich die auf die Sprache, ben Glauben und bie Dichtung ber beutiden Borgeit gerichteten; Jacob Grimm, Jurift und Sprachforscher zugleich, mar Savignys Schüler; er befaßt unter bem Ramen: Bermaniften bie Gefdichts-, Rechtsund Sprachforscher, "denen so vieles, zumal der Begriff der Deutschheit, wesentlich gemeinsam ift"?). Bon ber anderen Seite ift wieder die historische Staatslehre und die in gleichem Sinne neugestaltete Birtichaftslehre mit ber hiftorischen Rechtstunde vermachien, welche mit fast noch größerem Rachdrucke bie geschichtliche Behandlung ber bisberigen rationalistischen entgegenftellte. Mit all diefen hiftorifden Studien geben aber wieder bie von bem Pringipe ber Bergleichung geleiteten Arbeiten Sand in hand: die vergleichende Spracmiffenschaft, die Sitten-, Mothen = und Religionsforidung, welche von verschiedenen Seiten ber eine hiftorifde Philosophieforidung in Bang fegen. Dehr ober weniger ausgesprochen bezeichnen alle diese Beftrebungen eine Reaktion gegen bie rationaliftischen und nominaliftischen Anschauungen bes XVIII. Jahrhunderts, und segen eine realiftifde Betrachtung ber menschlichen Dinge in Bang, welche bie ibealen Bringipien wirtungsvoller rehabilitierte, als die spekulativen Bersuche es vermochten, und diefen erft Rudhalt geben.

<sup>1)</sup> Geschichte bes römischen Rechts im Mittelalter, 1814 — 1831, IV, S. XII. — 2) Rebe auf ber Germanistenversammlung zu Frankfurt a. R. 1847, Auswahl aus ben kleineren Schriften von J. Grimm, 1871, S. 346.

2. Das historische Prinzip ift ein realistisches, das Wort junachft in modernem Sinne verftanden. Es weift auf die Fulle ber Erscheinungen und beren reale Berknüpfung bin und lehnt ebensowohl eine bottrinäre Subsumtion berselben unter herangebrachte Begriffe, als eine Auflolung des Einzelnen in ein farb- und leblofes Allgemeines ab. Es geht burch die bahnbrechenden Schriften ber historischen Schule eine Freude am Wirtlichen, Thatfachlichen, beffen man gar nicht genug betommen tann. "Es ift," fagt Jacob Brimm, "eben mahres Zeichen ber Wiffenschaft, bag fie ihr Net auswerfe nach allseitigen Ergebniffen und jede mahrnehmbare Eigenheit ber Dinge hafche, binftelle und ber gabeften Brufung unterwerfe, gleichviel mas julett baraus bervorgebe 1)." Wilhelm Rojder, der Sauptvertreter der historischen Wirtschaftslehre, thut den Ausspruch: "Wer die Gegenwart feiner Wiffenschaft recht verfleben und ihre Zutunft beherrichen will, ber muß auch ihre Bergangenheit tennen; barum gemährt es bem Foricher fast jo große Freude, wenn er die unscheinbaren Quellen einer Wahrheit bober gurudverfolgen fann, als wenn es ihm gelingt, ben vollen Strom berfelben weiter und schiffbarer ju machen." Es regt fich bier ber Beift ber befferen Bolymathie bes XVII. Jahrhunderts von neuem, den das Jahrhundert der Aufflärung jurudgebrangt hatte.

Das historische Prinzip ist aber, wenn anders es nicht vorzeitig seine Schneide verliert, zugleich realistisch in dem Sinne der Anertennung einer übersinnlichen Realität, sett sich also in Gegensatz zum Nominalismus. Im Grunde geht ja alle Berständnis suchende Geschichtssorschung über das unmittelbar Gegebene hinaus, indem sie auf den Kern, das Wesen eines geschichtlichen Bestandes, auf den Nerd, den inneren Zusammenhang eines Vorganges vorzudringen unternimmt; der rechte Historiker reproduziert nicht alles, was er in den Quellen sindet, sondern nur das Wesentliche, also das Wesen der Sache bildende, oder das Wichtige, also Gewicht, Geltung habende, und das Ergreisen desselben giebt

<sup>1)</sup> Über den Uriprung der Sprache; Ausw. a. d. fl. Schr., S. 227.

ibm erft bas Berftandnis bes Gegenstandes. Erhebt sich bie Beidichtsidreibung gur genetischen Darftellung, fo tritt fie noch mehr in das Überfinnliche ein, benn die Anfänge ober Reime, beren Entwidelung fie verfolgt, find nicht finnlich greifbare Thatfachen, sondern beren inneren verborgenen Brunde. Die hiftorische Schule betont burchgangig und nachdrudlich ben organischen Charatter ber Gestaltungen ber fittlichen Welt, im Gegensage zum Rationalismus und der Aufflärung, die überall nur Mache, Absicht, Berechnung gesehen hatte. Wie bas Recht aus ber Sitte, Die Sprache aus bem Denten und Fühlen bervormachft und wie alle diefe Bethätigungen untereinander bermachien und in einer übergreifenden Grundanlage, bem Boltsgeifte ober Bemeinbewußtsein bewurzelt find, bilbet nun ben Begenftand ber Untersuchung. Schätbare Unregungen geben der Ausbildung dieser organischen Anschauung die Ansichten Berberg, aber auch Schellings, ber mit ber historischen Schule im Bechielaustaufch ftebt.

Bo das Organische anerkannt wird, kommt auch ber 3medbegriff zu Ehren, benn es handelt fich beim organischen Berben um das Auswirten immanenter Zwede. Ebenfo wird ber Potengbegriff legitimiert, denn ohne ursprüngliche Angelegtheit, Sinordnung und fortschreitende Aktuierung sind die Entwickelungen geistig = sittlicher Bestände, welche man suchte, nicht zu erfassen. Der Boltsgeift, in bem man die Quelle ber menschlichen Bethätigungen fuchte, tonnte nicht anders benn als geiftige Subftang gebacht werben, als eine konstituierende Form, aus der die Accidentien erfließen, wenngleich eine folde Ausdrucksweise fernlag. ලා arbeiten biefe Forfcher mit Begriffen der antit-driftlichen Ontologie, ohne es zu wissen, und darum unmethodisch, wie das bei dem bamaligen Berfalle ber philosophischen Bildung nicht anders zu erwarten ift. Es fehlt aber Diefer Denkrichtung auch nicht ein blatonischer Bug. Sprache, Recht und Glaube werden als lebensvolle 3beeen gefaßt; die Auffaffung ift die, daß "die verichiedenen Zeitalter, ja in diesen wieder die verschiedenen Bolfer, jedes eine eigentumliche Burdigung feiner Lebensverhaltniffe, ein

eigentumliches Urbild und Biel feiner Lebensthätigfeit hat"1). Man fagte fich aber auch, daß dieses Urbild die Lebensthätigkeit icon in ihren Anfängen bestimmte und gewann ein Organ für die großen, ichlichten Formen ber vorgeschichtlichen Beit, beren intuitive Weisheit als grundlegend für die folgende Entwidelung ericien. Auch der Gedante fehlt teineswegs, daß es "ein Cthos über bem Bolfe und Bolfsbewußtfein" gebe 2). Das Bolfstum 2), bas Deutschtum, die Deutschheit wurden ja nicht bloß als innere Triebfräfte gefaßt, sondern als Borbilber, also im Grunde als universalia ante rem. Damit ift aber auch eine ideale Büterwelt anerkannt und muß bemgemäß die Sittlichkeit als bedingt durch die Teilnahme an denselben gefaßt werden. Die tieferblidenden Bertreter ber biftorifden Richtung zeigen Berftandnis für ein übergeschichtliches Moment ber Bolts- und Boltergeschichte, ohne boch dem erceffiven Realismus zu verfallen, ben wir bei Schelling und noch mehr bei Begel fanden.

Es bestätigt sich hier wieder der Zusammenhang der idealen und der historischen Denkweise; wie jede ideale Weltauffassung einen historischen Zug hat, weil sie der Weisheit konform und stammverwandt ist, welche ihrer Natur nach die Tradition sucht 1), so hat eine tiefer dringende historische Weltauffassung vermöge ihre Pietät und Sinnigkeit etwas Weisheitsmäßiges und ist darum dem Idealen zugewandt.

3. Wird der in der Natur des Menschen gegebene außergeschichtliche Einschlag der sittlichen Welt gewürdigt, so kann
auch das Berständnis für den außerzeitlichen und übernatürlichen Rüchalt derselben nicht ausbleiben; das Weisheitsmäßige der historischen Ansicht schließt auch das religiöse Moment in sich; das Ankämpfen gegen den Rationalismus, das auch dessen unwürdigen Religionsanschauungen gilt, drängt auf eine tiefere Aussaliung dieser

<sup>1)</sup> Fr. Jul. Stahl, Geschichte der Rechtsphilosophie (Bd. I der Philosophie des Rechts), 3. Auflage 1854, S. 570. — 2) Das. S. 588. — 3) "Deutsches Bollstum" nannte Jahn seine 1810 veröffentlichte Schrift, welche das Wort gangbar machte. — 4) Bd. I, §. 86, 5.

grundlegenden Fragen. Der Ernft ber Zeit gab biefer Wendung Nachdrud: "Die unbedingte Herrschaft der Auftlärung", sagt Wolfgang Menzel, "mabrte nur bis zu dem großen Rriege im Jahre 1813. Damals im Unglud lernten die Gebildeten in Deutschland zum erftenmale wieder beten; auch die tatholifierende Romantit bing genau mit ber patriotischen Reaktion gegen Frankreich zusammen. Während ber Restauration murde bagegen sowohl in Ofterreich unter Metternich, als in Breugen unter dem verhegelten Ministerium Altenstein die firchenfeindliche Frivolität gebegt und gebflegt. Run ließ fich aber die einmal erwachte Sebnsucht edler Herzen nach ber verlorenen Rirche nicht mehr unterdrücken und unter Protestanten wie Ratholiten murbe ber Drang gur Rirche immer machtiger 1)." Ebendahin, wohin biefe innerften Bedurfniffe wiesen, mandte auch ber erwachte historische Sinn die Aufmerksamkeit; Die geschichtliche Erforschung bes Bolkstums führte ja vorzugsweise auf die driftlichen Jahrhundete und man begann die tunftlichen Berhaue ju burchbrechen, welche fo lange ben Ausblid auf jene großen Reiten verdedt hatten; indem man den Käben nachging, welche die Gegenwart an die Vergangenheit tnüpften, erkannte man das Christentum als den weitaus stärksten unter ihnen und als den, der mit allen auf das engfte bermoben ift.

Zwar nicht aus jener Zeit, aber so recht aus dem Empfinden berselben heraus spricht A. F. C. Bilmar, wenn er den Bund, den Christentum und Bolkstum im Mittelalter eingegangen waren, darstellt wie folgt: "Es war der Geist des Christentums in den Bölkern des Occidents und vor allem in dem deutschen Bolke zum eigentlichen Bolksgeiste geworden, der zwar in höchster Potenz die höheren Stände, den Adel und die Geistlichkeit, inspirierte, der aber auch die Massen — nicht als Lehre, sondern als Thatsache, nicht als Wissenstellement völlig durchdrungen hatte. Es war das Christentum, zumal bei den Deutschen, nicht etwa ein bloßes Wissen und Begreisen, sondern ein volles Haben und

<sup>1)</sup> Deutsche Dichtung 1859, III, S. 532.

Senießen, es war eine Freude an der christlichen Kirche und an deren innerer und äußerer Herrlickeit und eine Befriedigung durch die Gaben derselben so allgemein, wie sie seitdem nicht mehr gewesen ist, und so start, daß selbst die Kämpse der Kaiser und Päpste länger als zwei Jahrhunderte diesem höchsten geistigen Wohlgefühl nichts anhaben konnten... Schon der Charatter der alten, noch heidnischen Deutschen war start, sest und treu, in sich selbst zusammengefaßt, mit sich selbst einig und seiner selbst gewiß; was der Deutsche war, war er ganz, mit Leib und Seele. Diesem Charatter kam das Christentum, welches eben den Menschen ganz haben will, mit Leib, Seele und Geist, — und dieser Charatter kam dem Christentum entgegen; er fand in demselben die Ruhe, das Bollgefühl des Lebens und die zweisellose Sicherheit, die ihm Bedürfnis war und durch welche er die Fähigkeit erhielt, sich in seinen tiessten Lebens regungen, in seinem wahrsten Sein zu offenbaren 1)."

Es wird damit das christlich-germanische Ideal gezeichnet, welches die Gemüter mächtig ergriff und den Gegensatz der Ronfessionen zurücktreten ließ. Sie haben beide ihren Anteil daran: Protestanten waren es, in denen sich diese Empfindungen am lebhaftesten regten und die ihnen den mannigsachsten Ausdruck gaben, und es war katholisches Wesen, dem sie galten und zu dessen, und es war katholisches Wesen, dem sie galten und zu dessen Würdigung sie vorzudringen suchten. Ein Heimweh nach der alten Virche regte sich in vielen Herzen, aber nur kräftigere Geister vermochten die Jahrhunderte alten Vorurteile zu durchbrechen und den Heimweg zu sinden; verunklärende Zeitelemente trieben seitwärts vom Ziel; viele begnügten sich mit den Gestaltungen, in denen sich die katholische Wahrheit ausgewirkt, ohne zu ihr selbst vorzudringen; andere faßten diese wohl in den Geist, aber nicht ins Herz.

Gin ebler, tiefer, aber ungeklärter Drang erfüllt bie beutiche Romantit, die von nordbeutichen Protestanten ausging. Sie ift erfüllt von der Boefie des chriftlichen Mittelalters, aber

<sup>1)</sup> Beschichte der deutschen Rationallitteratur, 15. Aufl. 1873, S. 39 f.

"verwechselte in der ersten Begeisterung, was der Nation, was der Rirche, was der Poesie gebührt und nicht gebührt"; man ging auf eine "Transsubstantiation aller Prosa in Poesie aus und dachte der Poesie eine Mission der Berklärung zu, die nur der Kirche zukommt". Man berief den Katholizismus, um die Dichtung zu veredeln und sah nicht, daß es seinem Wesen widerspricht, derart als Hülfstraft zu funktionieren, daß man nicht die Siche zum Spheu pflanzt, sondern die Ranke an den Stamm herandringt. Aber auch so, wie sie war, hat die Romantik "auf geheimnisvolle Weise viele Seelen umgestimmt; der Zusammenhang der tief gesunkenen, durch fremde Bildung verdorbenen Nation mit ihrer schöneren, edleren Vergangenheit machte sich in ihr geltend").

In bem Gebankenkreise bes Führers ber romantischen Schule, Rovalis, vereinigen fich idealiftische Elemente aller Art: Die Brundftimmung ift driftlich, ein mpftischer Bug überfliegt die gemeine Wirklichkeit; mas Novalis die "ewige Poefie der Welt" nennt, ift im Grunde das platonische Ideeenreich; in der Mathematik sieht er "ben vollgültigen Zeugen des Naturidealismus" und wetteifert mit ben Pythagoreern im Breisen biefer Wiffenschaft, Die ibm "bas Leben ber Bötter" ift. Aber pantheiftische Berschwommenheit verhindert den Zusammenschluß dieser Elemente: "Novalis' poetische All-Ginslehre ließe fich auf indischen Pantheismus gurudführen, wenn fie fich nicht zu einem gothischen Dome wölbte" 2) - ober beffer : biefer Bolbung zuftrebte und in einer indischen Gothit fteden bliebe. Bielfach zeigt sich bei ihm der beirrende und niederziehende Ginflußber Zeitphilosophie: er nennt mit Schleiermacher Spinoza "gotttrunten" und freut fich ber Übereinstimmung mit Fichte, in bem Bedanken, daß Freiheit, Selbstbeftimmung, Sittlichkeit bas nämliche und die Burgel der Biffenschaft find. Much Friedrich Schlegel zahlt der Zeitphilosophie seinen Tribut, schwelgt mit Ficte im absoluten 3ch und mit Schelling im poetischen Monismus; nur allmählich arbeitet sich bie theiftische Anschauung hervor3). Bur

<sup>1)</sup> B. Mengel, a. a. D., S. 290. — 2) Daj. S. 293. — 3) Db. §. 107, 6 a. C.

Rlärung führte ihn einerseits sein historisches Interesse, dem seine genialen Arbeiten auf dem Gebiete der Sprach = und Litteraturgeschichte, sowie seine "Philosophie der Geschichte" 1828, die erste und von den nachfolgenden keineswegs überholte Bearbeitung dieses Gebietes, entstammen, und andererseits die Läuterung seiner religiösen Anschauungen, die ihn 1808 in den Schoß der Kirche zurücksührte. In Schlegel wird der Universalismus Herders wirklich 2006 ölov, katholisch, und das rationalistische Element, von welchem sich Herder nicht freimachen kann, ist durch das historische überwunden. Rach dieser Seite liegt, was der Joealismus der Romantiter zur wirklichen Förderung der idealen Prinzipien beigetragen hat, so daß er mit nichten, wie es meist geschieht, als ein vorüberziehendes Meteor anzusehen ist.

4. Auf die Geschichte wies die Geifter ber Umfturg bes Beftehenden und der Überdruß an der Billfur und beren wechselnden Experimenten bin; man suchte bas Bleibenbe, Saltgebenbe und fand es im Bolksgeifte, alfo einem übergreifenden Allgemeinen, einem schöpferischen Universale; die Romantiter, auf ein Prinzip ausgebend, welches der Poefie zugleich Salt und Weihe geben follte, fcritten bom Bolfsgeifte jum Beifte ber alten Chriftenheit bor, in welchem fie Idealität und Lebensfülle verbunden erblickten. Aber auch der nüchternen Überlegung mußte einleuchten, daß unter allen Lebensmächten, welche bie Probe ber fturmifden Zeiten zu befteben gehabt, gerade die universalfte und zugleich die reichfte Geschichte verdichtet in fich tragende, ber Ratholigismus fich am beften bemahrt habe. Der englische Geschichtsschreiber Macaulan hat bem Berftandniffe bafür flassischen Ausbrud gegeben. In einem Auffate über Rantes "Geschichte der Bapfte" nennt er die romifchtatholifche Rirche "ein Wert menfclicher Staatstunft, welches unferer Prüfung mehr als jedes andere wert sei", aber er geht alsbald über diesen protestantisch. fritischen Standpunkt hinaus: "Die Befdichte biefer Rirche verknüpft bie beiben großen Zeitalter ber menschlichen Zivilisation miteinander; es fteht tein zweites Inftitut mehr aufrecht, das den Beift in die Zeiten gurudverfette, die im

Billmann, Befdicte bes 3begliemne. III.

44

Bantheon den Rauch der Opfer auffleigen und im Amphitheater Bespafians Tiger und Rameloparden springen faben. Reibe der Bapfte verglichen find die ftolgesten Ronigsgeschlechter von gestern . . . Die Berrichaft jener fah den Anfang aller Regierungen und aller Rirchen, die es gegenwärtig in der Welt giebt, und wir möchten nicht verburgen, daß fie einft auch bas Ende von allen erlebte. Sie war groß und geachtet, ebe die Sachsen in England Fuß faßten, ebe die Franken den Rhein überschritten, als die griechische Beredtsamkeit noch in Antiochia blübte und im Tempel au Mekta noch Göken verehrt wurden; vielleicht besteht fie noch in ungeschwächter Rraft, wenn bereinft ein Reisender aus Reu-Seeland inmitten einer unermeskichen Buftenei auf einem gertrummerten Pfeiler der Londonbridge seinen Standpunkt nimmt, um die Ruinen ber Paulstirche zu zeichnen . . . Die Araber haben eine Fabel, daß die große Pyramide von vorsintflutlichen Königen erbaut worden sei und allein von allen Werten der Menschen dem Tosen ber Fluten widerstanden habe. Ahnlich ist das Schicffal des Bapfitums: es hatte fic unter die große Überschwemmung begraben laffen muffen, aber seine tiefen Grundmauern waren unerschüttert geblieben, und als fich die Baffer verliefen, da trat es allein aus den Trummern einer dahingeschwundenen Welt bervor . . . Die Ereignisse hatten nicht bloß die Landesgrenzen und politischen Ginrichtungen verandert, vielmehr war in der Berteilung des Gigentums, in der Zusammensetzung und bem Beifte ber Gesellichaft in einem großen Teile des tatholischen Europas ein vollständiger Umschwung eingetreten, aber die Kirche war noch unverändert dieselbe 1)."

Die Kirche fieht die Zeiten an fich vorüber ziehen, weil fie im Strome bes Geschehens das Außerzeitliche vertritt; fie bietet ihre Gaben den verschiedenen Geschlechtern und Bollern, weil es Menschheitsgüter find, gegen deren Ratur es läuft, aufgeteilt

<sup>1)</sup> Macaulays Ausgemählte Schriften. Deutsche Ausgabe 1853, III, S. 65 f.

und nach dem wechselnden Geschmade gemodelt zu werden. Ibr Dasein ist — und davon gewann jene Generation eine Ahnung die lebendige Wiberlegung des nominaliftischen Frrtums der Auftlarer, daß, je alter etwas ift, es um so unvolltommener sei, je allgemeiner, um so abgeblagter und unträftiger; aber auch eine Widerlegung der Meinung von Kant und Fichte, daß nur der reine, d. h. unhistorische Religionsglaube auf Allgemeingültigkeit Anspruch habe, also die Rationalisten die mahren Ratholiten seien 1). Das Altefte zeigte sich nun als das Festeste, das Allgemeine als das Lebensvollfte, Universalität und reale Geschichtlichkeit erschienen in eins verbunden; Die Erlebniffe und Gindrude jener Zeit maren fo au fagen eine eindringliche realistische Lettion, welche die Einbildungen des Rationalismus ad absurdum führte; bistorische Prinzip wies bier nachdrücklich auf die Hinterlage der idealen Prinzipien bin. Die Ahnung von diesen großen Zusammenbangen führte Manner, wie Friedrich Graf Stolberg, Friedrich Schlegel, Rarl Ludwig von Haller, Abam Müller u. a. in ben Schoß der Rirche zurud. Sie wurden inne, daß eine hiftorischibeale Weltanschauung nur ba zu schöpfen sei, wo die Tradition immer lebendig geblieben, die Stimme der Jahrhunderte nie berflungen und wo der driftliche Ibealismus, die unverlierbaren Bedanken bes antiken in sich fassend, von ben wechselnden moniftischen und nominalistischen Zeitmeinungen unberührt, aufbehalten fei. Auch Männer, Die bon Saus aus Ratholiten maren, murben erft in ben Rampfen der Zeit des Wertes ihres Glaubens inne. Clemens Brentano fagte zu einem protestantischen Freunde: "Was fruchtet uns alles Registrieren über die ewig fortstürmende Zeit, wenn wir die Fulle ber Zeit nicht erfaffen und in uns wirfen laffen ?" Und Diefer mußte bestätigen: "Die hiftorifche Bahrheitserkenntnis hat nicht die nährende Kraft, die ich ihr in früheren Jahren zutraute, weder für den Forscher, der sich ihr widmet, noch auch für diejenigen, benen er sie vermittelt 2)."

<sup>1)</sup> Oben §. 105, 6 a. E. u. 107, 7. — 1) Aus ber Unterredung zwischen Brentano und 3oh. Fr. Böhmer bei L. Paftor 3oh. Janffen, 1892, S. 41.

Die markigste Berfonlichkeit, welche alle Elemente jener Zeit charaftervoll in sich verarbeitet und in Leben und Wiffenschaft auswirtt, ift Josef Gorres. An patriotischer Gefinnung tommen ihm andere gleich, in der Schlagtraft bes geiftigen und politischen Wirkens ift er ihnen überlegen; nannten boch die Franzosen seine 1814 gegründete Zeitschrift: "Deutscher Mercur" 1) ben "vierten Allijerten". Gin jungbeuticher Schriftsteller nennt ihn einen "rudwarts gewandten Propheten mit bem Feuerschwert". Gorres malt in seinem "Europa und die Revolution", 1820, mit Meisterhand "bie Stromkarte ber Geschichte in allen ihren Windungen, Erweiterungen, Wafferichnellen und'Sturgen; er malt fie, daß wir das leise Platichern auf ruhigen Flächen, sowie bas Donnern ber Rataratte zu boren glauben". Die Geschichte ift ihm "bie Seelenwanderung ber niedergestiegenen Idee, die, indem fie fortschreitend Die Feffeln der bindenden Naturtrafte von fich ftreift, mehr und mehr aus dem Reiche des Todes in das des Lebens überdringt"2). Wolfgang Mengel nennt Borres "ben tiefften, flarften und umfaffenoften Geift von allen", ber "bas Beil fab in ber Wieberfindung ber deutschen Urnatur, des alten Reiches und ber alten Kirche" 3). Mit Anspielung auf Gorres' Arbeiten jur "Mythengeschichte ber afiatischen Welt" 1810 fagt ein neuerer Litteraturhiftoriter: "Er führte die Phantasie aus der geistigen Urwelt schlagfertig in die Ronflitte ber Begenwart hinein; fein feltfam verfclungener Stil erinnerte an die gothische Architektonik, suchte ben himmel in tausend Spigen, flomm wie eine gewundene Turmtreppe empor und bonnerte bann wieder wie eine zentnerschwere Glode bie wuchtigen Tone bes Glaubens über bie Erbe4)." In ber richtigen Ertenninis bes Unteils, welchen die faliche Doftit an ben

<sup>1)</sup> Abgedruckt in Görres Gesammelten Schriften, Bb. I—III. — 2) R. Rocholl, Die Philosophie der Geschichte, 1878. S. 157. Görres sagt von dem Buche: "Alles wissen die deutschen Schachtelmagister in die Gesächer ihrer Gewürzläden zu ordnen; nur dieses Buch ist ihnen für jedes Gesach einen Zoll zu lang oder zu kurz". Ges. Schriften V, S. 148. — 3) Menzel, a. a. O. III, S. 812. — 4) R. Gottschall, Die deutsche Rationallitteratur I<sup>2</sup>, S. 439.

spekulativen Berirrungen der Zeit habe, unternahm er die große geschichtliche Arbeit: "Die christliche Mystik", 4 Bde. 1836 bis 1842, worin er die Hoffnung ausdrücke, jene alten heiligen Gebiete würden, wie die einst verlorene Atlantis, von neuen Columben wieder aufgefunden werden, da sie alle noch vorhanden sind und fest stehen und nichts daran geändert noch verloren, sondern nur vergessen und unbeachtet geblieben ist: "Eine Entdedung wird die andere rusen, wie bei Seefahrten, unbekannte Weltteile entlang, ein Vorgebirge dem anderen gewinkt; am Ende wird eine ganze bebedte, längst bekannte, aber ignorierte neue Welt gewonnen sein" 1).

5. In der hiftorischen Dentweise, wie fie zu Anfang des XIX. Jahrhunderts durch die nominalistischen und autonomistischen Beitverirrungen hindurchbricht, find somit alle Elemente des 3 de alismus vereinigt. In ihr findet junachft ber Sbealismus ber Renaffance feine Fortfepung. Auch biefer ging auf bas Erarbeiten bes geschichtlichen Berftandnisses aus, auch die Renassance ift eine Rehiftorifierung ber Weltanficht und Wiffenfcaft; fie füllt eine Lude aus, die das Mittelalter gelaffen hatte 2); die hiftorifche Schule - bas Wort im weitesten Sinne genommen - unternimmt es ihrerfeits, die Lude ju fchließen, welche die Aufflarung und der Rationalismus geriffen hatten. Die jungere Geiftesbewegung erganzt aber zugleich die altere: die übertreibende Hochichätzung bes Altertums hatte feinerzeit die nationalen Elemente in ben Schatten gestellt, die das XIX. Jahrhundert nun zur Geltung brachte, womit es gut macht, was ehedem verfehlt worden war. Diefer erganzende Anschluß murde deutlicher hervortreten, wenn die historische Schule nicht ihre Front gegen die Zeitirrtumer zu tehren batte, was ihre Beftrebungen als etwas neues erscheinen läßt, während sie der tieferdringende Blid als Fortsetzung verwandter Regungen erkennt, wobei das Neue darin besteht, daß ein fremdes, eingeschlepptes Element ausgestoßen wird.

Es fehlt auch nicht an Mittelgliedern, welche die Kontinuität

<sup>1)</sup> Die driftliche Muftit, I. Borr. C. XIII. - 2) Cben §. 86, 5.

Ein folches bildet Giambattifta Bico, welcher ber platonisch = augustinischen Dentrichtung angehört und die Reihe ideeengeschichtlicher Arbeiten, die Steuchus eröffnet, fortführt, zugleich aber ber Borläufer von hamann, herder, Savigny und Jacob Brimm ift, wie er auch ben edleren Beiftern ber Auftlärungszeit einen Rudhalt gemährt 1). Der deutsche Rlaffizismus ift eine Rachblute ber Renaffance und jum teil wenigstens eine Borfcule bes geschichtlichen Sinnes 2); Windelmann erneuert platonifche Anschauungen und vermittelt das geschichtliche Berftandnis des griechischen Runftschaffens 3), als ber erfte, ber eines ber großen Lebensgebiete, bie Runft, als foldes jum Gegenstande der Forschung macht, wie dies alsbald die hiftorische Schule mit der Rechtsbildung, der Sprace, ber Religion vornahm. Die hiftorische Religions- und Philosophieforschung führt, wenn auch nicht mit ausbrücklichem Anschlusse, Die ideeengeschichtlichen Studien der Polymathie des XVII. Jahrhunderts weiter; in Creuzer tommt Gerhard Bof, in Windischmann Steudus wieder zu Ehren.

Damit werden aber auch die Schäße gehoben, auf die der große Augustinus hingedeutet hatte, wenn er von der Fülle des menschlichen Kulturschaffens und der Mannigsaltigkeit des Sittenlebens spricht, als einer geistigen, natürlichen Güterwelt, die zu dem höchsten, übernatürlichen Gute die Stusen bildet und darum, aber auch an sich der Betrachtung wohl wert ist. Wenn er der Kultursforschung ihren Gegenstand nur zeigt, so zeichnet er im Gottesstaate der Geschichtsphilosophie die Grundlinien vor, an welche im XVII. Jahrhundert ein Bossuet, im XIX. Jahrhundert ein Friedrich Schlegel anknüpsen konnten. Aber auch was der christliche Aristotelismus, also die Scholastis geboten hatte, führten die historischen Bestrebungen weiter, wenngleich sie den Anschluß daran nicht suchen. Wenn sie die kollektive menschliche Bethätigung in ihren verschiedenen Richtungen aussuchen, so behandeln sie das, was

<sup>1)</sup> Oben §. 92, 4. — 2) §. 110, 1 u. 2. — 3) 111, 2. — 4) Bb. II, §. 66, 4.

Aristoteles "das dem Menschen eigene Wert" genannt und nach dem Ternar: Apartein, Dewqeën, noiein in die Sphären des Handelns, des Erkennens und des Gestaltens gegliedert hatte 1). In dem Gebiete des Handelns hatte er die Ethis, die Ökonomik und die Politik unterschieden; nun wurde die Ökonomik zur Bolkswirtschaftslehre erweitert, die Rechtskunde in das Gebiet mit eindezogen und so eine Gesellschaftslehre geschaffen, die doch den älkeren Kern nicht verkennen läßt. Dem Gebiete des Gestaltens gehört dei Aristoteles die Poetik an; ihr wird nun einerseits die Sprachwissenschaft, andererseits die Kunstlehre beigegeben, die gemeinsamen Wurzeln des Gemeinlebens, Erkennens und Gestaltens sucht die Religionsforschung auf; der alte Grundriß wird überall erweitert, aber nicht gesprengt. In Bonaventuras hierarchie der Wissenschaften sind alle die nunmehr hervortretenden Gebiete präformiert<sup>2</sup>).

Wo das Berftandnis für die rechte Durchführung der neuen Unregungen bewahrt wird, bleiben die idealen Bringipien die Leitsterne. Der tranfgenbentale Begriff ber Ginheit ift ja Die leitende Ibee, wenn es fich um die Bereinigung ber individuellen menschlichen Bethätigungen zu ben Rollektivgestaltungen in Recht und Staat, Sprache und Sitte, Wiffenschaft und Runft handelt und von der richtigen Abstufung der Einheiten, welche dabei vorzunehmen ift: nationale Einheit und Menschheit, hangt das Gelingen der Untersuchungen wefentlich ab. Auf die tranfgendentalen Begriffe bes Buten, des Wahren und des Schonen weift jener Ternar: Sandeln, Ertennen, Geftalten bin, ber als: Gefellicaft, Wiffenschaft und Runft die Sauptgebiete anzeigt, auf welche bas historische Prinzip anzuwenden ift. Diese Ideeen bilben aber in anderer Beise als vordem die Leitsterne der Forschung; die Idee der Gerechtigkeit wird nicht wie bei Platon zum Konstruktionsprinzip des vollkommenen Staates gemacht, sondern als die innerfte treibende Rraft ber wirklichen Rechts- und Staatsbildung erforscht, die Idee des Wahren

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 35, 4, S. 522 u. 36, 6. — 2) Bb. II, §. 72, 4.

nicht als das "edle Joch" zwischen Sein und Erkennen, sondern als das Lebensprinzip der Gedankenbildungen der Denker und Forscher, die Idee des Schönen nicht als Objekt der übersinnlichen Liebe, sondern sals die Seele des Kunstschaffens, die zeugende Kraft der Schönheitsgebilde in Wort und Ton, Farbe und Stein. Das Leben, Forschen, Gestalten der Menschen werden auf ihren Idealgehalt hin untersucht, die Idealen Güter, von denen der geistige Mensch lebt, an deren Ausgestaltung er arbeitet, in deren Schuze er ruht, in ihrer Entfaltung und Verzweigung ausgewiesen.

MIS die Lehre von den ibealen Gütern murbe ber gange fich nun erschließende Forschungsbezirt am treffenoften bezeichnet, womit nicht bloß sein Zusammenhang mit der Ethif, sondern auch ber mit der Metaphysit, also der Prinzipienlehre ausgedrudt mare. Rur ber erftere wird in bem Ausbrude: moralifche ober ethische Biffenschaften in Sicht erhalten und ber Begriff nicht weit genug beftimmt, um Sprach - und Runftwissenschaft eingubegreifen. Der Name Befellichafts. ober Sozialmiffenichaft oder wie die Frangofen in hybrider Form fagen: Soziologie ift zu eng, ba er nur Recht und Staat, Sitte und Arbeit in sich faßt; fpricht man von Rulturmiffenschaften, fo wird zwar bas gange Bebiet bem ber Naturmiffenschaften zweddienlich nebengeordnet und die alte Disjunttion von Cthit und Physit in gewissem Betracht erneuert, aber Rultur befagt zu wenig, ba fie nicht bas ganze Menfchentum umfaßt, zumal die Gesittung, die Zivilisation, bas foziale Gebiet nur gezwungen unter ber Rultur befaßt werden tonnen. Der Rame: hiftorifde Biffenicaften läßt die Begiehung gur Ethit fallen und bas in ihm gemählte Mertmal mußte als ethijchbistorisch bezeichnet werben. Noch weniger fagt ber Name: Beifteswiffenschaften, ber nur Berechtigung bat, wenn ber Begriff bes objettiven Beiftes als eines intellegiblen Organismus anerkannt wird; wird bagegen ber Beift nur als Objekt ber Psychologie verstanden, so ift ber realistische Standpuntt aufgegeben und sinten bie idealen Guter zu Bemußtseinserscheinungen herab. Ebenfalls

nominalistisch ist die Bezeichnung: Bölterpsychologie, welche zubem den Kreis zu eng zieht, da die über die Bölter übergreisende Einheit der Menscheit nicht aus dem Gesichtsselde schwinden darf, weil sonst die Menschheitsgüter, vorab die Religion, nicht zur Geltung kommen und weil die geistige Güterwelt überhaupt über die Psychologie hinausweist, welche sie nur als Bewußtseinszustände, aber nicht nach ihrem organisch idealen Gehalte zu begreisen vermag.

So wenig die obersten Leitbegriffe des Gebietes der Lehre von den idealen Gütern neu sind, so wenig ist es die in demselben anzuwendende Methode. Es gilt, das Gegebene, die Erscheinungen, das historisch-empirische zu ertennen, sodann es auf seinen Gehalt, sein Wesen oder Geset hin zu begreisen und das Verständnis durch Einrückung des Begriffenen in das Licht der höchsten Prinzipien zu vollenden. Es ist dieselbe Stusenfolge: vom Erkunden zum Ergründen, von diesem zur Überschau aus dem Zentrum, die Stusenfolge, welche der scholastische Satz ausdrückt: Sensibilia intellecta manuducunt ad intellegibilia divinorum 1).

6. Die Verwandtschaft der Renässance und der historischen Bewegung erstreckt sich auch darauf, daß in beiden Fällen die gesunde und volle Entwickelung des Prinzips durch beirrende Zeitbestrebungen und Einseitigkeit bedroht wurde. Wie im XVI. Jahrhundert führte auch im XIX. der Monismus und falsche Realismus von der rechten Bahn ab und zog die der Spekulation abgewendete Fach-wissenschaft den Gesichtskreis in die Enge; der geistlosen Polymathie jener Zeit entspricht der Historismus unserer Tage, der, am Geschichtlich-gegebenen haftend, für die Ideeen keine Stelle hat.

Die Gedankenbildungen, welche die von Kant ausgehende Revolution entbunden und der Spinozismus groß gezogen hatte, zumal die Systeme Schellings und Hegels ragen in die historische Bewegung hinein, und verhalten sich zu ihr empfangend und selbst gebend. Die völlige Entfremdung der Philosophie von der Geschichte, wie sie bei Kant und Fichte vorliegt, erscheint bei den genannten

<sup>1)</sup> Bd. II, §. 67, 1.

Denkern überwunden, ohne daß doch das rechte Berhaltnis beider gefunden murde. Schelling verbindet mit dem porberrichenden Interesse für die Natur doch auch das für die Geschichte und faßt zumal die geschichtlichen Anfänge ber Religion, Wiffenschaft, Philosophie ins Auge. Er fagt von ber Geschichte in den "Borlefungen über die Methode des akademischen Studiums" 1803: "Unter dem Beiligften ift nichts als die Geschichte, dieser große Spiegel bes Weltgeistes, dieses ewige Gedicht des göttlichen Berftandes, nichts, das weniger bie Berührung unreiner Bande ertruge." Er ertennt in ber Religion ben würdigsten Gegenstand ber Geschichte: "Erforschung bes Bergangenen erfüllt den größten Teil aller wiffenschaftlichen Arbeit . . . von allem Forschungswürdigen bleibt aber das Burdigfte, mas einft Menschen innerlich vereint, worin Taufende und zum teil bie Beften Die höchste Weihe des Lebens erkannt" 1). Bon Schelling rührt bie Busammenftellung von Natur und Geschichte ber, welche Die bergebrachte Disjunktion von Physik und Ethik zu verdrängen brobte; burch ihn murbe ber Begriff bes Organischen für Die Erscheinungen des geiftigen Gebietes am meiften gangbar gemacht, ber jedoch auf Abwege führen tann, da er das 3deale nur als immanentes Bringip zeigt und beffen Bermittelung durch die Freiheit nicht hervortreten läßt.

Hegel hielt in den Jahren 1822 bis 1830 in Berlin seine berühmten, von Gans (Werke, Bd. IX) herausgegebenen Borlesungen über Philosophie der Geschichte, worin er diese charakterisiert als "den vernünftigen, notwendigen Gang des Weltgeistes", oder als "die Darstellung des Geistes, wie er sich das Wissen dessen, was er an sich ist, erarbeitet". Die Geschichtssorschung erhält bei Degel auf allen Geistesgebieten: bei der Behandlung des Rechtes, der Kunst, der Religion, der Philosophie ihre Stelle; sie zeigt die Idee des betreffenden Gebietes in ihrem Anderssein, in welches sie versolgt werden muß, um nach ihrem Fürsichsein begriffen zu werden. In

<sup>1)</sup> Über die Gottheiten von Samothrate, Beilage zu ben "Beltaltern" 1815, S. 41.

ber "Phänomenologie des Geistes" 1807 stellt Hegel in geistvoller Weise die Entwickelung des Individuums und den weltgeschichtlichen Prozeß in Parallele; er läßt jenes das Griechentum, das Römertum, die Auftlärung, die Revolution und "die Periode des seiner selbst gewissen Geistes" im Rahmen des Einzelbewußtseins durchleben; er giebt damit einem in der folgenden Zeit öster wiedertehrenden Gedanken Ausdruck, daß die Erhebung des Individuums zum Kulturstande der Gegenwart die Entwickelung des Menschengeschlechtes abgefürzt und im kleinen wiederhole.

So dankenswerte Anregungen für eine tieferdringende Geschichtsbetrachtung von beiden Denkern ausgegangen find, so ift doch nicht ju vertennen, daß ihre Grundanichauungen vom rechten Wege ablenten mußten. Es wirft in ihnen ber tantifche Apriorismus verderblich nach: die Illufion, von vornherein im Besitze bes Beheimnisses ber Sache ju fein; die Geschichte wird tonftruiert, die Thatfachen werden in eine bereit gehaltene Schablone gepreßt, im vollsten Gegensate zu bem realistischen Juge des historischen Pringips. Wenn die Geschichtsbetrachtung ben Rationalismus überwinden will, so wird fie hier gerade von diesem fortgeriffen; die maglofe Überschätzung ber Bernunft und bes Denkens bei Begel läßt es nicht zu einer Burbigung bes Willens und ber That tommen, ohne welche fich die Menschengeschichte vom Naturgeschehen nicht genügend abscheiben läßt. Alle Bersicherungen, daß fie das Reich der Freiheit sei, bleiben leere Worte, wenn fie als "ber notwendige Bang des Beiftes", der erft im Denken zu fich tommt, hingestellt wird. Der Monismus tennt teinen Willen im Menschen, weil er teinen beiligen Willen in Gott kennt, und er weiß nichts von geschichtlichem Schaffen, weil er teine Weltschöpfung Bei seinem verfehlten Gottesbegriffe find die klanganertennt. vollen Erklärungen über die Religion ohne mahren Gehalt. In der Busammenftellung von Natur und Geschichte spricht fich ein Naturalismus aus, ber ber richtigen Disjunktion: naturliche und

<sup>1)</sup> Bgl. des Berfaffers "Didaftif als Bildungslehre" I2, S. 72 f.

sittliche Welt aus dem Wege geht. Die sittliche Welt wird ihres Charakters beraubt, wenn sie als ein Geschehen gedacht wird; sie rückt damit in den Fluß der Dinge, der erst im All-Einen zur Ruhe kommt; wirkliche ideale Mittelglieder zwischen diesem und der Endlichkeit kennt Hegel so wenig wie Herakleitos; der Begriff des Organischen, aus dieser Weltansicht geschöpft, ist daher von sehr problematischem Werte und weit von dem aristotelischen verschieden. Zwedursachen kennt der Monismus nur dem Ramen nach, da er keinen zwecksehen Willen kennt; konstituierende Formen, aktuierte Potenzen lehnt er zwar nicht ab, kennt aber keinen Gegensat von Form und Materie, Potenz und aktuierender Kraft, sondern nur sich selbst stiessende Formen und sich selbst verwirklichende Potenzen, so daß die Geschichtsbetrachtung hier die idealen Prinzipien nur dem Ramen nach, nicht in Wirklichkeit erhält.

Den Beziehungspunkt der Entwidelung bilden hier nicht Ideen, Borbilder, ideale Güter, an denen die Generationen Anteil suchen, Gesetze des Sollens vor und außer der Zeit; die Menschengeschichte versteht sich bei Hegel nur auf eine einzige Kunst: auf der dialettischen Fortschrittslinie vorwärts zu eilen; das Spätere ist immer das Bessere, die Gegenwart das Beste; von China, der Stätte "der höchsten Gebundenheit des Geistes", hebt sie an, um der in der Gegenwart verwirklichten höchsten Freiheit zuzustreben: "Die Basis dieser Leiter ist so winzig, wie ihre Höhze: die Grundlage umfaßt nicht die Bölkervielheit, sondern bedarf nur Chinas; so liegt denn die Spize im Berlin von 1822"1). Die Hegelianer der linken Seite bogen die Spize zum Ansang zurück, indem sie die Zustände der Gegenwart für keineswegs frei, sondern sür chinessisch erklärten.

Der Gedanke eines Parallelismus von individueller und weltgeschichtlicher Entwickelung muß darum bei Hegel eine falsche Wendung nehmen. Es fehlen die geistigen Güter und Normen, auf welche der Einzelne und das Menschengeschlecht hingeordnet

<sup>1)</sup> Rocoll, Die Philojophie der Geschichte 1578, S. 134.

find, die Sterne, welche der Fahrt der Ahnen, wie der Entel leuchten. Es trifft allerdings zu, daß der Einzelne sie sich in gewissem Sinne von neuem zu erarbeiten, sich an ihnen emporzurichten hat, wie es die ihm vorausgegangenen Geschlechterfolgen gethan; aber er ist in weit höherem Grade empfangend als diese, da Erziehung und Bildung die Erbgüter und Lebensformen zugleich als gegebene an ihn herandringen. Die Erziehung arbeitet mit Kräften der Geschichte, aber ist nicht deren Wiederholung im kleinen i; sie ist überlieferung der Erbgüter, aber auch Rampf mit den Erbübeln, wovon Hegels Pelagianismus gar nichts weiß; ein Gutteil von dem, was Hegel als Meilensteine der individuellen Entwickelung bezeichnet, sind übel und Stadien des Irrtums.

6. Dem Apriorismus gegenüber hat sich das historische Prinzip als realistisch, im Sinne der Burdigung des Thatsachlichen qu bemahren, dem Empirismus ober hiftorismus gegenüber als realistisch im Sinne der Anerkennung des Gedanklich = realen. historische Interesse barf ben aristotelischen Sat nicht vergessen laffen: bie Wiffenschaft geht auf bas Allgemeine; bie Schätzung ber Thatfachen darf nicht eine neue Form bes Rominalismus zeitigen, ber ben Berftand auf bie bloße Zusammenordnung bes Geschehenen einschränft und ihm verbietet, auf die Ursachen und bas Wefen voraudringen. Es ift erklärlich, daß die historische Rechtsschule das hauptgewicht barauf legte, barguftellen, mas Rechtens ift und mar, und die Frage nach dem Rechte und nach dem Rechten, also auch nach dem Naturrechte, zurückftellte; ebenso daß die hiftorische Philologie ben Sprachbestand morphologisch, nach seinen spezifisch sprachlichen Bilbungsgesetzen untersuchte und die logische Seite beiseite ließ, und nicht minder die vergleichende Religionstunde, ber Fulle ber erschlossenen Glaubenstreise zugewandt, nicht den einschneidenden Segenfat von wahrem und falfdem Glauben handhabte; - aber es liegt darin doch eine Halbheit in der Anwendung des historischen Prinzips. Diefe führt geradezu zur Breisgebung feines vollen

<sup>1)</sup> Bgl. des Berfaffers Didaftit 12, S. 72 f.

Sehaltes, wenn sich die historische Betrachtung selbstgenügsam auf das Gegebene steift und die rationale Berarbeitung desselben für über-slüssig oder undurchsührbar erklärt, wie dies die Spigonen der historischen Schule thaten.

Die bahnbrechenden Geister der historischen Richtung unterschäßen die philosophische Behandlung keineswegs. Der berühmte schweizerische Geschichtsschreiber Johannes von Müller sagt in seinen Genser Aphorismen: "Wir lernen aus der Geschichte der Gesetze das allgemeine Naturrecht, also die ursprünglichen Bedürfnisse, also die Natur des Menschen; sie ist die Wissenschaft der Interessen der menschlichen Gesellschaft", und: "Wo wir waren, zeigt uns die Geschichte, die Statistik, wo wir sind, die idealische Philosophie, wo wir sein sollten, die wahre Politik, wie weit wir gehen können".

Es trifft die Berarmung und Berirrung der von der Philosophie abgewendeten hiftorischen Ansicht im allgemeinen, mas Trendelenburg mit besonderer Beziehung auf die Rechtswissenschaft bemertt. um Geschichte und Spetulation, Erfundung und Ergründung in bas rechte Gleigmaß zu setzen: "Es verschmäht die rationale Anficht vom Recht nicht felten die hiftorische und die hiftorische umgekehrt die rationale; doch herrscht zwischen beiden nur aus Ginseitigkeit Beindschaft, denn der Mensch ift ein historisches Wesen und dadurch Bürger ber Geschichte . . . Darin liegt fein Gigentumliches und barum ift nach allen Seiten bie geschichtliche Betrachtung wichtig. Indeffen macht die rein historische Ansicht allenthalben und auch im Recht nur bas Daseiende als ein Vergangenes geltend und will das Daseiende mit dem Anspruch der Bergangenheit nur phofisch fortsetzen. Die nacht rationale Ansicht will umgekehrt nur bas Recht ber 3bee, ohne nach bem Daseienden zu fragen. Bene wird ftart, diese luftig; die tiefere philosophische Auffassung besteht darin, auf jeder historischen Stufe, je nach dem Stande ber Entwidelung, bas Rationale aufzufassen und auf der letten durch die innewohnente Idee auf die weitere Ausbildung hinzuweisen. In diesem Sinne muß die hiftorische Ansicht des Rechts in die rationale und die rationale in die historische ausgenommen werden 1)." Er bezeichnet als das Prinzip der moralischen oder Geisteswissenschaften "das menschliche Wesen in der Tiefe seiner Idee und im Reichtume seiner historischen Entwicklung: beides gehört zusammen, denn das nur Historische würde blind und das nur Ideale leer, und der richtige Fortschritt geschieht darin, daß das Historische den Anteil an der Idee und die Idee den Zusammenhang mit der Geschichte erstrebt"2).

In gleichem Sinne sagt Eucken: "Das Allgemeine und Zeitlose muß die Grundlage bleiben und sich an jeder Stelle des Ganzen erweisen. Die Vergangenheit wäre uns unzugänglich ohne eine in der Beränderung beharrende Natur des Menschen und der Dinge. Nicht nur muß die Sonne Homers auch uns leuchten, wir müssen sie auch mit denselben Augen ansehen. Über die genauere Abgrenzung der zeitlosen und der historischen Betrachtung läßt sich streiten und wird gerade heute viel gestritten: eine Ergänzung der Idee des Werdens durch eine zeitlose Begreifung stedt in aller wissenschaftlichen Arbeit 3)." Er verweist passend auf Aristoteles, der nicht zuläßt, in dem Werden, péveois, das der Wissenschaft eigene Objekt zu erblicken, da wir das Wissen, Enloraoodau, nach dem orhvau, dem Fußfassen auf dem Seienden benennen 4).

Wenn die historische Schule in einen Relativismus geriet, der das Übergeschichtliche aus dem Auge verlor, so liegt darin eine Erschlaffung, von der ihre leitenden Geister unberührt sind, schon darum, weil diese auch den außerzeitlichen Hintergrund alles Geschehens nicht aus dem Auge verloren. In diesem Sinne sagt Stahl: "Die geschichtliche Schule beseitigt nicht den absoluten sittlichen Maßstah, sie betämpft nur das, was man damals als Inhalt desselben ansah und macht noch den relativen oder vielmehr den individuellen Maßstab geltend, den man bis dahin übersah. Es ist gerade eine tiefere philosophische Wahrheit, auf welcher sie

<sup>1)</sup> Naturrecht auf dem Grunde der Ethik, 2. Aust. 1868. S. 103. — 2) Daj. S. 45. — 3) Die Grundbegriffe der Gegenwart, 2. Aust. 1893. S. 119. — 4) A. a. D., S. 107. Ar. Phys. VII, 2, p. 244 b. Bekk.

unausgesprochen, ja den Meisten vielleicht undewußt, in ihrem letzten Grunde steht, das ist die Anerkennung des lebendigen göttlichen Waltens in der Geschichte. Aus ihr kommt die Ehrsurcht vor dem Bestehenden, die menschliche Bescheidung in der Änderung desselben, das Hinsehen auf eine höhere Macht, von der man das Wesentlichste und Beste dabei erwarten muß. Pietät ist ihrem innersten Beweggrunde nach jene sorgfältige Pslege der Geschichte, Pietät die Beswahrung jedes eigentümlichen Instituts, die Scheu vor allem, was ohne unser Juthun geworden . . . Die geschichtliche Schule also, weit entsernt, Philosophie, d. i. Ethit des Rechts zu beseitigen, enthält vielmehr selbst ein neues und tieseres philosophisches Prinzip 1)."

Der echten historischen Gesinnung ist das jest und hier Gegebene gültig, weil es die der Gegenwart konforme Ausprägung eines Ansichgültigen ist; der Relativismus dagegen läßt es gelten, weil es sich Geltung erkämpft hat, die es aber einem stärkeren Nachfolger abzutreten gesaßt sein muß, eine Aussalfung, die das Widerspiel jener Pietät vor dem Gewordenen ist.

Der Historismus erklärt es für aussichtslos, von den Thatsachen zum Wesen der Sache vordringen zu wollen; auf der Erfassung des Wesens aber beruht die richtige praktische Behandlung des Gegenstandes, somit gewährt jene einseitige Seschächtsansicht keine Handhabe für die Anwendung der Wissenschaft. Die empirische Ansicht muß zur rationalen erhöht werden, weil nur diese der Praxis, wenn dieselbe mehr sein will als Routine, Weisungen geben kann; zwischen der Erkundung und der Anwendung liegt die Ergründung, von den Daten sührt der Weg zu den Regeln durch die Prinzipien; nur wenn man analytisch vom Gegebenen zum Berkändnisse von dessen man sprihetische Bestimmungen sür die Anwendung des Verstandenen ausstellen?). Wer sich vor metaphysischen Begriffen fürchtet, aus welche die Analyse

<sup>1)</sup> Gefchichte ber Rechtsphilosophie, 3. Auft. 1854, S. 586 f. — 2) Bergl. oben §. 106, 5 a. E. und Dibaktit als Bilbungslehre II 2, S. 233 f.

führt, und gegen sie die Stepsis herbeirust, verzichtet darauf, der Erkenntnis Regeln für das Handeln und Gestalten abzugewinnen. Die gesunde, auf eines der Gebiete der menschlichen Bethätigung gerichtete Geschichtsforschung sucht deren Stammbaum auf, aber in diesem muß ein tieserer Blid die Grundzüge der Sache selbst erfassen, in welchen dann zugleich die Richtlinien für deren Fortsührung, Ausgestaltung, Bervollkommnung in der Gegenwart kenntlich werden. So angesehen, ist die Historie, wie es unser Motto besagt, "die Berkünderin der Wahrheit, die Mutterstadt der Philosophie", und wie es die Alten so oft rühmen, zugleich eine Lehrerin der Weisheit.

Die Odyffee erzählt, wie ihr Held seinen mächtigen Bogen zu spannen und den Pseil, durch die Öhre der hintereinander gestellten Äxte hindurch, ans Ziel zu schnellen wußte; das historische Prinzip hat etwas von der Kraft seiner Bogensehne, nur muß es recht gespannt werden, sonst erlahmt der Pseil, bevor das Ziel noch erreicht ist: beim Historismus bleibt er im ersten Öhre steden, beim Apriorismus im zweiten.

#### §. 114.

### Die hiftorifde Rechts- und Gefellichaftslehre.

1. Die autonomistischen Gesellschaftslehren hatten die Rechtsund Staatenbildung auf einen Bertrag selbständiger Individuen zurückgeführt, aber der Atomisierung der Gesellschaft, welche dabei die Voraussezung bildet, dadurch abzuhelsen gesucht, daß sie dem einmal fertiggebrachten Staate den Sinzelnen gegenüber die weitgehendsten Besugnisse einräumten und ein Staatsidol ausstellten, welches das antike weit hinter sich läßt 1). Um so freiere Bewegung hatte die Wirtschaftslehre den Individuen als erwerbenden zugesprochen, zumal in der Gestalt, die ihr Adam Smith gegeben hatte, bessen wirtschaftslichem Autonomismus die Ansicht zu Grunde liegt, daß das soziale Gedeihen um so größer ist, je freier der Sinzelne seinen Borteil suchen kann 2).

Diese Fiktionen und Berirrungen in das Licht der Geschichte zu rücken, um deren Unwert und Berderblichkeit zum Bewußtsein zu bringen, war die nächste Aufgabe der Bertreter des historischen Prinzips und bildet ein Hauptverdienst derselben. Die leere Einbildung von einem Gesellschaftsvertrage verschwand wie Gespenster vor der Sonne, als man die Anfänge der Bölkergeschichte unbefangen ins Auge saßte. Ungekünstelt und naturwahr hatte schon Johannes von Müller in der Vorrede zu den "Geschichten schweizerischer Sidgenossenssellschaft" 1786 den Ursprung der Verfassung

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 4 u. 5; oben §. 98, 5 u. 99, 4. — 2) Oben §. 97.

seines Boltes dargelegt: "Alle Verfassungen freier Nationen haben ihren Ursprung in der häuslichen, wo väterliches Ansehen durch Kraft und Weisheit Ordnung hält. Als die Hausgesellschaft in Geschlechter, diese in Stämme, diese in Völkerschaften verbreitet wurde, blieb der ersten Einfalt Bild in dem erbfolgenden oder gewählten Vorsteher, welcher nicht ohne Beratung mit den Ältesten und nicht ohne Beistimmung der Familienhäupter die Angelegen-heiten des Gemeinwesens verwaltete. Das waren die guten Zeiten der alten Freiheit, wo keinem etwas fremde blieb, was das Ganze betraf, und ohne den Willen der Wehrheit über das Allgemeine nichts versügt wurde."

Savigny zeigt, daß der Borzeit nichts ferner liege als Absichtlichteit und Willtur. Sprache, Sitte, Berfassung haben den nämlichen Charakter; "was sie zu einem Ganzen verknüpft, ist die gemeinsame überzeugung des Bolkes, das gleiche Gefühl innerer Notwendigkeit, welches allen Gedanken an zufällige und willkürliche Entstehung ausschließt... Die Jugend der Bölker ist arm an Begrissen, aber sie genießt ein klares Bewußtsein ihrer Zustände und Berhältnisse, sie fühlt und durchlebt sie ganz und vollständig" 1). Karl Ludwig von Paller, der schweizer Staatsrechtslehrer, wies nach, daß die Staaten nicht durch überwindung des Naturstandes durch die Bernunst entstehen, sondern durch die Natur selbst; das Berhältnis von Herrscher und Unterthan sei analog jenem von Mann und Weib, Bater und Kind, Lehrer und Schüler u. s. w. 2).

Sowenig wie einen staat- und rechtbildenden Konvent, sowenig kennt die historische Schule einen Staatsleviathan, der die Individuen verschlingt. Ihr gilt das Recht als älter denn der Staat, weil es in den im Bewußtsein des Bolkes lebenden überzeugungen, auf Sitte und Glaube, "diesen inneren still wirkenden Kräften" beruht, nicht lediglich dem Willen des Gesetzgebers entstammt. Jene Kräfte und dieser Wille sind Faktoren gleichen

<sup>1)</sup> Bom Berufe unserer Zeit für Gesetzgebung 1814, S. 8 u. 9. — 3) Restauration der Staatswiffenschaft, 4 Bbe., 1816—1820.

Ranges. Der Gesetzeber soll das Organ des Bolksbewußtseins sein, wie der Rechtsgelehrte der Ausleger der darin waltenden unbewußten Weisheit. Das Gedeihen des Staates ist durch seinen kontinuierlichen Zusammenhang mit dem Bolksbewußtsein bedingt und darin liegen die Grenzlinien, welche die Staatsgewalt nicht überspringen darf. Reben der Staatseinheit stehen die selbstwüchsigen Sinheiten, Berbände, Korporationen, welche, durch Interessengemeinschaft hervorgerusen, sich in das Gemeinleben eingebaut und die Sanktion der Geschichte empfangen haben.

Mit aller Bestimmtheit machte die historisch gerichtete deutsche Wirtschaftslehre ben nationalen, organischen Charafter ber menschlichen Arbeit geltend gegenüber bem tosmopolitischen und individualiftischen Systeme der Englander. Friedrich Lift wies in beredter Sprache die Bertehrtheit ber Unfichten Abam Smit 38 nach; diese Theorie habe vor lauter Individuen, die sie in de Menschheit vereinigt dachte, die Nationen nicht gesehen und über ben materiellen Gutern als Ergebniffen ber Arbeit die probuttiven Rrafte vergeffen; fie fei eine Theorie der Taufchwerte, der materiellen Reichtumer, ber eine andere gur Seite treten muffe. Die von den werte - erzeugenden Rraften, forperlichen wie geiftigen, allgemeinmenschlichen wie nationalen handeln muffe; der Nachweis ber Teilung ber Arbeit, ber Smiths Starte ift, muffe ergangt werben durch die Aufzeigung von der Bereinigung berfelben im Boltstörper. Der Blid des Wirtschaftslehrers muß fich über ben Martt und die Produktion in Werkstätten und Fabriken ausbehnen auf alles, mas dirett ober indirett das mirticaftliche Schaffen bebingt: "Die driftliche Religion, die Monogamie, die Abschaffung ber Stlaverei und der Leibeigenschaft, die Erblichkeit des Throns, die Erfindung ber Buchstabenschrift, ber Presse, ber Boft u. f. w. find reiche Quellen ber produktiven Rraft 1)." Indem die englische Schule bloß den materiellen Reichtum oder die Tauschwerte untersuchte und nur die torperliche Arbeit als Rraftquelle anfah, verfiel

Ī

<sup>1)</sup> Das nationale Syftem ber politifchen Ofonomie 1842, S. 209.

sie in sektsame Irrtümer und Wibersprüche: "Wer Schweine zieht, ift nach ihr ein produktives, wer Menschen erzieht, ein unproduktives Mitglied, der Gesellschaft; wer Dudelsäcke oder Maulkrommeln zum Berkause sertigt, produziert, die größten Birkuosen, da man das Gespielte nicht zu Markte bringen kann, sind nicht produktiv; der Arzt, welcher seinen Patienten rettet, gehört nicht in die produktive Klasse, aber der Apothekerjunge, obgleich die Tauschwerte der Pillen, die er produziert, nur wenige Minuten existieren mögen, bevor sie ins Werklose übergehen; ein Newton, ein Watt, ein Kepler ist nicht so produktiv als ein Esel, ein Pferd oder ein Pflugstier 1)."

Aber auch wenn die produktiven Kräfte minder engherzig veranschlagt werden, find sie nicht richtig zu verfteben, sobald man nur Die Individuen als ihre Trager anfieht: "Die Summe der produttiven Rrafte ber Nation ift nicht gleichbebeutend mit bem Aggregat der produktiven Kräfte aller Individuen und bedingt durch die gesellschaftlichen und politischen Zustände?)." Die mechanische Anficht muß ber organischen weichen und die Rraftquellen der felbftwüchfigen, vorgesellschaftlichen Berbande muffen in Rechnung gezogen "Zwischen bem Individuum und der Menscheit fteht die Nation mit ihrer besonderen Sprache und Litteratur, mit ihrer eigentumlichen Abstammung und Geschichte, mit ihren besonderen Sitten und Gewohnheiten, Gesetzen und Institutionen, mit ihren Ansprüchen auf Existenz, Selbständigkeit und Bervolltommnung als ein Organismus, ber burch taufend Bande bes Beiftes und ber Intereffen zu einem für fich bestehenden feelenvollen Bangen vereinigt ift 3)."

ĝ

еľ

2. So weit das rationalistische Raturrecht und die sensualistische Wirtschaftslehre von A. Smith auseinanderliegen, so find sie doch beide Erzeugnisse des nominalistischen Denkens. Jenes läßt Recht und Staat von den Individuen gemacht werden, wie die Rominalisten des universale vom individuellen Denken allein

<sup>1)</sup> Das nationale System der politischen Ölonomie 1842, S. 213. — 3) Bas. S. 249. — 3) Bruno Hildebrand, Die Rationalötonomie der Gegenwart und Zutunft 1848, S. 62.

erzeugt mabnen; diese kennt nur Individuen, aus deren Umfriebe fie Die wirtschaftliche Ordnung sich troftallifieren läßt, abnlich wie Occam und Lode bie Begriffe aus bem Gewirre ber Ginbrude 1). Die historische Schule, welche beide Berirrungen befämpft, hat darum einen realistisch en Bug. Derfelbe fpricht fich am beutlichsten in bem von ihr durchgängig verwendeten Begriffe bes Organifden aus, bei bem ber immanente 3med als bas Universale bem Singularen und als das Bange ben Teilen vorangeht. Der verbiente Bearbeiter des Genoffenschaftsrechtes, D. Gierte, fagt gelegentlich, daß sich die individualistischen und die anti-individualistischen Spfteme darin unterscheiden, daß bei jenen das Bange den Teilen nachfolgend, bei diesen vorausgebend gedacht wird. Das nominalistische Halbbenten schreckt bavor gurud, etwas anderes als wahrnehmbare Einzelwesen anzunehmen; das durch die Bucht der Hiftorie vertiefte Denten weiß mit nicht = mahrnehmbaren Faktoren zu operieren; es tennt die Dacht, die einem Boltstum, einem Staatsgedanken, einem Rechtsinstitut und - fustem, einer Religion, einer Weltanschauung innewohnt und die individuellen Beftrebungen bedingt und hervorruft, also ein Banges bor ben Teilen, ein Allgemeines por dem Besondern bilbet. Die Rechtsgeschichte bat von Bermandtichaft und Gegenfat, von Rampf und Ausgleich der Rechtsspfteme zu sprechen und wurde nicht weit tommen, wenn fie Diefe Spfteme nur als in den Ropfen ber Menfchen fich bilbende Abstrattionen auffassen wollte, da vielmehr deren geschichtliche Dacht ihre Realität bezeugt, die nicht zwar als bingliche, wohl aber als gebantlich-objettive zu faffen ift.

Genetisches Begreifen des Werdens des Rechts und organisches Berständnis für die Rechtssubstanz bezeichnet Savigny als gleich wichtig: "Ein zweisacher Sinn ist dem Juristen unentbehrlich; der historische, um das Eigentümliche jedes Zeitalters und jeder Rechtsform scharf aufzusassen, und der spstematische, um jeden Begriff und jeden Sat in lebendiger Verbindung und Wechselwirtung mit

<sup>1)</sup> Bergl. oben §. 97, 1, S. 318.

dem Ganzen anzusehen, das heißt in dem Verhältnisse, welches das allein wahre und natürliche ist.)." Tressend charakterisiert er den Realismus der alten römischen Juristen: "Die Begrisse und Säte ihrer Wissenschaft erscheinen ihnen nicht wie durch ihre Willkür hervorgebracht; es sind wirkliche Wesen, deren Dasein, deren Genealogie ihnen durch langen, vertrauten Umgang bekannt geworden ist; daher die Sicherheit, die sonst nur die Mathematik hat: sie rechnen mit ihren Begrissens)." Ähnlich hatte Leibniz die Rechtsbegrisse als res incorporales bezeichnet und gegen Lockes Rominalismus geltend gemacht 3). — Wenn die nominalistische Rechtslehre immer nur nach der Absicht der Gesetzeber fragte und mit der logischen Schablone arbeitete, forschte die historische nach dem auch unabsichtlich wirkenden Prinzip der Gesetzebestimmungen, nach der inneren Ordnung der Rechtsmaterien, ihrer ratio, ihrem soogóv, ihrem sooso.

Als ethischer trat der Realgehalt des Rechts den Forschern besonders im germanischen Rechte entgegen. Den Deutschen war das Recht eine sittliche Macht, und der Rechtliche, d. i. der Recht-gleiche oder -ähnliche war Bundesgenosse dersecht sinde das Recht stärken und das Unrecht kränken"4) und "Recht sindet allzeit seine Knecht", waren gangdare Formeln; das Recht war recht eigentlich eine Sache, nämlich "die gute Sache". Es wird nicht gemacht, sondern "geschöpft"; wie der Brunnen die Fluren, speist es die Rechtsbedürftigen. "Recht sindet sich; du mußt Recht sinden, nicht Recht bringen," sagen die Sprichwörter. Die Anschauung ist lebendig, daß das Recht ein Gut ist, an dem die Rechtsgenossen teilhaben. Dieser Begriff des Teilhabens trägt die ganze Berfassung des germanischen Mittelalters: das Lehen ist Anteil, eine µédeses; auch insosen Sein materielles ist, beruht es auf der weiteren Borstellung, daß sich Haben und Sein wechselseitig be-

<sup>1)</sup> Bom Berufe unserer Zeit für Gesetzgebung, S. 48. — 2) Das. S. 29. — 8) Oben §. 95, 4, S. 272; Op. phil., p. 310b. — 4) Wörtlich mit dem pythagoreischen Atusma übereinstimmend: νόμφ βοηθείν καὶ ἀνομίς πολεμείν; vergl. Bd. I, §. 21, 3.

bingen, daß auch unser Wert ein Haben, ein Anteilhaben an Werten ist, die wir nicht machen, sondern die uns gewährt werden. Das Eintreten in einen solchen Gedankenkreis war ein Schritt zur Gesundung von der Krankheit des Autonomismus, der alles von sich selbst hat und selbst macht, der keine sittlichen Inhalte kennt und den ethischen Stoffwechsel stillkellt und darum zur moralischen Auszehrung und Schwindsucht führt.

Die historische Wirtschaftslehre gewann an dem von Lift aufgeftellten Begriff ber "produttiven Rrafte" einen realiftifden Fußpuntt. Lift ift nicht weit von dem Begriffe der geiftigen Guter, wenn er fagt: "Der jetige Zuftand ber Nationen ift eine Folge ber Unbaufung aller Entbedungen, Erfindungen, Berbefferungen, Bervollkommnungen und Anstrengungen aller Generationen, die bor uns gelebt haben. Sie bilben bas geiftige Rapital ber lebenben Menscheit und jede einzelne Nation ift nur produttiv in dem Berbaltnis, in welchem fie biefe Errungenschaften früherer Benerationen in sich aufzunehmen und sie durch eigene Erwerbungen zu vermehren gewußt hat 1)." Die Wirtschaftslehre spricht manchen Universalien Realität zu, welche nur Denkhülfen zu sein scheinen; Obst, Holz, Belzwert u. a. find hier teine blogen Rlaffennamen, fondern Bestandstude des Boltsbefiges, alfo Realitäten; Erzeugniffe der Arbeit sind durch die Arbeit real bestimmt und in gewissem Betracht felbft fubftangijerte Arbeit, "Gallerte ber Arbeit", wie sie Marx nannte; aber auch bas Banze von Renntnis und Fertigkeit, das zu ihrer Herstellung gehört, ift ein realer Faktor, ein Wertobjett und doch nur eine dévapus logian; Handwertstraditionen und Gewertsverfaffung find sozusagen Bestandstude bet Wertstätten, wie das Handwerkszeug, und für die Werterzeugung wichtiger, als diefes, also in höherem Mage Buter.

Zu einer bestimmten Borstellung von der geistigen Güterwelt und ihrer Bewegung, einem Erbgange der geistigen und sittlichen Güter brangen die Bertreter der historischen Nationaldsonomie nicht

<sup>1)</sup> Das nationale Spftem, S. 210.

vor, da ihnen bei dem Berfalle der philosophischen Bildung die begrifflichen Handhaben dazu fehlten. Als Komplement der materiellen objektiven Güter drängten sich ihnen doch immer nur Eigenschaften des Subjekts: Fähigkeiten, Fertigkeiten u. s. w. auf und es entzog sich die Hinordnung dieser auf ein Gedanklich-reales zwar nicht ganz dem Berständnisse, aber der wissenschaftlichen Fixierung 1). Der Güterlehre stand im Wege, daß man zumeist die Güter auf die Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse bezog, wobei ihr objektiver Charakter nicht zur Geltung kommen kann, da erst deren Beziehung auf die menschliche Bestimmung den Blid auf die Realitäten der geistigen Welt erössnet.

3. Die historische Gesellschaftslehre fand die sittlich-religiöse Hinterlage von Recht, Staat und Arbeit wieder, welche der Autonomismus so schmachvoll preisgegeben hatte. Zu der Wahrheit: Das Ganze ist vor den Teilen, gewann man die ebenso wichtige hinzu: Das Recht ist vor dem Staate, weil es aus dem Gerechten und letztlich aus Gott ist.

Es wirkte babei besonders die Erschließung des deutschen Rechtes geift. und herzerweiternd, welches eine innere Verwandtschaft zum Christentum hat. "Ausgehend von der Boraussehung einer höheren Weltordnung, leitet die germanische Rechtsanschauung alles Recht von Gott ab und will das ganze Rechts- und Staatsleben auf die Abhängigkeit des Menschen von Gott gegründet wissen... Darum beginnt der Sachsenspiegel die Darstellung des Rechtsspstems mit der Darstellung der göttlichen Weltordnung... Auch die öffentliche, die staatliche Gewalt sieht so gut wie der Einzelne unter der Herrschaft des Rechtes, nicht über dem Rechte... Die Freiheit besteht danach in dem Rechte des Menschen, sein Leben den Borschriften der göttlichen Offenbarung und des Sittengesets gemäß einzurichten; hierzu soll die öffentliche Gewalt den Einzelnen behülssich sein. Das durch den Staat geschützte Recht soll Jedem

<sup>1)</sup> Am nächften tommt diefer Julius Raug, Theorie und Geschichte der Rationalotonomie, Wien 1858, der wenigstens die Güterlehre als Ganges untersucht.

die Möglichkeit gewähren, seine sittlichen Lebensausgaben zu erfüllen. Weil aber diese Aufgaben für die verschiedenen Lebensberuse der Art nach verschieden sind, so verlangt der germanische Freiheitsbegriff für jeden Beruf das seiner besonderen Aufgabe entsprechende besondere Recht 1)." Das Recht des Einzelnen ist eine Besugnis, aber zugleich ein von Gott verliehenes Amt, mit dem entsprechende Pflichten verbunden sind. Die Berufsgenossen hält zuhöchst nicht gemeinsamer Borteil zusammen, sondern ein geistiges Gut: die Ehre. Der Sachsenspiegel sagt: "Gut ohne Ehre ist tein Gut und Leib ohne Ehre hat man für tot; alle Ehre aber tommt von der Treue".

Die germanistische Rechtsschule hat das Berdienst, diesen Charafter des deutschen Bolksrechts aufgedeckt zu haben, allein sie ging zu weit, wenn sie darüber den Wert des römischen Rechtes verkannte und dem letzteren die autonomistischen Berirrungen schuld gab?). Unbefangener urteilte J. Grimm: "Erst in unserer Zeit, nachdem das Studium des römischen Rechtes auf seine alte Reinheit und Strenge zurückgeführt, das des heimischen zu vollen Ehren gebracht worden ist, darf man eine langsam heranrückende Reformation unserer Rechtsversassung hoffen und voraussehen?)."

Mit Überwindung des Materialismus der Smithschen Wirtschaftslehre kam auch die sittliche Seite der Arbeit wieder zum Bewußtsein. Für die spekulativ-ethische Betrachtung derselben trat nachdrücklich v. Schütz ein in dem Aufsate: "Über das sittliche Moment in der Bolkswirtschaft" 1): "Auch dem spekulativen Element gebürt hier seine Stelle; die Wissenschaft ist Resultat zweier Faktoren: der Ersahrung und der menschlichen Bernunft, und es liegt in ihrer Aufgabe, die Übereinstimmung der thatsächlichen Berhältnisse mit den Geboten und Forderungen der sittlich-praktischen

<sup>1) 3.</sup> Janffen, Geschichte bes beutschen Bolles I<sup>14</sup>, S. 460. — 2) So R. Ab. Schmidt: Der prinzipielle Unterschied zwischen römischem und germanischem Recht 1853, der das erstere "das Recht der Beute", das letztere "das Recht des Lehens" nennt. — 8) Rechtsaltertümer Borr. S. XVII. — 4) Tübinger Zeitschr. f. d. Staatswissenschaft 1844, S. 113 f.

Menschenvernunft anzubahnen." Uhde bemerkt in gleichem Sinne: "Bisher hat die Nationalökonomie eine Ontologie des Reichtums geliefert, aber ihre moralische und religiöse Seite verschleiert; die disherige Behandlung der Nationalökonomie läßt den Menschen mit seinem Leben und seinem höchsten Interesse außer Acht, sie wiegt ihn dafür auf der Wage der Produktion 1)."

Indem man die Boltswirtschaft in ihrer Berwachsung mit dem Boltsleben und beffen sittlichem Untergrunde verfolgte, erkannte man auch ben Beitrag, ben bas Chriftentum jur Entwidelung ber Arbeit und zu beren idealen Auffassung gegeben. Savigny fagt im allgemeinen: "Das Christentum ift nicht nur als Regel bes Lebens anzuerkennen, sondern es hat auch in der That die Welt umgewandelt, so daß alle unsere Gedanken, so fremd, ja feindselig fie demselben scheinen mögen, dennoch von ihm beherrscht und burchdrungen find 2)." Wilhelm Arnold weist auf die tausend Fäben bin, welche die Gegenwart mit ber driftlichen Bergangenheit verknüpfen: die Rultur ber Gegenwart fei nur die Fortsetzung und Steigerung ber mittelalterlichen Inftitute, auf welche man bornehm herabsehe, als auf Ausgeburten einer finsteren, barbarischen Zeit, mahrend fie boch die Grundlage unferer Rultur bilben: "Es steht den Enteln übel an, die Beisheit ihrer Bater thoricht zu nennen, weil sie diefelbe nicht mehr verstehen 3)." Die morallose und darum unmoralische Wirtschaftstheorie, die nur den Eigennut als Triebfeber tennt, nennt Arnold " bie gefährlichste Luge, bie je von der Wiffenicaft ausgesprochen ift, jum Blud aber auch eine, beren innerer Widerspruch leicht aufgebedt werben tann; benn sie führt zu ber Alternative: entweder ift der Eigennut auch auf dem Bebiete bes Staats - und Rechtslebens das Entscheidende — damit wird aber eine unsittliche Grundlage aller menschlichen Ordnung

<sup>1)</sup> Ein seltsames Migverständnis der "ethischen Richtung der Nationalsöfonomie" begegnet bei C. Menger, Untersuchungen über die Wethode der Sozialwissenschaft 1883, S. 288 f. — 2) System des heutigen römischen Rechts I, S. 53. — 3) Recht und Wirtschaft nach geschichtlicher Ansicht 1863, S. 82 f.

aufgestellt und zum positiven Angriff gegen sie fortgeschritten —; ober man löst die natürliche Einheit des Menschen in verschiedene voneinander unabhängige Kräfte auf und macht ihn im Rechtsleben zum Idealisten, in der Wirtschaft zum Materialisten. Die wirklichen Motive der Wirtschaft sind: der Trieb der Selbsterhaltung, der politische Gemeinsinn, das nationale Rechtsgefühl".

Das Wirtschaftsleben ebensowohl aus der Geschichte wie aus ber Totalität der menschlichen Bethätigungen zu begreifen, ift das Streben, welches ben gelehrteften Bertreter ber hiftorischen Birtichaftslehre, Wilhelm Roscher, leitete 1). Er ertennt die fittlichreligiösen Boraussetzungen bes Arbeitssegens; ja erflart die Religion für das höchfte Ziel und den tiefften Grund des Lebens 2). Doch schreitet er jur Durchführung bieses Gebankens nicht bor; er lehnt die driftliche Sozialreform, welche damit Ernst macht, ab und findet in ben Schriften bes Bischofs von Retteler nur "viele treffliche Bemertungen", die aber erft anwendbar seien, "wenn unsere weniggläubige, aber ftrebfame, fritische, nach individueller Unabbangigfeit durftende Zeit einen großartigen Rudfall zu ben Gigentümlichkeiten des Mittelalters erlebt hatte" 3). Diese Büge der Zeit icheinen ihm also mit ber Religion als Grundlage bes Gemeinlebens vereinbar. Über tatholische Dinge spricht er nicht feindselig, aber mit unglaublicher, mit seiner sonftigen Belehrsamkeit arg tontraftierenden Unwissenheit; er bemertt gelegentlich: "Das Wort ber Bulgata: Agnus Dei qui tollis ift beffer als das lutherische: Lamm Gottes, das du trägft; aber um fo unbiblifcher bam gleich der katholische Zusat: Ora pro nobis; dadurch wird der Berr zu einem oberften Beiligen begradiert" 4). Diesen erzessiben Arianismus burbet er ber tatholischen Kirche auf, ohne fich zu ver-

<sup>1)</sup> Ansichten ber Bollswirtschaft aus bem geschichtlichen Standpuntte 1861; Spstem der Bollswirtschaft, 4 Bde., begonnen 1854, legte Auflage von Theodor Petermann; Geschichte der Rationalbtonomie in Deutschand 1874; Geistliche Gedanten eines Rationalbtonomen 1895. — 2) Geistliche Gedanten, S. 158. — 3) Das. S. 173. — 4) S. 35. In dem legten Abstrude fügt der Herausgeber einen berichtigenden Zusat bei.

gewissern, ob sie denn wirklich jenen Zusatz mache; jedes katholische Schulkind hätte ihn belehren können, daß er vielmehr laute: Misororo nobis. Handelte es sich um eine antike Gebetsformel, so hätte sich Roscher gewiß keine solche Blöße gegeben.

4. Bas das historische Bringip zur Erweiterung und Bertiefung ber Lebensanficht, jur Schulung im realistischen Denten, jur Erneuerung der idealen und religiösen Anschauungen beitragen fann, tommt erft gur vollen Geltung, wenn bie Geschichtsbetrachtung mit ben Borurteilen bricht, welche feit ber Glaubensneuerung bas tatholifche Mittelalter bem Berftandnis unzuganglich gemacht haben; ohne Burbigung ber fogialen Gebilbe biefer Beriode und ber fie tragenden Religiosität und Beisheit tann sich bie Befellschaftslehre dem Autonomismus nicht entwinden und den großen Problemen bes Rechts, bes Staates, ber Arbeit gerecht werben. Diefer Erkenntnis rudhaltlos Ausbrud gegeben zu haben, ift bas Berdienft Abam Beinrich Mullers: "Die Gegenwart mit ihren politischen Zerrüttungen ift ein bloger Zwischenzustand, Ubergang ber natürlichen, aber bewußtlofen ötonomischen Beisheit ber Bater durch ben Borwit ber Rinder ju der verftandigen Anertennung jener Beisheit von Seiten ber Entel 1)."

Abam Müller, in Berlin 1779 geboren, wurde im Geiste des dort herrschenden aufgeklärten Protestantismus erzogen; als Mann auf seine Jugend zurücklickend, konnte er 1808 sagen: "Da ich erzogen wurde, war die Renntnis und Empfindung des Gesetes sast verloren gegangen; es gab nur eine Schule der Erfahrung; jetzt kann wieder die alte göttliche Wechselwirkung zwischen dem Geset oder einer gewissen Ascetik und dem Genuß eintreten, denn das Geset oder die Idee des Gesets ist wieder allen Genüssen der Welt gewachsen, ja überlegen?)." — In seiner Göttinger Studienzeit, die ihn mit Friedrich von Gentz zusammenführte, machte die sensationelle Schrift Comund Burkes gegen die

<sup>1)</sup> Berfuch einer neuen Theorie des Geldes 1816, Borrede. — 3) Rofenthal, Die Ronvertiten des XIX. Jahrhunderts I, S. 69.

frangofische Revolution 1) tiefen Eindrud auf ihn. Burtes Lebensanschauung rubt auf religiöser Gefinnung und ber Bürdigung ber frommen Singebung und bes ritterlichen Sinnes bes Mittelalters, trägt aber jugleich ben gegebenen Berhältniffen Rechnung; fein Blid für das Gegenwärtige mar fo icharf, daß - mas fein Ansehen außerorbentlich erhöhte — nicht wenige seiner Prophezeiungen über die Stadien, die "ber Freiheitsichwindel und Bernunfttaumel" durchlaufen werde, buchftäblich eintrafen. Während Gent aus dem Buche nur den tiefsten Widerwillen gegen die Revolution sog, ohne von ber rationalistischen Weltanficht, die ihm Rant, sein Lehrer, eingeimpft hatte, loszutommen, ertannte Müller tiefer als Burte felbft. daß nur auf dem Grunde des historischen, vollkräftigen Christentums ber Berftörung gesteuert werben tonne. "Aus ber tiefen Sprachverwirrung unserer Zeit," ichrieb er nachmals, "ift alles Besprach über ben Staat und seine Bestimmung und sein Befen völlig unnut, ein elendes Spiel mit Worten, welche morgen die erfte befte irdische Gewalt zu schanden macht. Aller Streit um bas Recht oder um das Menschenglud und um den Ruten ift völlig sinnlos, wenn das Wefen aller biefer Ibeeen nicht in heiligen Zusammenhang gebracht, ihr vorübergebender Zeitausdrud nicht an ben Beltausbrud, ben uns vergangene Zeiten lehren, angefnüpft und burch ihn verbürgt werben 2)."

Den "Weltausdruck der Ideeen" suchte Müller am rechten Orte: in der katholischen Kirche, zu welcher er 1805 in Wien zurückstehrte; jenen Zusammenhang erörtert er näher in einer Schrift von 1819: "Bon der Notwendigkeit einer theologischen Grundlage der gesamten Staatswissenschaften und der Staatswirtschaft insbesondere". Den Schaden der Zeit findet er in der "allmählichen radikalen Zersesung, Ausschung und Dismembration des Staates und alles öffentlichen Lebens" und er führt ihn auf drei Agentien zurück: die Rezeption des römischen Rechts, die englische Reichtumslehre

<sup>1)</sup> Reflexion on the revolution in France 1790; überset von Fr. v. Geng 1792. — 2) Elemente der Staatsfunft 1809, III, S. 265.

und die Glaubensneuerung, welche die "Privatreligion" eingeführt und "die Privatisierung und Entnationalisierung aller Empfindungen des Lebens" eingeleitet habe 1).

Alles Gemeinleben sieht Müller in ber menschlichen Natur und beren Bestimmung burch Gott angelegt. Alle menschlichen Rechte und Zuftande beruben auf göttlicher Berleihung und es befteht zwischen ihnen eine organische Wechselbeziehung. Das Recht und der Rugen verföhnen sich, sobald sie idecenweise gefaßt merden; Rechts- und Rlugheitslehre fcliegen fich in ber Religion zusammen. Bur lebendigen Ginheit find nicht bloß die zugleich lebenden Blieder ber Befellicaft zusammengeschloffen, sondern auch die nachwachsenden Beschlechter: "ber Staat ift die Alliance der vorangegangenen Generationen mit den nachfolgenden; er ift eine Alliance nicht blog ber Zeitgenoffen, fonbern auch ber Raumgenoffen, nicht bloß die Berbindung vieler nebeneinander lebenden, sondern auch vieler aufeinander folgenden Familien" 2). "Meine Sabe wird meinen Enkeln nur durch die Treue garantiert, mit welcher ich bas anertenne, mas die Zeitgenoffen von ihren Borfahren geerbt haben 3)."

Das rationalistische Naturrecht mit seiner Fiktion des außer der Gesellschaft stehenden Menschen bekämpft Müller nachdrücklich; jene Fiktion kann an das archimedische dos mor orw erinnern, nur daß der Staat wirklich dadurch erschüttert wurde; die logischen Schablonen des Naturrechts sind leb- und kraftlos, die Wirklichkeit zeigt überall Bewegung und Leben. In Bestimmungen derart zeigt sich ein Sinfluß Schellings auf Wüller. Manche Aufstellungen über den Staat sind antikisierend; so wenn es heißt: "Der Staat ist die innige Verdindung der gesamten physischen und geistigen Bedürfnisse, des gesamten physischen und geistigen Reichtums, des gesamten inneren und äußeren Lebens einer Nation zu einem großen, energischen, unendlich bewegten und lebendigen Sanzen"4) und: "Wissenschaft

<sup>1)</sup> Elemente der Staatsfunst II, S. 121. — 2) Das. I, S. 84. — 3) S. 89. — 4) S. 51.

und Staat sind, mas fie sein sollen, wenn fie beide Eins sind, wie Die Seele und ber Rorper Gins in bemfelben Leben und nur ber Begriff sie hoffnungslos zerschneidet und jedem Teil eine abgesonderte Beimat, einen verschiedenen Wirtungstreis guteilt" 1). Müller unterscheibet ben Begriff als Denkmittel von der die Sache im Wesen erareifenden und im Werden verfolgenden 3b ee: "Wenn sich ber Bedanke, ben wir von einem erhabenen Gegenstand gefaßt haben, erweitert, wenn er fich bewegt und machft, wie der Begenftand felbft wächft und sich bewegt, bann nennen wir ben Gedanken nicht ben Begriff ber Sache, sondern bie 3bee ber Sache 2)." Der Staat gilt ihm in dem Dage als ein Befeeltes, daß er fagen tann: "Chriftus ift nicht blog für die Menschen, sondern auch für die Staaten geftorben" 3). Doch ift Müller weit entfernt bavon, die Individuen und die besonderen Berbande in dem Staate aufgeben ju laffen; er fagt fcon: "Der Staat machft hervor als ein Frieden Freier"; nalle Erhebung, wonach bie Seele verlangt, ift ihre freie Unterwerfung, ihre Freiheit in der hingebung an bas Baterland und Chriftus" 4). Die Berbande ber engeren Gemeinintereffen gliedern fich, mit Bewahrung ihrer organischen Struktur, in ben Staat ein; zu ben alten Ständen: bem Nahr -, Lehr = und Wehrftand fügt Müller als vierten ben Bertehrftand. Jeder Stand und innerhalb besselben jeder Berufstreis hat ein Amt im Bangen; fein Schaffen ift nur bann bas rechte, wenn nachft ber Amtstreue die Liebe gur Sache das Treibende ift.

Die Gesetze des Arbeitslebens sucht Müller vom Gesichtspunkte des Ganzen zu bestimmen; der Arbeitsteilung schreibt er, wenn sie wie bei Smith zum Prinzip erhoben wird, "eine lasterhafte Tendenz" zu. Smith greift er nachdrücklich an: "Der Wahn, als wäre das Glück der Menschheit nichts anderes als die Summe der kleinen Privatglückseiten der gerade nebeneinander Wohnenden, hat uns um alles Lebensglück gebracht"; dadurch ist der Staat zu

<sup>1)</sup> Elemente der Staatstunft I, S. 64. — 2) Das. S. 27. — 3) Das. III, S. 255 s. — 4) Das. S. 327.

einer gemeinen Polizeianstalt herabgefunken und bie Rirche desgleichen 1). Die Lehre von der "Privatinduftrie", d. i. bem autonomistischen Erwerbe, als Quelle des Bölterwohls, ift ein Erzeugnis ber Auftlärung und die Auftlärung ift selbst eine geiftige Privatindustrie. Die Meinung, daß sich aus bem Umtreiben ber vielen Egoiften bon felbft ein Buftand ber allgemeinen Befriedigung ergeben werbe, ift ein Wahn; "außer bem Chriftentum zeigt bie Beschichte tein Beispiel mabrer Beruhigung auch nur ber irdischen Intereffen". — Über Müllers Wirtschaftslehre 2) fagt Rofcher: "Die Reaktion gegen Smith ift bei ihm keine blind feindselige, sondern eine bedeutende, vielfach wirklich erganzende." "Die Frage nach ben verschiedenen Produktivitätsgraden der Arbeitszweige wird von Müller jo tief als flar badurch gelöft, daß er die gesellschaftliche Rot= wendigfeit als Magstab gebraucht. Gigentlich wird erft hiermit tonsequent der Standbunkt wiedergewonnen, den bereits ausgezeichnete Rationalokonomen ber vormerkantilischen Zeit innegehabt hatten. Es ift aber ein großer Unterschied zwischen bem naiben Glauben an einen Sat, weil man benselben nie angezweifelt bat, und der wissenschaftlichen Überzeugung von seiner Wahrheit, nachbem man eine Menge bagegen erhobener Einwände bestritten, namentlich wenn es fich um einen so fundamentalen Begriff handelt, wie ber pon ber Arbeitsproduktivität 3)."

Ein anderer Nationalötonom sagt von Müller: "Sein Wirten bedeutet einen energischen Schritt vorwärts auf der Bahn zur historischen, realistischen Auffassung der Sozialverhältnisse... Sines der bedeutendsten Leitmotive der historischen Schule hat er zuerst in träftigen Attorden angeschlagen: die Theorie der proputtiven Kräfte, welche dann Fr. List seiner Polemit gegen den Freihandel zu Grunde legte. Die Idee vom Staate als dem "großen Individuum", das in der Kontinuität der Generationen sein

<sup>1)</sup> Elemente der Staatsfunft II, S. 326. — 2) Deren leitende Ideeen in dessen Aufsägen: "Die innere Staatshaushaltung spstematisch dargestellt auf theologischer Grundlage" in Fr. Schlegels "Concordia" 1820, Heft 2 u. 3. — 3) Geschichte der Nationalökonomie in Deutschland, S. 765.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus. III.

722 Abichnitt XVII. Das hift. Prinzip als Wegweiser zum echt. 3bealismus.

Leben lebt, ist durch Müller zu der praktischen Konsequenz zugespist, daß die Politik nicht über den Interessen der momentanen Individuen das dauernde Interesse des Staates vergessen, daß sie von den Lebenden Opfer fordern dürse, wenn es gilt, Kräfte zu wecken und zu erziehen, welche späteren Geschlechtern Ruhm und Reichtum aewähren werden 1)."

Die Güter, welche Müller als Strebensziele sett, reichen aber über Ruhm und Reichtum hinaus und die Burdigung des Staates und ber Rationalität hindert ihn nicht, einen höchsten, über sie hinausgreifenden Berband anzuertennen: "Bir fühlen es: es giebt feinen blogen, reinen Patriotismus mehr, wie ihn die Alten nahrten; ein gewiffer Rosmopolitismus geht ihm gur Seite, und mit Recht; benn es tommt auf zwei Dinge an: auf das Baterland und auf den Staatenbund, deren wines abgesondert für sich ohne das andere nicht mehr begehrt werden und Aber dieser Rosmo-politismus hat in jedem Einzelnen eine andere Carbe, bei gleichem Willen ganz ungleiche Richtung, und so hebt er auch bas Band noch, welches fich unter ben Freunden bes Baterlande, 3 gu fourgen anfing, wieder auf. Rulte, Begriffe von Recht und Freit, Glud der Menscheit entzweien die Bereinigten notwendig wiede 't', benn es fehlt an einem Worte, an einem gemeinschaftlich anerta unnten und bestimmten Gute, das Alle umfassen und boch auch von Millen vernommen werben konnte, bas alle Opfer in fich vereinigte unib jo feine Bekenner auch zu allen Opfern ber Welt aufgelegt machte. Darum ift bas Wort Fleisch geworden, hat fich in einem bestimmten, leicht zu erkennenden Leben ausgedrückt und hat sich weiter ausgeprägt in der Jugendgeschichte aller Boller, von benen wir abstammen, fo bag wir nur fanft burch bie Beltgefdichte, durch die Erzählung von der Entwidelung alles beffen, mas uns wert und teuer ift, hinaufzusteigen brauchen bis an die Quelle, um beutlich das bochfte Gut der Menscheit im großen und im kleinen und in allen Erscheinungen bes Lebens wiederzufinden, wir, inner-

<sup>1)</sup> Diegel, "Robbertus" II, G. 229.

lich über unsere und unseres Geschlechtes Bestimmung Entzweiten, wir, Auseinandergesprengten und deshalb Entwassneten, zu aller bürgerlichen und menschlichen Tugend Unsähigen, steigen hinauf zu dem Ahnherrn aller Empfindungen unseres Herzens und sinden dort in schöner, harmonischer Einfalt wiederverbunden alle Regungen des Gemütes, die hier auf Tod und Leben miteinander zerfallen sind. Er hat uns gelehrt, das Ganze zu erkennen und uns demselben hinzugeben und, was mehr ist, der alten Nationalität, dem Geiste des Baterlandes dennoch treu zu bleiben, wie er den Satungen Mosis treu blieb 1)."

5. Auf die Berbindung des nationalen und driftlichen Elementes geben alle tiefer blidenden Rechts- und Staatslehrer der hiftorischen Richtung aus, aber ihre Opposition gegen bas Naturrecht, welches fie nur als Ausgeburt des geschichtslosen Rationalismus tennen, läßt fie jum teil die rechte Weise jener Berbindung verfehlen. Zum richtig verftandenen Naturrecht öffnet im Grunde die historische Anficht felbst ben Zugang: wird ber Boltsgeist als bie Quelle bes Rechts erfaßt, so wird auch das allgemein-menschliche Bewußtsein als folches anerkannt, da es ja einen in jedem Bolksgeifte mitwirtenden Fattor bildet; seine Aussagen sind aber bas, mas die Scholaftiker die lex naturalis nannten und als Bindeglied fetten amischen die lex divina und die lex humana, die der positiven. dem Bolksgeifte entspringenden Rechtsbildung entspricht. Jene lex naturalis und das ihr entsprechende Naturrecht ist demnach nicht entfernt eine rationalistische Fittion, sondern ein reales natürlichüberfinnliches Clement, welches zwischen bem natürlich - empirischen der positiven Rechtsbildung und dem übernatürlichen der lex divina das Mittelglied bilbet 2). Wird diefes Grundverhaltnis verfannt und nur göttliches Recht einerseits und menschlich - positives andrerfeits angenommen, so werden dem historischen Bringipe nicht die rechten Ronsequenzen abgewonnen und muß fich eine verfehlte

<sup>1)</sup> Elemente der Staatstunft III, S. 295 f. — 2) Bergl. Bb. II, §. 73, 6; 77, 5 u. 85, 7.

Theorie ergeben. In diesen Abweg verloden insbesondere die protestantifden Unichauungen, welche allenthalben bie Beseitigung ber Mittelglieder mit sich bringen 1). Der Brotestantismus will, soweit er überhaupt noch das Bestreben bat, auf dem driftlichen Boben zu bleiben, eine unfichtbare Rirche einerseits und eine Landes = oder Gemeindekirche andrerseits und leugnet die sichtbare, aus dem göttlichen Reime der Erlösungsthat hervorgewachsene, die Länder und Bolter jur Chriftenheit vereinende Rirche; ihm ift bas Allgemeine, das xad'olov, kein lebendiges gestaltendes Bringip, fondern verschwebt ins Unbestimmte, fo daß ihm nur das Ronfrete festliegt. So muß er auch die lex naturalis verkennen und sich amischen ber lex divina und humana bin - und berwerfen. Mit ber Ablehnung des tanonischen Rechtes streicht der Protestant Die driftliche Rechtsbildung aus ber Geschichte und verliert das Gebiet, in welchem bas Zusammenwirten bes natürlichen Sitten- und Rechtsgesets mit bem Gesete Chrifti einerseits und ben sittlichen und Rechtsinstintten ber Nationen andrerseits am tenntlichsten ju Tage tritt.

Daß diese Mängel und Widersprücke der Grundlage in der Durchführung nicht durch Geist und Scharssinn gut gemacht werden können, zeigt in besonders lehrreicher Weise das Mißlingen des Unternehmens von Friedrich Julius Stahl, der eine Rechtsund Staatslehre nach historischer Ansicht auf protestantischer Basis zu begründen versucht<sup>2</sup>). Stahl hat sich als gewandter Sachwalter des historischen und des christlichen Prinzips namhastes Berdienst erworden und sein Ausgangspunkt ist unleugdar der rechte. Bortresslich ist seine gründliche Widerlegung des rationalistischen Raturrechts; er erklärt, "dem Rationalismus einen ewigen Denkstein zu sesen" und will ihn "auf seinem eigenen Gebiete, mit seinen eigenen Wassen, durch die strengste, genaueste Gedankenfolge

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 84, 6. — 2) Philosophie des Rechts nach geschichte licher Anficht, 2 Bde. 1830—1837; in dritter Auflage erschienen die Bande unter den Titeln: Geschichte der Rechtsphilosophie und Rechts und Staatselehre auf der Grundlage der chriftlichen Weltanschauung 1854—1856.

bekämpfen 1)". Über den Ursprung und den Ausgang der gegnerischen Dentrichtung sagt er treffend: "Als am Ende des vorigen Jahrhunderts eine lange vorbereitete Richtung zum Ausbruche tam, ba mar es ber Stoly menfoliger That- und Dentfreiheit, welcher die wiffenschaftlichen Bestrebungen leitete. Alleinherrschaft suchend, wie jeder neue Trieb, außerte er sich in der Zerftorung alles Borgefundenen; die Mannigfaltigkeit der besonderen Berhältniffe, ber gange Bau ber sittlichen Welt sollte eingeriffen werben, bamit nichts bestehe, als was Vernunft rein aus sich felbst gefunden und bervorgebracht. Diese Richtung behielt so lange Lebenstraft, bis fie ibren Stoff aufgezehrt hatte und bas Unvermögen fich tundgab, für bie umgefturzte Welt eine neue zu schaffen. Da erkannte und verehrte man wieder die hobere Dacht, welche, uns verborgen, die menschlichen Zustande ju Geftalt und Reife bringt; es galt wieder ber Wert alles individuellen Lebens, jeder eigentümlich ausgebildeten Sinrichtung, und bas Recht erschien nicht mehr als Erzeugnis ber Denigefete, fondern als ein lebendiges Blied, in allen Beziehungen bem Leben ber Bolfer und ber Bewegung ber Befdicte verbunden 2)." "Der geschichtliche Berlauf und die reelle Beschaffenheit des Menschen ift das Bericht über die Motive aller Philosophie und fobin über diefe felbft. Die Biffenichaft muß, wie ber Beilige in ber Legende, ben ftartften Berrn fuchen ?)."

Die Abkehrung des Rationalismus oder der "abstrakten Philosophie" von der Wirklichkeit und dem Thatsächlichen sindet Stahl
ausgesprochen in dem Grundsaße, "nur das anzuerkennen, was aus
der Vernunst folgt, das logisch Rotwendige; daß etwas ist, reicht
ihr nicht hin, es muß das Gegenteil undenkbar sein 4)". Gine
Philosophie, welche alle Erkenntnisse aus der Vernunst ableitet, kann
keine andere als negative Erkenntnisse haben. "Nach jener Ansicht
ist das ganze erfüllte All bloß eine Emanation der leeren Denkbestimmungen, Gott der Rest der Abstraktion; diese und sohn er

¹) Ib. I³, €. XXVI. — ²) A. a. C. I³, €. 2 u. 3. — ³) Daj. €. 6. — ⁴) €. 91.

selbst ist aber zugleich die Welt, sie ist logisch in ihm enthalten. Hierin besteht der logische Pantheismus, zu welchem sich der Rationalismus notwendig bekennen, oder sein eigentümliches Bersahren, d. i. sich selbst ausgeben muß 1)." Als praktisches Prinzip ist das rationalistische der Grundgedanke der Revolution. "Das Naturrecht sucht apriorische Erklärung und Rechtsertigung des Staates, die Revolution dagegen apriorische Errichtung und Gestaltung des Staates, d. h. jenes macht den Bersuch, den Staat in Gedanken abzuthun und rein aus der Bernunst zu deduzieren; diese macht den Bersuch, ihn in der Wirklichkeit abzuthun und rein aus der Bernunst einen neuen zu gründen 2)." "Die Revolution ist keine bloße Gewaltthat und Umwälzung, sie ist ein System von Grundsähen und Einrichtungen, ein staatsrechtlich-politisches System, auch das, was man Liberalismus nennt, ist nichts anderes als dieses System der Revolution 3)."

Der Rationalismus darf fich nicht auf die alten Philosophen berufen, welche die Bernunft gegenüber ber Boltsreligion vertraten; diese lettere war eine tiefe Berirrung und im Bergleich zu ihr hatte Die Philosophie eine würdigere Gottesertenntnis und eblere Sitten-In der driftlichen Welt nift die öffentliche Religion Die ewige Wahrheit selbst, von einer Erhabenheit ber Gotteserkenntnis und einer Beiligfeit ber Sitte, wie fie ber menfcliche Beift von fich selbst nicht zu ahnen vermochte und die Philosophie fteht desbalb. wie alle menschliche Weisheit, tief unter ihr . . . Die Philosophie kann nur ein Nationalgut sein, wenn sie in Übereinstimmung mit ber öffentlichen Religion, wenn fie im Dienfte ber Rirche ift. Wie ftellte fich bereinst in Thomas von Aguino ber öffentliche Glaube und die öffentliche Bildung, Theologie und Philosophie in ungetrübter Ginheit bar! Und wie fampfen jest biefe Dachte in Feindschaft gegeneinander und geht badurch Zwiespalt und Zerwurfnis durch unseren gangen öffentlichen Buftand! Gine Biebergeburt ber Philosophie, daß fie nach der Bereicherung und Sichtung

<sup>1)</sup> A. a. C. I<sup>8</sup>, S. 100. — 2) Daj. S. 290. — 3) S. 289.

in allen Gebieten des Wissens und namentlich den großen Leistungen in der Philosophie selbst und nach der Bertiesung der Religion und Ausscheidung alles heidnischen Elements aus ihr alle Momente aus dem Innersten heraus zusammenfasse, selbst versöhnet mit dem Glauben, auch den Zwiespalt des Glaubens versöhnend, die sittlichen Begriffe, die Fundamente der bürgerlichen Ordnung in Glauben und Bildung sessstellend und verbürgend und ein Werk der Ertenntnis und Lehre gründend für unsere Zeit das sei, was einst die Summa theologica für das Mittelalter war — das ist die Umkehr der Wissenschaft, die ich meine 1)."

Auf dem Wege, den Stahl hier weift, thut er nun auch die erften Schritte. Er sieht, daß der gesetzgebende Wille Gottes der Urbegriff des Guten, das lette Prinzip aller Gesetzgebung und ber bochfte Inhalt des Ethos ift, er erkennt, daß die menschliche Freiheit nur ju verfteben ift, wenn bas freie Schaffen Gottes anerkannt wird; biefes ift Rraft unendlicher Individualifierung. Die Ibeeen in Gott sind zwar ein απαξ ελοημένου; aber das ewige Thema ber göttlichen Ibee foll feine unendliche Bariation in ber Schopfung haben 2). 3beeen find das Prinzip und Dag bes Rechts, "Rechtsphilosophie ift die Wiffenschaft des Gerechten", erklärt Stahl am Eingange seines Wertes, ein Wort, das die Wahngebilde des Rationalismus icheucht wie der Hahnentraht die Rachtgespenfter. Jebem ber Lebensverhaltniffe: Ghe, Bermögen, Stand u. f. w. mobnt eine weltokonomische Ibee inne und fie zu vollenden ift die Aufgabe des Rechts. "Diefe 3dee mit ihrer ichon im Naturtriebe beginnenden und aufwärts zur fittlichen Ordnung fich erhebenden Wirtsamkeit ift bas, mas die Anschauung bes Aristoteles erfüllt und was er als rò où evena oder auch als rélog bezeichnet ... Rach driftlicher Auffassung erscheint sie aber zugleich als von Gott ben Lebensverhaltniffen gesette Bestimmung und ben Menichen gesetter Beruf für diefelbe. Diefe den Leben gverhältniffen innewohnende Bestimmung (rélog) ift das objektive und reale Prinzip der Rechts-

<sup>1)</sup> A. a. O. II, 1, S. XXVII f. — 2) Daj. S. 34.

728 Abschnitt XVII. Das hist. Prinzip als Wegweiser zum echt. Idealismus. philosophie im Gegensatze aller bloß subjektiven oder bloß logischen Prinzipien 1)."

Damit gewinnt Stahl die Bobe, auf der sich das realistische Denken Blatons, Ariftoteles', des Aquinaten bewegte, aber er weiß fich nicht auf biefer Sobe zu halten. Er führt die Ibeeen ein und läßt sie den Berhältnissen innewohnen, aber leugnet ihre rechtsbildende Rraft: "Reine Rechtsidee (vernünftiges Recht) gilt von felbft, sondern muß erft positiv werden 2)". Jene "weltokonomischen Ibeeen" brauchen nach Stahl, um "wirkliches Recht" zu werden, erft ben gesetgebenden Staat; so wenig begreift er, daß das mirtliche Recht eben nur bas nach Maggabe ber Ibee ausgewirtte Recht ift. Die göttlichen Rormen sollen nur für bas Individuum gelten, da es Bottes Chenbild ift, welche 3dee das sittliche Gebiet trägt; bagegen sollen jene Normen, soweit sie bie Gemeinschaft betreffen, erft durch die menschliche Rechtsordnung Geftalt gewinnen. Danach fallen Sittlichkeit und Recht auseinander: jene wird subjektiv, Diefes ber Moral abgefehrt; jene ift bas innere Ethos, biefes bas außere; das beide umspannende sittlich-rechtliche Bewußtsein ift preisgegeben; die Aritik gegen das rationalistische Naturrecht hat auch die unentbehrliche lex naturalis beseitigt.

Stahl hätte nun doppelte Beranlassung, eine gottgesetzte sittliche Menschengemeinschaft als Bindeglied zwischen den sittlichen Individuen und den Lebensverbänden anzunehmen, und er hätte sie bei unbefangenem Borgehen in der sichtbaren Kirche sinden müssen, die den Menschen im Innern faßt und zugleich als societas perfecta allen Lebensverbänden das Borbild giebt 3). Allein eine solche verhüllen ihm seine Borurteile: "Die Kirche ist nicht ein Zusammenhang der Menschheit in ihr selbst, sondern in Gott und durch die Beziehung eines Jeden zu Gott und wenn sie nicht aufbören soll, Kirche zu sein, in ihrer Gründung ein Werk Gottes und ihrem Inhalte nach durch Gott bestimmt; sie hat nämlich in den eigentlich kirchlichen Dingen keine Macht der Gesetzgebung,

¹) A. a. O. II, 1, S. 203. — ²) Daj. II, 2, S. 361. — ³) Bb. II, §. 77, 5.

fondern bloß der Bewahrung und des Zeugnisses 1)." Dies widerspricht nun in jedem Betrachte ber organischen Anschauung bes Reuen Testaments, welche mit der Berbindung der Gläubigen mit dem Haudte untrennbar die der Blieder untereinander verschränkt fest 2), und es wird damit die Kirche zu einen Berein gleichgestimmter Sottesverehrer herabgebrudt, wie dies die Aufflarer gethan; es wird willfürlich die organisierende Thätigkeit der Rirche von ihrer Funktion, die übernatürlichen Guter zu bewahren und zu bezeugen, also ihr hirtenamt von dem priefterlichen und dem Lehramte losgeriffen. Wenn die Rirche nicht die Berfaffung ausbauen darf, welche fie gur "Bewahrung und Bezeugung" befähigt, fo tann fie auch biefen Aufgaben nicht entsprechen. Diese Berfaffung erwartet Stahl vom Staate, da er als sichtbare nur die Landestirche tennt; damit wird aber bas religiose Element, bas Stahl jurudführen will, von bem politischen wieder verschlungen. Ja sein Staat ift im Grunde noch mächtiger als ber ber rationaliftischen Staatslehre, ba biefe am Raturrecht wenigstens ein Regulativ für beffen Satungen befitt, während Stahl ihn nur auf die gottliche Beltordnung verweisen tann, der er nicht einmal die plastische Kraft zuspricht, die Kirche au einer Sozietät zu gestalten. So langt er trot feinem Anlaufe zum Realismus bei der nominalistischen Anschauung an: Recht und Befet ift, mas bagu gemacht mirb.

Daß Stahl zu dem protestantischen Prinzip seine Zuslucht nimmt, ist um so widersprechender, als er sehr wohl den Zusammen-hang sieht, in dem der von ihm bekämpste Rationalismus mit jenem steht. Er erkennt den ungeschichtlichen Charakter der Glaubensneuerung, welche in "der ganzen Wirklichkeit und Geschichte kein ethisch bestimmendes Moment" sieht. "Dieser Zug charakterisiert nicht bloß die rationalissische, er charakterisiert auch die protestantische Bildung, er charakterisiert die wissenschaftliche Epoche von Melanchethon dis Kant; diese bildet das Bereich der rein protestantischen Wissenschafts")." Er leugnet nicht, daß die revolutionäre Lehre von

<sup>. 1)</sup> A. a. C. II, 1, S. 83. — 2) Bb. II, §. 51, 1 u. 2. — 3) Daj. I, S. 78 u. 79.

ber Volkssuveränität in den calvinistischen Schwärmereien von der "Gemeinde der Heiligen" ihre Wurzeln habe"). Aber er hosst, daß die historische Ansicht diese Mängel der älteren protestantischen berichtigen lassen werde: "Es liegt hierin Wiederaufnahme oder doch stärkere Betonung eines unbeachtet gelassenen Elements in der Anschauungsweise der Resormation, aber durch diese selbst geläutert und darum auch ihr homogen. Es ist eine Versöhnung des protestantischen und katholischen Prinzips, soweit diese möglich, die in den neuesten Richtungen protestantischer Wissenschaft deutlicher oder verhüllter sich kundgiebt 2)."

Stahl möchte fich die Borzüge der tatholischen Grundanschauung aneignen, aber diese selbst umgehen; wieder einer der vielen Fälle von bem Begehren ber Früchte eines verschleuderten Grundftudes 2). Er möchte bie Wiffenschaft unter ben Schutz bes "ftartften Berrn" stellen, aber begnügt fich mit einem recht schwachen, bem er selber erft Rruden herrichten muß; er will Recht und Christentum in Rontatt segen und mählt seinen Standpunkt in einer Strömung, bie das driftliche Recht zertrummert hat; er will dem Zwiespalt und Zerwürfnis ber Gegenwart steuern, Philosophie und Glaube verföhnen und beruft dazu den Beift, der die Zerftorung begonnen und zuerft den Glauben gegen die Philosophie, dann die Philosophie gegen den Glauben gekehrt hat; er mochte eine besonnene Anichauung von der Beschaffenheit des Menschen erneuern und mablt als Führer bagu jene Weltanficht, die zwischen bem homo totus malus und totus bonus hin - und herschwantt .). Sein Ruf zur Umtehr ber Wiffenschaft mußte wirtungsloß verhallen, weil er nur vor den neuen Irrwegen warnt, um die älteren au empfehlen.

Wenn Stahl, wie man ihm mit Recht vorgeworfen hat, sich oft in sophistischem Rasonnement bewegt, so darf dies bei den Widersprüchen, die in seinem Unternehmen selbst liegen, nicht

<sup>1)</sup> A. a. C. I, S. 291. — 2) Daj. S. 83. — 3) Bergl. §. 93, a. E. — 4) §. 98, 2 a. E.

wundernehmen. So primitiv und unfertig sich Abam Müllers Gedanken neben der glatten, abgezirkelten Theorie Stahls ausnehmen, so viel reicheren Wahrheitsgehalt haben doch jene und sie danken ihn der Tiefe und Einhelligkeit der Grundprinzipien, während bei Stahl in diesen der Schaden seinen Sit hat.

6. Wenn die historische Betrachtung von Recht und Staat zugleich das Raturrecht und die übernatürlichen Beziehungspunkte der Gesellschaft und Geschichte preisgiebt, so sinkt sie zum Empirismus herab und läßt nur eine relative Geltung der sittlichen und Rechtsbegriffe zu, womit sie in die Ansicht der Sophisten zurüdderfällt, daß es lediglich ein dinawov vóuw, aber kein dinawov proses gebe. Anschauungen der Art sind das caput mortuum der historischen Denkrichtung; von ihnen gilt das schillersche: "Bersstogen ist der Spiritus, das Phlegma ist geblieben". Die in der Philosophie herrschende Berwirrung entschuldigt es, wenn die Fachswissenschaften glauben, ohne sie auskommen zu können; die konstruktive Behandlung und Mißhandlung der Geschichte der Philosophie durch Hegel verschittet auch die in dieser gegebene Quelle der Berichtigung, und bestärkt nur die Reigung zum Relativismus.

Ein geseierter Rechtslehrer der letzten Zeit hat auf solche Basis eine Theorie des Rechts und der Sittlichkeit zu stellen gesucht: Rudolf von Ihering in seinem Werte: "Der Zweck im Recht" 1). Bor Beirrung durch das rationalistische Raturrecht ist er gesichert, da er seinen Standpunkt in den englischen Sensualismus zurückverlegt; Bentham's Utilitarismus gilt ihm als die genügende Basis zur Erklärung der Sittlichkeit und des Rechts, welche beiden Gebiete er, hierin richtiger als Stahl versahrend, als untrennbar ansieht. Der Trieb der Selbsterhaltung, den die Natur dem Menschen einzgepslanzt hat, dient zum Ausgangspunkte: würde er niemals versagen, so bedürfte es keines Sittengesets: "aber er kann versagen und in diesem Falle greift das Sittengesets in die Lücke ein; es ist die Sicherheitsvorrichtung der Maschine, ein Mechanismus, der beim

<sup>1)</sup> Bb. I, erfte Auft. 1877; zweite Auft. 1884; Bb. II, 1883.

regelmäßigen Sang berfelben rubt, aber bei feiner Storung in Thätigkeit tritt. In biefer Weise steht bas Sittengeset binter bem Naturgefet, unthätig, solange basselbe ausreicht, ftets auf ber Lauer, um einzugreifen, wenn es Not thut. Dadurch erlangt das Rein - natürliche, scheinbar Sittlich - indifferente eine objektive sittliche Bedeutung" 1). Das: Du sollst! tritt also subsidiarisch ein, wenn bas: Ich möchte gern! bes Triebes nicht beutlich genug ertont. Für seine setundare Stellung wird das Sittengesetz dadurch entschädigt, daß ihm das Raturgesetz seine Bindegewalt mitteilt, dem Ihering als Anrede an das Individuum den kategorischen Imperativ in den Mund legen mußte: Du follst fein! Das klingt allerdings naturalistischer als der Kants: Thu, was Du Dir gebietest! ist aber weniger unmoralisch als ber kantische Autonomismus, ber das Subjett von der sittlichen und natürlichen Welt zugleich absperrt, während es bier wenigstens bem Naturgesetz gegenüber empfangend ift und angewiesen wird, seinen Anteil am Sein, also an einer übergreifenden Boteng zu bewahren. Über das Ginzelwesen geht Ihering noch bestimmter hinaus, wenn er nicht beffen Gelbfterhaltungstrieb, sondern den Bug zur Gesellschaft zur eigentlichen Quelle bes Ethos macht und die Gesellschaft "bas Zwedsubjett bes Sittlichen nennt"2). In der Gesellschaft entsteht nach ihm der Gegen= jag von But und Boje, vom Physisch - nützlichen und - schädlichen ausgebend und mit den Ansichten der Gesellschaft wechselnd; die Faffung biefer Begriffe ift baber nominaliftisch nach Spinozas Weise 3). Doch wird sie als Gabe der historischen Ansicht betrachtet: "Die geschichtliche Theorie bes Sittlichen beruht auf der Anerkennung der Relativität des Sittlicen und auf der Erkenntnis, daß nicht die Wahrheit, sondern die Richtigkeit, das heißt das dem praktischen Zwecke des Lebens Angemessene den Magstab des Sittlichen bildet ... Will man bei ihm ftatt von Richtigkeit von Wahrheit fprechen, fo tann man fagen: Die Bahrheit bes Sittlichen erfcließt fich im geschichtlichen hintereinander, die Entwidelung ift die Bahrheit 4)."

<sup>1)</sup> A. a. O. II2, S. 187. — 2) Das. S. 192. — 3) Oben §. 96, 7. — 4) Der Zwed im Recht II2, S. 121.

Herakleiteische absolute Werden, bei dem nur der Wechsel das Beharrende ist, modernisiert hatte. Damit wird auch die Fiktion Hegels aufgenommen, daß jede Zeit nur ein Ethos hat, während die Geschichte allenthalben den Kampf der Prinzipien zeigt. Wer vertrat das Ethos der Zeit: Sokrates oder seine Gegner? Die Sophisten oder Platon? Die Cäsaren oder die Märtyrer? Wenn das gut ist, was hier und jest gilt, im Schwange ist, den Gegenstand der Nachfrage bildet, müßte vor allem eine ethische Warttstatistik aufgestellt werden, welche zeigen würde, daß das ethische Publikum nicht so einhellig ist wie das Marktpublikum, daß vielmehr bei ihm immer mehrere Woden und Geschmäde vertreten sind.

Die historische Ethit ift nach Ihering ein Zweig der Gesell= icaftswiffenschaft, eine Schwefter ber Jurisprudeng, ber Nationalökonomie, der Bolitik, auf deren Dienste er fie verweift; er beruft aber auch die Bädagogik zur Dienstleiftung und selbst die Sprachwissenschaft und Mythologie, welche eine "Valaontologie der Ethit" ju bilden vermögen. "Die Ethit ber Zutunft, die realistische und geschichtliche Ethit im Gegensate jur abstratten, ungeschichtlichen beruht auf der vereinten Mitwirtung aller dieser Disziplinen." "bat die Ethit der Zutunft durch die vermehrte Zufuhr des neuen von den Zwillingsichwestern zu stellenden Stoffes und die Anwenbung der empirisch - geschichtlichen Methode, welche unbeirrt burch vorgefaßte Ibeeen' fich ben Thatsachen ber sittlichen Welt ebenso unbefangen gegenüberstellt, wie der Naturforscher denen der natürlichen, hat fie dadurch ben empirischen Teil der Aufgabe gelöft, so mag der Philosoph von Rach kommen und die Summe ziehen 1)." Leiber hat ein und der andere Philosoph dem "unbefangenen" Befellicaftsforicer icon lange vorber fuffliert, daß Ibeeen etwas Borgefaßtes find, daß Philosophie und Empirie einen Gegensat bilben, daß der Wechsel das Beharrende ift u. f. w., gerade wie ber "umbefangene" Naturforscher fich Ginflüfterungen über

<sup>1)</sup> Der Zwed im Recht II2, S. 128.

Atome, Kräfte, Weltgesetze u. s. w. gefallen ließ — alles einschneidende Unsichten, die unbesehen und kritiklos aufgenommen werden, Schwemmholz, aus den Trümmern der Philosophie stammend, aus dem sich der Empiriker seine Hütte baut, ohne auch nur zu fragen, ob es nicht einen geeigneteren Stoff und eine bessere Art zu bauen giebt.

Was nicht geschichtliche Ethit ift, wird von Ihering unter der Rategorie der ungeschichtlichen zusammengefaßt; es ift die "psychologische Sthit", bei ber ber Forscher "nur hinabzusteigen braucht in bas Innere bes Menschen, um ihm ben ganzen Inhalt bes Sittlichen zu entnehmen". So verfuhren allerdings Rant und Sichte, aber ihre Berirrungen durften nicht überseben laffen, daß längft vor ihnen psphologische und hiftorische Betrachtung in der Ethit in ber rechten Beise verbunden worden waren. Ihering nennt min auch eine "driftlich-theologische Cthit" als eine britte Form, "welche ber Geschichte Rutritt gewährt, aber nicht ben vollen, freien; die Thur für fie wird nur geöffnet, um fich fofort wieder zu foließen: mit dem Atte der Offenbarung hat die Geschichte fich für die theologische Ethit, wenigstens für bie protestantische, vollständig ericopft; nur bie tatholische Rirche bat fich in bem gottlichen Lehramt, das fie sich zuspricht, die Möglichkeit einer hiftorischen Fortbildung des driftlich - fittlichen Ranons gewahrt" 1). Die Berbindung bes geschichtlichen und übergeschichtlichen, des relativen und absoluten Momentes in ber katholischen Anschauung erkennt Ihering in der zweiten Bearbeitung seines Buches als eine fruchtbare und bon ber Forschung zu würdigende Thatsache an. Seine Außerung verdient unverfürzt wiedergegeben zu werden, ba fie alle Miggriffe, bie sonft bas Buch zeigt, gut macht und zeigt, bag bie perverse Philosophie des Verfassers seinen Wahrheitssinn nicht austoten tonnte.

Es heißt dort2): "In der gegenwärtigen zweiten Auflage mache ich zum Texte einen Nachtrag, den ich der Besprechung

<sup>1)</sup> Der 3med im Recht II2, S. 124. - 2) Daj. S. 161. Anm.

meines Wertes im "Litterarischen Handweiser", Münster, Jahrg. 23, Rr. 2, durch W. Hohoff, Raplan in Baffe, verdante, ber mir auch perfönlich mit manchen wertvollen Verweisungen auf die tatholische ethische Litteratur an die Hand gegangen ift. Derfelbe weift mir burch Citate aus Thomas von Aquin nach, daß biefer große Geift bas realistisch-praktische und gesellschaftliche Moment bes Sittlichen, ebenso wie das hiftorische, bereits volltommen richtig erkannt hatte. Den Borwurf der Unkenntnis, welchen er für mich daran knüpft, tann ich nicht von mir ablehnen, aber mit ungleich schwererem Gewichte als mich trifft er bie modernen Philosophen und proteftantischen Theologen, die es versäumt haben, sich die großartigen Bedanten biefes Mannes zunute ju machen. Staunend frage ich mich: Wie mar es möglich, bag folche Wahrheiten, nachdem fie einmal ausgesprochen worden waren, bei unserer protestantischen Wiffenschaft so ganglich in Vergeffenheit geraten konnten? Welche Irrmege hatte fie fich ersparen konnen, wenn fie dieselben bebergigt hatte! Ich meinerseits hatte vielleicht mein ganges Buch nicht gefcrieben, wenn ich fie gekannt hatte, benn die Grundgebanken, um bie es mir zu thun war, finden sich schon bei jenem gewaltigen Denter in vollendeter Rlarbeit und prägnantester Faffung ausgesprochen. Ich gebe bem Lefer einige seiner Aussprüche gur Probe: Firmiter nihil constat per rationem practicam, nisi per ordinationem ad ultimum finem, qui est bonum commune. — In speculativis est eadem veritas apud omnes, in operativis autem non est eadem veritas vel rectitudo practica apud omnes. — Humanae rationi naturale esse videtur, ut gradatim ab imperfecto ad perfectum veniat. — Ratio humana mutabilis est et imperfecta et ideo ejus lex mutabilis est. -Finis humanae legis est utilitas hominum. — Die katholische Sthit baut auf biefer Grundlage weiter fort. Der perfonlichen Mitteilung des genannten Rezensenten verdante ich die Namhaftmachung eines soeben (1886) erschienenen Werkes des P. Theodor Meyer: Institutiones juris naturalis seu philosophiae moralis universae secundum principia S. Thomae Aquinatis cet., in

welchem der Verfasser auch zu meinem Werke Stellung nimmt. Ich meinerseits bin leider nicht mehr im stande, dasselbe in Bezug auf den mittelalterlichen Scholastizismus und die heutige katholische Sthik zu thun und das früher Versäumte nachzuholen, aber wenn mein gegenwärtiges Werk Erfolg haben sollte, so wird er sich auch darin bewähren müssen, daß die protestantische Wissenschaft sich die Förderung, welche sie durch die katholische theologische ersahren kann, zu nuze macht — wer sich Belehrung, welche er durch seinen Gegner erhalten kann, entgehen läßt, schädigt sich selber." —

Was dem modernen Gelehrten in der thomistischen Fassung wie eine neue Welt entgegentrat, ist die cristlich-antike, realistische Anschauung der sittlichen Welt, die Sthist der perennis philosophia; seine Frage, wie diese verdunkelt werden konnte, beantwortet die Geschichte des die moralischen Wissenschaften tieser und tieser zerfressenden Nominalismus; den Prozes des Abbaus der echten Gesellschaftswissenschaft ans Licht zu ziehen, ist auch eine der gewichtigen Forderungen des historischen Prinzips; dieses zerstört nicht das spekulative Moment, sondern legt es frei, indem es zur geschichtlichen Besinnung und zur Kritik der hinter uns liegenden Irrwege anleitet.

## §. 115.

## Die hiftorifde Spracmiffenschaft.

1. Auf die Sprache, bei beren Erzeugung Sinnlichkeit und Berftand zusammenwirken und beren Besit zugleich ein Erbe und ein Ergebnis der Selbstthätigkeit ift, hatten Samann und Berder bei ber Einsprache gegen Rants Zerreißung ber Erkenntniskräfte und Stabilierung des autonomen Subjetts hingewiesen. Das ein= bringendere Studium der Sprache ju Anfang des XIX. Jahrhunderts tonnte nur jur Bestätigung Diefer Ginsprache führen; Die Sprache ift eine wertvolle Inftanz gegen ben Rationalismus, ba in ihr ein follektives und vielfach unbewußtes Schaffen maltet; bas Berftandnis von biefem Schaffen ichneidet aber auch bem Rominalismus ben Nerv burch, ber ba meint, daß wir die Begriffe nach unserem subjektiven Ermessen bilden wie die Wörter, mabrend fich nun zeigt, daß icon bei ber Bilbung ber Borter neben bem Ermeffen des Sprechenden ein objektives Prinzip, die plastische Kraft ber Sprache, maltet. Die hiftorische Sprachforschung ift ein Begweiser zum echten Ibealismus, indem sie die Sprache als ein ibeales But und Blied ber idealen Büterwelt begreifen läßt, an der das Subjekt Anteil zu suchen angewiesen ift, aber auch indem fie eine gemiffe Schulung im realistischen Denten giebt, welches allein die Erkenntnis ber gebanklich = plastischen Rrafte bermitteln tann.

Der patriotische Zug der Zeit brachte es mit sich, daß man zuerst die Sprache, die Muttersprache, als nationales Gut in ihrem Zusammenhange mit den Gütern des Boltstums würdigte.

Billmann, Beididte bes 3begliemus. III.

47

"Weil ich lernte," fagt Jatob Grimm, "baß feine Sprache, fein Recht und Altertum zu niedrig gestellt werden, wollte ich das Baterland erheben; die eine Arbeit ward mir zur anderen und was dort bewieß, half auch hier stützen, was hier gründete, diente bort zu bestätigen. Bielleicht werben meine Bücher in einer stillen, froben Beit, die auch wiederkommen wird, mehr vermögen; fie follten aber icon ber Gegenwart gehören, die ich mir nicht benten tann, ohne daß unsere Bergangenheit auf fie zurückstrahlte, und an der die Butunft jebe Geringschätzung ber Borzeit rachen murbe 1)." Sprache, Volksglaube und Recht fieht er als den Inbegriff der nationalen Buter an: "Wie die Sprache, einer lauteren Rraft bes menschlichen Denkvermögens gewaltig entsprungen, in Poefie und Rede endlose Wurzeln geschlagen bat, wie der Glaube, aus inniger Naturanschauung erzeugt, in die Geschichte der Bolfer verwebt und fortgetragen wurde, muffen auch Übung und Brauch tiefgestaltete Sitte bes Lebens zu förmlichem Rechte erhöht und geweiht haben. Diese Dreiheit ber Sprache, bes Glaubens und Rechts leiten fich aus einem und bemfelben Grunde her 2)." In feinen "Rechtsaltertumern" legt er ben Rechtsschat der Vergangenheit, wie in seinem Warterbuch ben Sprachschat dar und beides greift ineinander über.

Wer an diesen Gütern Teil hat, besitst an ihrem Idealgehalte eine innere Heimat und einen Schutzeist: "Es wird dem Menschen von heimatswegen ein guter Engel beigegeben, der ihn, wenn er ins Leben auszieht, unter der vertraulichen Gestalt eines Mitwandernden begleitet; wer nicht ahnt, was ihm Gutes dadurch widerfährt, der muß es fühlen, wenn er die Grenze des Baterlandes überschreitet, wo ihn jener verläßt: diese wohlthätige Begleitung ift das unerschöpfliche Gut der Märchen, Sagen und Geschichte, welche nebeneinander stehen und uns nacheinander die Borzeit als einen frischen und belebenden Geist nahe zu bringen streben").

<sup>1)</sup> Deutsche Mythologie 1835, S. XLVIII. — 2) Beisthümer 1840 f. Bb. IV. Borbericht. — 3) Deutsche Sagen, Borrebe.

Die Sprace eignet ber Gesamtheit und bem Einzelnen, ift von Ratur und doch Menschenschöpfung: "Bon allem, was die Menschen erfunden und ausgedacht, bei sich gehegt und einander überliefert, was fie im Berein mit ber in fie gelegten Natur hervorgebracht haben, scheint die Sprache bas größte, ebelfte und unentbehrlichfte Unmittelbar aus bem menschlichen Denten emporgestiegen, sich ihm anschmiegend, mit ihm Schritt haltend, ist fie allgemeines Gut und Erbe geworden aller Menschen, das sich keinem Sie ift aber auch ein Menschheitsaut: "Alle versagt 1)." Sprachen find eine in die Geschichte eingegangene Gemeinschaft und knüpfen die Welt aneinander; ihre Mannigfaltigkeit aber ift bestimmt. ben Ibeeengang zu vervielfachen und zu beleben 2)." - Auf biefen Anschauungen beruht Grimms hiftorisch-egatte Bearbeitung der Grammatit, ju ber unter anderem ihm auch die Romantit Untriebe gab. Auguft Wilhelm Schlegel batte in ben "Beibelberger Jahrbüchern" 1815 bie "Altbeutschen Wälber" Brimms angezeigt und auf die Notwendigkeit einer egatten Behandlung der Grammatit binaewiesen; die Rezension machte auf Grimm tiefen Gindruck und bestärkte ihn in seinen Bestrebungen 3). — Universal und wurzelhaft wie die Sprache und mit ihr engverschwistert ift die Poefie, "die entweder teine Wiffenschaft genannt werden barf ober aller Wiffenschaften Wiffenschaft beißen muß, weil sie gleich ber leuchtenben Sonne in alle Berhaltniffe ber Menfchen bringt . . . fie ftromt in weichen Wellen durch die Länder ober ertont im Liede, wie ein dem Wiesenthal entlang klingender Bach; immer aber geht fie aus von ber beimatlichen Sprache und will eigentlich nur in ihr verftanden werben" 4). Die Naturpoefie, b. i. Bolkspoefie, ift "ein lebenbiges Buch, mahrer Geschichte voll, bas man auf jedem Blatt mag anfangen zu lefen und zu verstehen, nimmer aber auslieft und burchversteht".

Die geiftige Guterwelt, Die Einrichtungen und Ertenntnisse ber

<sup>1)</sup> Über den Ursprung der Sprache, in der Auswahl fl. Schrifen von 3. Grimm, 1871, S. 267. — 2) Das. S. 248. — 3) H. Paul, Grundriß der germanischen Philologie I, S. 72 u. 80. — 4) Auswahl, S. 343.

Bergangenheit haben ihren selbständigen Wert und dürfen nicht der Spielball bes subjektiven Schaltens fein: "Was die Borgeit hervorgebracht hat, darf nicht dem Bedürfnis oder der Ansicht unserer beutigen Zeit zu willfürlichem Dienste stehen, vielmehr hat diese das Ihrige baranzusegen, daß es treulich durch ihre Sande gehe und ber spätesten Rachwelt unverfälscht überkomme 1)." - Diefes realiftifche Bringip balt Bhilipp Badernagel ber fubjettivifchen Babagogit entgegen: "Die Berftiegenheit ber rationaliftischen Babagogit tommt aus der Erniedrigung der Wiffenschaft: man will nicht bas Objett ertennen, sondern das Subjett bilden und unterhalten; man hat keine Hochachtung vor dem Objekte, weder vor feiner Emigkeit, noch por feinem Organismus. Bare jenes, fo wurde man die Wiffenschaft nicht bloß aus der Begenwart für die Gegenwart studieren; mare biefes, fo mußte man die Wiffenschaft als ein unendliches Studium ihres Objektes ansehen, nicht als eine bloge Anwendung des subjettiven Beffermissens auf das Objett." Bang richtig ertennt Wadernagel, daß jene Entwertung ber Wiffenschaft mit ber cartefianischen Lehre als ber "Philosophie bes übergreifenden Subjetts" in Schwang tam, und fagt treffend, daß in Wahrheit das Anfangen mit dem Zweifel "kein Axiom ift, sondern eine Injurie und zwar gleichsehr gegen Objekt wie gegen Subjekt: Ertenntnis fängt mit Bertrauen an" 2).

Bei den Brüdern Wackernagel tritt das religiöse Moment der geistigen Güterwelt mehr hervor als bei den Grimm, die sich mit einer naturalistischen Religionsansicht begnügen. Wilhelm Wackernagel sührt die drei Gebiete der Sittlickeit, Wissenschaft und Kunst auf das Wiederspiegeln der göttlichen Allgüte, Allweisheit und Allmacht im Menschengeiste zurück 3) und sindet sie angedeutet in dem Ausspruche des Apostels: Quaecunque sunt vera, quaecunque pudica, quaecunque justa, quaecunque sancta, quaecunque

<sup>1)</sup> Deutsche Grammatit. Widmung an Savigny. — 2) über den Unterricht in der Muttersprache 1843, S. 31. Borwort zu dem IV. Bande des "Lesebuches", vgl. des Berfassers Didaktik II<sup>2</sup>, §. 40, S. 54 f. — 3) Poetik, Rhetorik u. Stilistik 1873, S. 1.

amabilia, quascunque bonae famas, si qua virtus, si qua laus disciplinae: hase cogitate 1), den er jedoch in der Form anführt, welche ihm Luther gegeben, der quascunque justa wegläßt. Es gilt von diesen von ernstem religiösen Bedürsnisse geleiteten Männern, was von Stahl zu sagen war: sie geben sich, in protestantischer Befangenheit verharrend, nicht Rechenschaft davon, daß der Subjektivismus mit der Glaubensneuerung beginnt, und schon mit der Beseitigung der substantia sichei an das Objekt die Art gelegt wurde 1), und daß jene Mahnung zu treuem Bewahren der Güter der Vorzeit eine bloße Anwandlung von Pietät ist, wenn sie nur dem Zerstörungswert der politischen und nicht auch dem der kirch-lichen Revolution entgegengehalten wird. Daß "die Bergangenheit auf die Gegenwart zurücktrahle", daß treu erhalten bleibe, was sich in die Geschichte verwebt hat, ist im Glaubensleben doch wahrlich noch wichtiger als in den anderen Gebieten.

2. Die Sprache in ihrem Zusammenhange mit ben nationalen Bütern zu betrachten, war eine Forderung, die sich auch innerhalb ber flaffifden Philologie erhob, welche es Windelmann und bem beutschen Rlassigismus bantte, bag bas Griechentum und Romertum als lebensvolles Ganze in ben Gefichtstreis eingetreten Wilhelm von humboldt fprach in der Schrift "Gine Stigge ber Briechen", welche er Friedrich August Wolf gufandte, den Gedanken aus, es fei die Philologie "die Wiffenschaft ber Nationalität, welche alle ihre Lebensgebiete durchforscht und in allen unterscheibenben Eigentumlichkeiten aufweift". Bolf erklärte in feiner "Darftellung ber Altertumswiffenschaft" 1807 die Philologie als die "Renntnis der altertumlichen Menscheit felbft, welche Renntnis aus ber burch bas Studium ber alten Überrefte bedingten Beobachtung einer organisch entwickelten, bedeutungsvollen Nationalbildung hervorgebe". Dit weitem Blide zeichnete Auguft Bodh der klafsischen Philologie die Aufgabe vor, "eine ideale Rekonstruktion bes antiken Lebens" zu geben. Alle Philologie ift ihm "bie Erkenntnis

<sup>1)</sup> Phil. 4, 8. — 2) Bb. II, §. 82, 5.

bes Erkannten, also eine Wiedererkenntnis, b. i. ein Berfteben"; ein Erkennen ift aber die ganze geistige und fittliche Thatigkeit eines Boltes; nicht blog in seiner Sprache, Litteratur und Wiffenschaft, sondern auch in seinem Leben und seiner Runft ift überall ein inneres Wefen, eine Ibee, also ein Erkennen entwidelt. klassische Philologie soll das Altertum als einen vollendeten Organismus, nach feinem gangen nicht=phpfifchen Leben, Werben, Bachsen und Bergeben erkennen. Sie ift historisch und empirisch, aber wird geleitet bon neiner allgemeinen Anschauung, die fich in jedem Teile bewähren muß; diese Anschauung ift die Seele bes Leibes, burchbringt ben irbischen Stoff als die jusammenhaltende, ordnende Urfache, wie die Griechen die Seele mit Recht nannten: burch diese Beseelung wird die Wiffenschaft eben organisch". "Die Philologie ift nichts anderes als die Darftellung beffen in ber Berwirklichung, in ber Geschichte, was die Cthit im allgemeinen als Befet bes Handelns barftellt." Die Ethit giebt nun auch bas Bringip für die Bliederung der Philologie ber, die in die vier Bebiete gerfällt: die Lehre vom Staate, vom Familien- und Privatleben, von ber Runft und außeren Religion und von der Biffenschaft und der Religionslehre oder innerlichen Religion als Ertenntnis 1).

Die Sprache hat bei Bodh in der Philologie eine zwiesache Stellung; die Sprachdenkmäler sind Objekt der formalen Disziplinen: Hermeneutik und Kritik, aber sie und die Sprache selbst gehören zugleich dem materiellen Teile an, da sie Momente des antiken Geisteslebens bilden. "Wie sich die Welt in der Erkenntnis spiegelt, so spiegelt sich die gesamte Erkenntnis noch einmal in der Sprache, in dieser wird sich der Geist seinens eigensten Wesens bewucht und sie enthält daher die allgemeinste Wissenschaft des ganzen Bolkes. Daher ist die Grammatik, wie Rovalis sagt, die wahre Dynamik des Geisterreiches, zugleich transzendental und

<sup>1)</sup> Encyflopabie und Methodologie in den philologifchen Biffenicaften, hrsg. von E. Bratuichef, 1877, §. 11, S. 56 f.

empirisch und es ist somit gerechtfertigt, daß wir in ihr den Gernd's padnparan für die Philologie erblicken, entsprechend der Stellung, welche Platon in der Philosophie der Dialektik anweist 1)."

Bodhs Grundanichauung, von Schelling und Schleiermacher mitbestimmt, ift realistisch; das Tranfzendentale, die Idee, das Bringip des Organischen, find ibm Daseinselemente; in der Ertlärung der Philologie als ideale Retonstruttion liegt die Anertennung eingeschloffen, daß das zu rekonftruierende Ibeale auch das reale Konstruktionsprinzip war. Allein jene andere Bestimmung, daß sie die Erkenntnis des Erkannten sei, hat etwas Schielendes, indem fie ben Bolksgeift in Erkenntnisatte aufzulöjen brobt, also bas intellegible Objett preiszugeben. Auch die Forderung des Zusammenwirtens der Forschung und einer höheren Anschauung ist nicht flar bestimmt, da bas Objett biefer Anschauung: ber 3bealgehalt bes antiten Lebens, nicht rudhaltslos als eine Realität bezeichnet wird. Den Worten nach hat die Religion bei Bodh eine grundlegende Bedeutung für bas antife Boltstum, aber biefe wird baburch binfällig, bag er fie für eine Schöpfung des Boltsgeistes balt, wie Sprache, Dichtung, Staat u. f. m., also ein Erbaut bes Glaubens, bas die flasifichen Bölter mit allen anderen teilen, nicht anerfennt. Dann fehlt aber ber realistischen, also ber historischen Ansicht ber Ruchalt; die Guter broben fich in Bewußtseinszustände aufzulösen, wenn ihr übernatürlicher Rern verkannt wird; nur die substantia fidei vermag ben Ibealien jene Substanzialität zu geben, beren Anerkennung über ben Rominalismus hinaushebt.

Hätte Böch das Menscheitsgut der Religion von den nationalen Gütern der klassischen Bölker unterschieden, so würde er die Zusammenhänge dieser mit dem Morgenlande besser gewürdigt haben. Er saßt, hierin mehr von ästhetischen Bedürfnissen als historischen Sinsichten geleitet, das hellenentum viel zu sehr als ein



<sup>1)</sup> Encytlopabie und Methodologie der philologijden Biffenschaften, hrsg. von E. Bratufchef, 1877, S. 725.

selbstwüchsiges, in sich vollendetes Gebilde auf und unterschätt die Bestrebungen der Philosophie, zu einem universalen Gedankentreise und Ethos zu gelangen 1). Damit aber wird wieder der Bunkt verfehlt, in welchem das Christentum erfüllend und vollendend in die Antike eintritt 2). Den von diesem zugebrachten positiven 3dealgehalt verkennt Bodh völlig; er sucht in ber "Indifferenz ber antiten und der driftlichen Bildung, die der Butunft vorbehalten bleibt", das Höchste, oder was ihm dasselbe ift, "in der Regeneration bes Chriftentums burch Berbindung mit bem Rein - menschlichen und Auflösung in diefes"3). Damit aber finkt er zu der unhiftorischen und nominaliftischen Borftellung ber Auftlarer gurud; es geht nicht an, das antite Ethos mit aller Liebe und Runft zu tonftruieren, bas driftliche bagegen als Folie ober Ludenbuger mit Willtur zu verwenden. Der von Bodh entworfenen flaffischen Philologie müßte eine ibeale Retonstruttion ber driftlichen Welt an die Seite treten, wie jene nach philosophischen Leitbegriffen bestimmt; als solche Begriffe aber würden die von Bodh benutten nicht ausreichen, sondern es murde der Einbeziehung der driftlichen Philosophie bedürfen. Damit ware erft die genügende spekulative Grundlage für die historisch = philosophische Arbeit beschafft.

In diesem Sinne versuchte der tatholische Theologe Anton Lutterbed die Böckschen Anschauungen zu ergänzen, indem er nachwies, daß die naturalistisch-humanistische Ansicht nicht einmal alle Erscheinungen des Altertums zu erklären vermöge ). Er bemerkt treffend: "Es führt uns die christlich-philosophische Betrachtung nicht vom Altertum ab, sondern vielmehr in dasselbe hinein und erhebt uns zugleich über dasselbe hinaus... Richt die Natursormen des Altertums an und für sich, sondern sein Seist und die Teilnahme dieses Geistes am Urgeiste der Wahrheit, Güte und Schönheit sind sein Bestes und sein ewig Bleibendes... Das wahrhafte, das vollendet Menschliche besteht nimmer ohne ein höheres

<sup>1)</sup> Bgl. Bb. I, §. 44. — 2) Bb. II, §. 45, 1. — 8) Encyflopabie, S. 71. — 4) Über die Rotwendigseit einer Wiedergeburt ber Philologie zu beren wiffenschaftlichen Bollendung, 1847.

und es ist dem Menschen natürlich, an die Welt, die über und die unter ihm ist, zu glauben, deshalb, weil beide keine Phantome, sondern Wirklichkeiten sind".). Damit kommt auch Platon, den Böckh sehr hoch stellt und um dessen Erklärung er große Verdienste hat, erst zur rechten Geltung, ein Beleg dafür, daß die Antike nur von einem über ihr liegenden Standpunkte zu begreifen ist.

Diese Fortbildung der Bodhichen Anschauungen tann Josef Gorres' Wort bestätigen: "Grabet tiefer, und ihr werbet überall auf katholischen Boden ftogen".

3. Ein hervorragendes Bindeglied zwischen bem deutschen Rlaffizismus und ber hiftorifchen Richtung bilbet Bilbelm bon Sumboldt, ber in geiftvoller Beife bom Standpuntte ber Sprache aus die Rultur als "ein lebendiges Ganze, in dem alles Frucht und Samen ift," haratterifiert. Seine universale Auffaffung ber Sprachfunde zeigen seine an F. A. Wolf gerichteten Worte: "Im Grunde ift alles, was ich treibe, auch ber Pindar, Sprachftubium; ich glaube bie Runft entdedt zu haben, die Sprache als ein Behitel zu brauchen, um das Söchste und Tiefste und die Mannigfaltigkeit der gangen Welt zu durchfahren, und ich vertiefe mich immer mehr in diese Ansicht?)." — Sein sprachphilosophisches Hauptwerk ift das nach seinem Tobe 1836 erschienene breibandige Buch: "Über die Rawisprache auf ber Insel Java", in deffen Ginleitung: "Über bie Berschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Ginfluß auf Die geiftige Entwidelung bes Menfchengeschlechts", er feine Ibeeen über Sprache und Beiftegleben barlegt 3).

Als intellegibles Gut haratterifiert Humboldt die Sprache mit den tieffinnigen Worten: "Die Sprache entspringt aus einer Tiefe der Menschheit, welche überall verbietet, sie als ein eigentliches Werk und als eine Schöpfung der Bölker zu betrachten. Sie besitzt eine sich uns sichtbar offenbarende, wenn auch in ihrem Wesen

<sup>1)</sup> Über die Notwendigkeit einer Wiedergeburt der Philologie zu deren wissenschaftlichen Bollendung, 1847, S. 140 f. — 2) Brief an Wolf von 1804. W. v. H., Ges. Werke V, S. 266. — 3) Ges. Werke 1841 f., VI; mit Einleitung, Anmerkungen, Extursen hrsg. von A. F. Pott, 1880, 2 Bde.

unerklärliche Selbsthätigkeit und ift, von dieser Seite betrachtet, kein Erzeugnis der Thatigteit, fondern eine unwillfürliche Emanation bes Geistes, nicht ein Wert der Nationen, sondern eine ihnen durch ihr inneres Befdid jugefallene Babe. Gie bebienen fich ihrer, ohne zu wiffen, wie sie dieselbe gebildet haben; demungeachtet muffen fich die Sprachen boch immer, mit und an ben aufblühenden Bolterftammen entwidelt, aus ihrer Beifteseigentumlichteit, die ihnen manche Beidrantungen aufgebrudt bat, berausgesponnen haben. Es ift fein leeres Wortspiel, wenn man die Sprache als in Selbstthätigkeit nur aus fich entspringend und gottlich frei, die Sprachen aber als gebunden und von den Nationen, welchen sie angehören, abhängig darftellt." — Wohl ftreift biefe Berfelbständigung der Sprache an die Hypostafierung der Ideeen, aber sie ift, so zu fagen, nur als ein Soutdamm gegen die verkehrte Meinung anzusehen, welche die Sprache jum subjektiven Akte bes Sprechens berabdruden möchte. humboldt bricht der Immaneng ber Sprache nichts ab und läßt damit auch ariftotelische Begriffe zur Geltung tommen: "Sie ift tein Wert, coyon, sondern eine Thatigteit, evequeux; ihre mahre Definition tann baber nur eine genetische fein. Sie ift nämlich die fich ewig wiederholende Arbeit des Geiftes, den artifulierten Laut jum Ausdrud bes Gebankens fähig ju machen. mittelbar und ftreng genommen ift dies die Definition des jedesmaligen Sprechens, aber im wahren und wesentlichsten Sinne tann man auch nur gleichsam die Totalität dieses Sprechens als die Sprache ansehen" 2). Mit Heranziehung der aristotelischen dervapus λογική batte Humboldt ben Gedanken icharfer faffen konnen: das Sprechen ift das Attuieren des potentiell gegebenen Gangen ber Sprache, beffen Befete ben Sprechenben normieren, aber nur durch sein Thun aktuell werden.

Die Sprache ift so gewiß ein organisches Ganze, als sich in ihr ein bestimmter. Boltsgeift abdrudt; aber sie tritt uns als ein

¹) A. a. D., §. 2. Pott. II, S. 21. — ²) A. a. D., §. 8 bei Pott., · S. 56.

Chaos von Burgeln, Bortern, Bilbungs- und Fügungsweisen entgegen und es tommt barauf an, die Mittelglieder zwischen jener Einheit und diefer Bielheit zu finden. Sumboldt beschäftigte sich mit biefem Problèm icon jur Zeit feiner Korrespondeng mit Schiller, an ben er fcreibt: "Ich gebe lange barauf aus, um bie Rategorieen ju finden, unter welche man die Eigentumlichkeiten einer Sprache bringen konnte, um die Art aufzufinden, einen Charatter irgend einer Sprache ju fdilbern, aber noch will es mir nicht gelingen und es hat ficher große Schwierigkeiten" 1). In bem Hauptwerte hat er ben gesuchten Begriff gefunden, der tein anderer als der ariftotelische Formbeariff ift. Die innere Sprachform, zum Unterschiebe bon ber gemeinhin fo genannten grammatischen Form, ift ihm das tonstitutive Element, welches ben Stoff einer Sprache, die einesteils ben Laut, anderenteils die Gefamtheit der ber Sprachbildung vorausgehenden Eindrücke in der einem bestimmten Volksgeiste entsprechenden Weise ausprägt, und zwar von der Bewertung der Laute und der Bildung der Grundworter an bis zur Redefügung hinauf durchgreifend und sich selbst gleichbleibend 2). Die Berbindung der inneren Form mit der Materie ber Sprache nennt humboldt eine Spnthefis, womit er ben von Rant so schwer mighandelten Ausbrud wieder zu Chren bringt. Er vergleicht fie mit der Durchdringung von Form und Stoff, die der Runftler vollzieht: "Es erinnert die Sprache oft, am meiften hier, in bem tiefften und unertlärbarften Teile ihres Berfahrens an die Runft; auch der Bildner und Maler vermählt bie 3bee mit bem Stoff 3)."

"Die Formen mehrerer Sprachen können in einer noch allgemeineren Form zusammenkommen und die Formen aller thun dies in der That." Innerhalb der Übereinstimmung besteht aber eine so wundervolle Individualisierung, "daß man ebenso richtig sagen kann, daß das ganze Menschengeschlecht nur eine Sprache,

<sup>1)</sup> Briefwechsel zwischen Schiller u. W. v. H. 1830, S. 305. — 2) über die Berichiedenheit u. s. w., §. 8, S. 58 f. — 3) Das. §. 12 bei Pott., S. 116.

als daß jeder Menich eine besondere befitt" 1). Bon folden Betrachtungen über das Ineinander von Allgemeinem und Besonderem fällt ein Licht auf den Widerfinn des Rominalismus, der beide auseinanderreißt und jenes als subjektiv, dieses als objektiv bezeichnet, während beide objettiv find, das Allgemeine potentiell, das Besondere attuell. — Nach der ontologischen Seite verfolgte humboldt seine Gebanken nicht; es finden bei ihm schädliche Rachwirkungen Fichtes ftatt, und es fehlt ihm, wie Bodh, das Berftandnis für das Subftanziell - geiftige, als ben Behalt ber Überlieferung, weil er teine substantia fidei kennt. Sein Sinn ift in letter Linie mehr auf das Individuelle als auf das Rollettive gerichtet. Das Innerlichere ift ihm zugleich das Höhere und in der Auswirkung des Beiftigen im Individuum fieht er das Bodfte. Darum fteht ibm Bilbung höher als Zivilisation und Kultur: "Die Zivilisation ift die Bermenschlichung ber Bolter in ihren außeren Ginrichtungen und Bebräuchen und der darauf bezughabenden Gesinnung; die Rultur fügt biefer Berebelung bes gefellichaftlichen Buftanbes Wiffenschaft und Runft hinzu. Wenn wir aber in unserer Sprache Bilbung fagen, so meinen wir damit etwas zugleich Höheres und mehr Innerliches, nämlich die Sinnesart, die fich aus der Erkenntnis und dem Befühle bes gefamten geiftigen nnb fittlichen Strebens harmonisch auf bie Empfindung und den Charafter ergießt 2)." Sier ift die Gefahr nicht abgeschnitten, daß die Gaben ber Zivilisation und Rultur doch nur als Bildungsmittel von fraglichem eigenen Berte gelten; ein Irrtum, dem nur die Ginficht fteuern tann, daß die Bilbung wie die Erkenntnis auf der Angleichung des Subjettes an das Objett beruht, mit der die Rezeption des Wertes des Objekts in das Subjett verbunden ift.

In der Abhandlung: "Über die Aufgabe des Geschichtsschreibers" 1822 3) faßt Humboldt auf dem Sate Fuß: "Die Weltgeschichte ist nicht ohne eine Weltregierung verständlich" und

<sup>1)</sup> Über bie Berfciebenheit u. f. w., §. 8, bei Pott. S. 62. — \*) Das. §. 4, S. 37. — \*) Ges. M. I.

er tritt damit aus der pantheistischen Geschichtsphilosophie beraus. In die Plane der Weltregierung haben wir keinen Ginblid, nallein die außerhalb ber Raturentwidelung liegende Leitung ber Begebenheiten offenbart fich bennoch an ihnen felbst durch Mittel, die, wenngleich nicht selbst Gegenstände der Erscheinungen, doch an folden hängen, und an ihnen wie untorperliche Befen ertannt werden, Die man aber nie wahrnimmt, wenn man nicht, hinaustretend aus dem Gebiete ber Erscheinungen, im Beifte in basjenige übergebt, aus dem sie ihre Abkunft haben. An ihre Erforschung ist also die lette Bedingung ber Lojung ber Aufgabe bes Gefdichtichreibers getnüpft". Diese Mittel, also µέσα zwischen dem göttlichen Plane und dem Bewirre ber Thatsachen, analog ber inneren Sprachform, die ben Sprachgeift mit dem Chaos der Wörter vermittelt, nennt humboldt "Ibeeen, die ihrer Natur nach außer dem Rreise der Endlichfeit liegen, aber die Weltgeschichte in allen ihren Teilen durchwalten und beberrichen". "Daß folche Ibeeen fich offenbaren, daß gewiffe Ericheinungen, nicht erklärbar durch bloges, Naturgefeten gemäßes Wirken, nur ihrem Hauch ihr Dasein verdanken, leibet keinen Zweifel, und ebensowenig, daß es mithin einen Puntt giebt, auf bem ber Geschichtsschreiber, um die mahre Geftalt ber Begebenheiten zu ertennnen, auf ein Gebiet außer ihnen verwiesen mirb."

Diese große und tiese Anschauung reist aber bei Humboldt nicht aus, weil er innerhalb dieser übersinnlichen Kräfte nicht die übernatürlichen als das Innerste des idealen Zuges der Menscheit erkennt und darum seinen Begriff von Gott als Weltregierer nicht ergänzt durch den Begriff Gottes als des letzten Zieles der Wesen, welchem Ziele sie aber weder der Fluß des Geschehens, noch die sanste Gewalt der Ideen von selbst zusühren kann, da die Sünde ein davon abdrängendes Element in die Geschichte gebracht hat.

4. Daß die Geschichte nicht bloße Auswirtung von Kräften, sondern "die Wiederherstellung des göttlichen Sbenbildes" ift, bildet den Grundgedanken der "Borlesungen über Philosophie der Geschichte", die Friedrich Schlegel 1828 zu Wien hielt, bei welchem Denker

sich Geschichts- und Sprachphilosophie enger als bei den Zeitgenossen verschränken<sup>1</sup>), so daß sein letztes Werk: "Philosophische Borlesungen, insbesondere über Philosophie der Sprache und des Wortes" 1829<sup>2</sup>), als Ergänzung des vorhergenannten angesehen werden kann.

"Im Anfang," fagt Schlegel, "hatte ber Menich bas Bort, und dieses Wort war von Gott und aus der lebendigen Kraft, welche ihm in und mit diesem Wort gegeben war, ging das Licht seines Daseins hervor. Dieses ift die göttliche Grundlage ber Durch die Sunde verlor der Menich die Menschengeschichte." innere Einheit und bas Menschengeschlecht die außere: "Rachbem bas innere, von Gott bem Menschen verliehene Wort verdunkelt, ber göttliche Zusammenhang verloren war, mußte nun auch die außere Sprache in Unordnung und Berwirrung tommen." Die Ursprache ist nach Schlegel keiner ber uns bekannten Sprachen vergleichbar und uns fo unerfaßbar, "wie die Rede, mittels beren die ewigen Beifter fich durch die weiten himmelsraume ihre Bedanten auf ben Flügeln des Lichts unmittelbar zusenden" 3). Ihr Erkenntnisgehalt war ein unvergleichlich größerer als ber unserer Sprachen. biefe aber haben folden Behalt; sie find "das gemeinsame Gedächtnis des Menschengeschlechts; und wir nehmen mit ihrer Erlernung die in ihnen niedergelegten Erinnerungen auf. Doch bringen wir dabei nicht zu der Gesamtintuition por, aus der jede Sprace entsprungen ift, gleich bem aus bunten Materialien bestehenden, aber aus der einheitlichen Idee ermachsenen Runftwerke des Malers. Rur ausnahmsweise zeigt fich ein Überspringen bes Gedächtniffes und ein Finden des Zugangs ju jener Gesamtintuition, vermöge beffen die Sprache ohne Aneignung ihres Materials ergriffen wird, eine Ericheinung, die in dem Bunder der Gabe der Sprachen borliegt, aber auch sonst bei außergewöhnlich gesteigertem Sprachvermogen beobachtet murde" 4).

Bei Schlegel fällt auf bas Sprachproblem barum ein fo großes

¹) Werte 1822 f., Bb. XI u. XII. — ²) W. XIV. — ³) W. XIV, ⑤. 70. — ⁴) Daf. ⑥. 79 f. u. 87 f.

Bewicht, weil er in ber Sprache bie Bufammenwirtung ber Seelentrafte erhalten findet, Die feit bem Gunbenfalle ihren vollen Ginklang verloren haben, also bie Sprache gleichsam ein Mittel zum Beimfinden, ein Unterpfand ber Wiederkehr jenes Ginklanges Er bezeichnet als folde Bermögen: Berftand, Wille, Bernunft und Phantafie, "die vier Weltgegenden des Bewußtseins" 1). Unter Phantasie versteht er die Sinne und die Triebe, unter Vernunft das disturfive, unter Berftand das intuitive Denten, und unter Wille das Streben überhaupt. Der Phantafie entstammt das Bildliche ber Sprache, ber Bernunft ber grammatische Bau, bem Berftande bie Gliederung und Gestaltung des Sprachwerts und dem Willen die Kraft der Rede, die wie ein elettrischer Schlag auf die Gemüter wirft. So fällt vom Sprachbewußtsein ein Licht in unser inneres Labprinth und in dem Einflang der dabei wirkenden Rrafte durfen wir eine Spur des göttlichen Cbenbildes ahnen 2). Rumal gilt dies von der hochften Leiftung des Sprachvermögens, der echten Poefie: "Sie ift ein geistiger Nachhall der Seele, ein Strahl wehmütiger Erinnerung an das verlorene Baradies; ein Rachball von der himmlischen Unschuld und Uricone bes Weltalls im Anfange tann fich als der innere belebende Beift, als der höhere Lebensfaden, überall durch die Gefüge und tunftreichen Darftellungen einer nicht gang irbifden Boefie bingieben" 3). Durch alle Nahrhunderte geht ein inneres, höheres Runft gefühl hindurch und die Runfte wie die Runftftile find nur Dialette einer Ursprache bes Schönen. "Diese ewigen Grundgefühle in der menschlichen Bruft, als ebensoviel Stammwörter ober Burgelfilben ber ewigen Erinnerung, ber angeborenen Sehnsucht und hoch aufftrebenden Begeifterung, fteben unter fich in dem innigsten Zusammen-Die in das Gewand der Runfte eingehüllte und durch bange. basselbe hervorschimmernde Sprache ift eine geistige Ursprache und die wahre Runft und bobere Poefie läßt einzelne Attorde davon in unferer Bruft wiedertonen 4)."

<sup>. 1)</sup> W. XIV, S. 27. — 2) Daj. S. 56 j. — 3) Daj. S. 246. — 4) Taj. S. 128.

Auf jener Einheit der Seelenkräfte beruht nun auch das mahre Wiffen, die echte Spekulation. Die Wiffenschaftslehre fuft auf benselben Grundbegriffen wie die Sprachwissenschaft und die Runftlehre. Hier faffen fich Wahrnehmen und Berftehen, Urteilen und Begreifen, Ertennen und Anertennen jufammen 1). Schlegel tommt bem aristotelischen Ternar: akoangeis, voos, ogegis und der Lehre vom thätigen Berftande gang nabe, so, wenn er das Wiffen bestimmt als ein Berftehen oder als das lebendige Denken eines Wirklichen. Zu voller Rlarheit burchzudringen war ihm nicht veraonnt: ber Sat, ben er mit ben Worten beginnt: "Das gang vollendete und volltommene Berfteben felbst aber" - blieb unvollendet: "Der Engel des Todes", fagt der Herausgeber der Borlefungen über Philosophie ber Sprache, nentriß bem Schreibenden die Feber . . . er war, bevor er jenes Berfteben in Worte faffen tonnte, ber Anschauung beffen entgegengeführt, was er bis dabin so start als innig geahnt und gefühlt und welches er dem begeisterten Bewußtsein und der glaubenden Soffnung naber zu bringen fo redlich bemüht war" 2). -

In Friedrich Schlegel vereinigen sich alle auswärtssührenden Elemente der Zeit und er leitet sie befruchtend nach allen Seiten. In seinem Jünglingsalter bildeten, wie er selbst berichtet, die Schriften Platons, die Tragiter der Griechen und Windelmanns begeisterte Werke seine geistige Welt und die Umgebung, in der er lebte 3). Er bildet Windelmann fort in der organischen Aussalfassung der griechischen Kunst; seine Arbeiten über die griechische Litteratur gaben Böch nachhaltige Anregungen 4); so ging von Schlegel die Anregung aus, den Charakter der griechischen Stämme durch das hellenische Geistesleben zu verfolgen, worin ihm Böch und besonders Otfried Müller folgten 5). Innerhalb der romantischen Schule vertritt Fr. Schlegel den Universalismus, der Herbers Anregungen zur

<sup>1)</sup> W. XIV, S. 307 f. — 2) Daf. S. 314. — 3) W. V, S. 69. — 4) De metr. Pindari. Prooem. — 5) W. Dilthen, Leben Schleiermachers, 1870, S. 206.

Durchführung bringt; jugleich aber bringt er auf die tieffte Burgel diefer Bewegung vor, indem er vom poetischen Ratholizismus ju dem echten fortschreitet 1). Er reiht sich ben Germanisten burch seine Arbeiten über die altdeutsche Runft an 2); er wieß als einer ber erften auf das nordische Element in der deutschen Dichtung bin, auf ...ienes alldurchdringende, tiefe Raturgefühl, welches in den germanischen Sitten und Einrichtungen bes Lebens hervorleuchtet" 3). Seine Schrift "Uber die Sprache und Weisheit der Indier" 1808 4) bürgerte das Studium des Sanstrit in Deutschland ein und begrundete damit die indogermanische Sprachforschung. Mag Muller nennt ihn "den ersten, welcher sowohl den Thatsachen als den Schlufreihen ber Sanftritgelehrsamkeit fuhn ins Beficht zu sehen wagte". "Obgleich fein Wert nur zwei Jahre nach bem erften Bande von Abelungs Mithribates erschien, ift es von dem letteren durch eine ebensoweite Kluft getrennt, wie das topernitanische Spftem bom ptolemäischen. Schlegel mar tein tiefer Belehrter ... aber er war ein Benie, und wenn eine neue Wiffenschaft geschaffen werden foll, ift oft die Einbildungstraft des Dichters fast noch beffer zu brauchen als ber Scharffinn und die Benauigkeit des Belehrten. Es gehörte eine Art von poetischer Bision dazu, mit einem einzigen Blid bie Sprachen Indiens, Berfiens, Griechenlands, Italiens und Deutschlands zu umfaffen und fie mit bem einfachen Ramen: indogermanische Sprachen fest aneinander zu tnüpfen. Dies mar Schlegels Berdienst und er hat damit in der Rulturgeschichte eine neue Welt entbedt 5)."

Richt sowohl die poetische Begabung war es, welche Schlegel zu seiner Entdeckung befähigte, als vielmehr die tiefe Auffassung der Sprache und der Geschichte im Lichte des Glaubens und der idealen Prinzipien. Er ist darin Kolumbus, dem Idealisten unter

<sup>1)</sup> Über seine Konversion vergl. Rosenthal, Konvertitenbilder des XIX. Jahrhunderts, I. Dieselbe sand nicht 1805, wie mehrsach angegeben wird, sondern 1808 am 16. April statt. — 2) W. VI: Ansichten von der christlichen Kunst. — 8) R. v. Raumer, Geschichte der germanischen Philologie 1876, S. 325. — 4) W. IX. — 5) Borlesungen über die Wissenschaft der Sprache. Deutsch von C. Böttger, 1866, I<sup>2</sup>, S. 138.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

754 Abschnitt XVII. Das hift. Prinzip als Wegweiser zum echt. Idealismus. den Seefahrern, vergleichbar, der das Goldland suchte, um mit dessen Schäßen das gelobte Land zu befreien:

"Beftlich lentft du den Riel, um im Often das Rreuz zu erhöhen; Babrend ben Simmel du suchft, weitest bie Erde du aus."

5. Auch die Anfange des für die hiftorische Sprachwiffenichaft ebochemachenben Sanftritftubiums find ein Rebenerfolg driftlicher Bestrebungen. Man tann fagen, daß die Bahn der Sprachvergleichung mit ber Denkschrift betreten wurde, welche ber Befuitenmissionar P. Gafton Coeurdour 1767 ber Barifer Atademie vorlegte: D'où vient que dans la langue samscroutane il se trouve un grand nombre des mots qui lui sont communs avec le latin et le grec et surtout avec le latin? Es werben in ber Schrift vier Liften von verwandten Wörtern und Formen zusammengestellt, die möglichen Annahmen einer Übertragung burch Handels- und wissenschaftlichen Berkehr abgewiesen und wird die Urverwandtschaft als einziger Erklärungsgrund bingestellt. "Der bescheibene Missionar," sagt Max Müller, "bat damit einige der wichtigften Resultate der neuesten vergleichenden Philologie im Boraus gefunden 1)." Der große Orientalift Anquétil-Duperron erhielt die Dentidrift jur Begutachtung, ging aber auf die aufgeworfene Frage nicht ein. Erft Schlegel nabm fie auf. ber 1808 seine Sanstritstudien in Paris bei Alexander Hamilton machte und zwar auf Grund des Manustriptes eines ungenannten Missionars 2). Schon 1790 hatte der Karmelitermissionar Joh. Phil. Wesdin aus hoff in Niederöfterreich, genannt Paulinus a Sto Bartholomaeo, eine Sanftritgrammatit veröffentlicht, bie erste in Europa; sie führte ben Titel; Sidharubam sou grammatica Samscrdamica und enthielt eine Abhandlung über diese Sprache sowie Sprachproben, darunter liturgische Gebete. Über Die Sprachverwandtschaft schrieb Paulinus zwei besondere Abhandlungen:

<sup>1)</sup> Borlesungen über die Wiffenschaft ber Sprache, deutsch v. C. Bott ger, 1870, I. S. 430. — 3) Dahlmann, Die Sprachtunde und bie Miffionare, 1891, S. 21.

De affinitate linguae Zendicae, Samscrdamicae et Germanicae. Romae 1798, und: Dissertatio de Latini sermonis origine et cum orientalibus linguis conexione, Romae 1802, worin er sagt: Indos veteres diceres latine locutos suisse, Latinos indice.). Eine aussührliche Grammatit sieß er 1804 solgen: Vyacarana seu locuplectissima Sams. ling. institutio.

Uhnliche Berdienste wie Paulinus um die Sanftritforschung bat ber Jesuitenmissionar Lorengo Berbas, ein Spanier, ber von 1735 bis 1809 lebte, um die allgemeine Linguiftit. Er veröffentlichte 1800 einen Catalogo de las lenguas in sechs Büchern. beffen Malerial nach Bott noch jest nicht erschöpft ift 2). In Rom war er Lehrer humbolbis in ben ameritanischen Sprachen 3); Mar Müller bemertt über Hervas' Forschungen: "Proben und Notigen von mehr als 300 Sprachen gesammelt zu haben, ift teine Rleinigkeit; aber Hervas ließ es dabei nicht bewenden: er verfaßte felbst Grammatiten von mehr als 40 Sprachen. Er wies ju ullererft barauf bin, daß die mahre echte Bermandtichaft ber Sprachen hauptfächlich nach grammatischen Belegen und Beugniffen, nicht nach einer blogen Uhnlichkeit einiger Worter feftgestellt werden muffe. Er bewies burch eine vergleichenbe Übersicht ber Deklinationen und Konjugationen, daß Hebräisch, Chaldäisch, Sprifd, Arabifd, Athiopifd und Ambarifd nur Dialette einer und berselben Originalsprache find und daß fie gusammen eine Sprachenfamilie, die femitische, ausmachen. Er verwarf die Idee, alle Sprachen des Menichengeschlechts vom Bebraifden abzuleiten. Er hatte deutliche Spuren der Berwandtschaft im Ungarischen, Lappischen und Finnischen erkannt, drei Dialetten, die jest als Blieber ber turanischen Sprachfamilie aufgeführt werben . . . Ja felbst eine ber glanzenbsten Entbedungen in ber Beschichte ber Sprachwissenschaft: die Feststellung der malaisschen und polynesischen Sprachenfamilie

<sup>1)</sup> Beufen, Geschichte der Sprachwissenschaft in Deutschland, S. 353. — 2) Pott in der Ausgabe des Humboldtschen Buches I, S. 132. — 8) Das. II, S. 275.

Die historische Sprachforschung bat nicht nur die Renntnis ber Sprachen erweitert, fonbern auch bas Berftanbnis ber Sprache vertieft. Sie zeigte, daß bas Entscheibende für die Bermandtichaft ber Sprachen ber grammatifche Bau, alfo ein gebantliches Bringip ift, welches in vorgeschichtlicher Zeit Die Sprachfamilien tonstituierte. Hervas nennt dieses Prinzip artificio grammatical und bemerkt: "Meine Beobachtung ift die, daß die Runft einer Sprache, da sie weniger willfürlich und durch Regeln fefter bestimmt ift, als ber Rlang ober Sinn ber Wörter, eines ber hauptsächlichften Elemente ift, burch welche ber Zusammenhang ber Sprachen miteinander entdedt werden tann. Wenn wir demnach finden, daß zwei Sprachen biefe großen Rünfte ber Sprache - Ableitung, Zusammensetzung, Mexion - auf diefelbe Weise ausüben, so fonnen wir, wie ich glaube, mit großer Sicherheit ichließen, daß die eine in ihrem Berhältniffe gur anderen Originalsprache ift oder bag fie beide Mundarten berfelben Sprache find" 2). Friedrich Schlegel vergleicht jenes plaftische Pringip mit dem der Naturbildungen: "Der entscheidende Punkt, der bier alles aufhellen wird, ift die innere Struttur ber Sprache und die vergleichende Grammatit, welche uns gang neue Aufschluffe über Die Genealogie ber Sprachen auf ähnliche Weise geben wird, wie die vergleichende Anatomie über Die hobere Naturgeschichte Licht verbreitet hat." Frang Bopp begann seine streng wissenschaftliche Bergleichung ber indogermanischen Sprachen mit beren Konjugationsspstem, womit er 1816 die Reibe ber egatten Arbeiten auf Diesem Gebiete eröffnet. Er ertennt, daß ber Fußpunkt für die vergleichende Überschau das logische Element ber Sprace fein muß und beginnt barum mit ber Begriffsbestimmung des Berbums. Er halt die Philosophie für unentbehrlich und erklärt, er geht barauf aus, "bas Sprachstudium

<sup>1)</sup> Borlesungen über die Wiffenschaft der Sprache I2, S. 118. — 2) Catalogo I, p. 65 b. M. Müller, a. a. O., I2, S. 367.

als ein historisches und philosophisches zu behandeln".). Auf dem katholischen Symnasium zu Aschaffenburg hatte Bopp eine philosophische Borbildung erworben und C. H. Windischmann hatte diese weiter gefördert; von ihm rührt auch die Borrede von Bopps Erstlingswerk her.

Bei den bahnbrechenden Beiftern bedeutet auch auf diesem Bebiete bie Sinwendung ju der hiftorisch - empirischen Fulle teineswegs die Abwendung von der Aufgabe der spetulativen Durchbringung berfelben. Auch Bodh forbert bie Erganzung ber Sprachgeschichte burch die Sprachphilosophie: "Die Sprachphilosophie ift die Metaphyfit ber Sprache ober die fpetulative Brammatit und muß in ihren Refultaten mit ber Sprachgeschichte zusammentreffen. Sie will die Genefis und das Wefen ber Sprace im allgemeinen, ihren inneren Bau und ihren Rusammenhang mit bem Beifte ergrunden. Dies tann fie indes nur auf Brund ber historisch gegebenen Sprachen baburch, bag fie die spekulativ erkannten Ibeeen auf die Spracherscheinungen anwendet. Zu benselben Ibeeen muß aber die Sprachgeschichte burch bermeneutischtritifche Erforschung ber Sprachen vordringen, ba fie nur burch bie Burudführung ber Ericeinungen auf 3beeen gur Biffenfcaft wird"2). B. v. Sumboldt mandte tiefblidend bie Begriffe ber Form und bes Organismus auf die Sprachericeinungen an b); die Durchführung beiber mußte bas logische Element der Sprache hervortreten laffen, benn bas formgebende und organisierende Pringip ift ber Gebante; bei aller Sprachtechnit ift die intellettuelle Technit die erfte.

Es war eine ganz richtige Ergänzung der vergleichenden morphologischen Betrachtung der Sprache, wenn Karl Ferdinand Becker in seinem "Organismus der Sprache" 1827 und 1841, von der Logik und Syntax ausgehend, in die gedankliche Struktur der Sprache einzudringen suchte. Auch die Anwendung hegelscher

<sup>1)</sup> Das Konjugationsspftem, S. IX. — 2) Encyflopabie, S. 726. — 5) Oben S. 747.

Anschauungen auf die Grammatit, wie sie K. W. L. Hense in seinem "System der Sprachwissenschaft", herausgegeben von H. Steinthal 1856, war nicht gegen den Geist der historischen Sprachforschung, wenngleich der Zusammenschluß des empirischen und des rationalen Elementes noch kein befriedigender ist. Die schlegelsche Lehre von der Zusammenwirtung der Seelenkräfte in der Sprache weist auf das Richtige hin; was er den Anteil des Berstandes an der Sprachbildung nennt, ist das intuitive, formgebende Clement, und was er den Bernunftanteil nennt, das logische, während das von ihm der Sinnlichkeit und dem Willen zugeschriebene Element das psychologische ist.

6. Die Lehre von der Sprache und den Sprachwerten ift eine Soule bes realistifden Dentens. Ber ein Sprachwert gu verstehen und zu erklären sucht, wendet ben thätigen Berftand an und arbeitet mit den Begriffen von Stoff und Form; er ift beftrebt, in ben Sinn bes Wertes einzubringen und von ba aus die Einzelbeiten zu verfteben; er geht auf die Ideen bes Bangen aus und verfolgt ihre Ausgestaltung in einem verarbeiteten Materiale; bei einem wrischen Gebichte nennen wir ben Sinn und die Idee geradezu Seele und faffen fie als das Lebenspringip des Gebildes. Auch ber Formbegriff hat bier im gewöhnlichen Sprachgebrauche noch etwas von feiner ursprünglichen Bedeutung bewahrt: wenn wir von ber epischen und bramatischen Form sprechen, so meinen wir die fonftitutive Form, die das Sprachwert ju dem macht, mas es ift, nicht feine außere Geftalt; in biefem Sinne nennt Bodt die Arten der Dichtung eidn, Ideeen, Typen, formgebende Prinzipien 1).

Die Sprachwerke — und es gilt das gleiche von den Kunstewerken — stehen in der Mitte zwischen den Kulturprodukten, bei denen wir den Zweck als den zu grunde liegenden Sinn oder als die konstituierende Form angeben können, und den Erscheinungen der organischen Natur, bei denen wir bloß den Zweck der Teile

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 614.

angeben, den Sinn des Ganzen nur ahnen können; beim Sprachoder Kunstwerke dürfen wir nicht voreilig vom Zwecke reden, da bei
seinem Schaffen auch unbewußte Kräfte mitwirkten, aber wir können
mittels jener Begriffe des Sinnes, der Idee, der Form in sein
Inneres eindringen.

Daß hier die psychologische Analyse nicht ausreicht, durch die sich der Rominalismus mit der Sache absindet, liegt auf der Hand. Der Dichter und der Künstler wollen mehr geben als sich selbst, sie stellen ihre Gestaltungstraft in den Dienst eines intellegiblen Inhalts, dem sie sich angleichen, indem sie ihn sich angleichen. Ihr Wert verstehen heißt nicht: wissen wie es in ihnen zu Stande gestommen ist, sondern: mittels des thätigen Verstandes den Idealgehalt ergreisen, der sich darin ausgewirkt hat. In der Volkspoehel von vielen, in undewußter übereinstimmung schaffenden Individus von vielen, in undewußter übereinstimmung schaffenden Individuen, die noch mehr als der Kunstdichter hinter dem auszuwirkenden, allen gemeinsamen Inhalte zurücktreten. Im Volksliede schweben die poetischen Gedanken gleichsam frei dahin, wie Sommerfäden, die wohl gesponnen wurden, aber sich von ungesehenen Gespinsten loszgelöst haben.

Auch eine Sprache als Ganzes ist nicht anders zu begreisen, als wenn sich die Betrachtung zu einem Geistig-realen ausschingt, welches sein Geset in sich hat, wenngleich es der Insbividuen zu seiner Aktnierung bedarf. Man kann ebensogut sagen: die Sprache wirkt sich im Sprechenden aus, als man sagt: der Sprechende bedient sich der Sprache. Wir sprechen unbedenklich von dem Charakter einer Sprache und sinden ihn in ihren verschiedenartigken Bestandstücken wieder; das Lautspstem, die Accentuationssgesche, die spntaktischen Regeln, die Formenspsteme, das Wurzelmaterial, und die dasselbe zu Wortsamilien verzweigende Plastik sind nicht zusällig zusammengeraten, sondern auseinander eingestimmt, zeigen den gleichen Stil, tragen denselben Stempel, entwickeln sich unter der Leitung eines Formprinzips, das sehr wohl dem Grundgedanken eines Kunstwerks vergleichbar ist. Jene Systeme

bilden in ihrem Ineinander einen Organismus, ein zwor; bas Lebensprinzip desselben nennen wir zwar nicht die Sprachseele, aber noch höher hinausgreifend: den Genius der Sprache, also den Archeus, der über dem vielgestaltigen, in stetem Flusse begriffenen Gebilde waltet, und sich im Abwehren des Fremdartigen, im Assimilieren des Verwandten bethätigt 1).

Wenn die Sprache als intellegibler Realbestand beariffen wird, wird fie auch als ein geiftiges Gut verftandlich, an bem ber Sprechende Anteil sucht, wie von einem Rapitale zehrend, allenfalls es vermehrend, teinesfalls es ichaffend. Bur Ertlarung ber Sprache ift darum ebensowohl die Ethit als die Ontologie Die psychologische Ansicht kommt nicht über den beranzuzieben. Sprechenden binaus und ihre Erweiterung burch ben "völkerpipchologischen" Gesichtspunkt führt auch nicht weiter, weil ber Sprechende badurch nicht erklärlicher wird, daß man ihn inmitten sprechender Nationsgenossen aufsucht. Psychologisch find zu erklären: die Interjettion, ber Bokativ, ber Imperativ, bas Genus ber Romina, die Bersonen bes Berbums, die grammatischen Figuren u. a. Aber die Grundthatsache ber grammatischen Artifulation: Die Scheidung von Subjett und Praditat ift ontologisch, benn fie geht auf ben Gegensat von Sein und Wirten, Eriftenz und Thätigteit, Substanz und Urfache gurud'2). Sie bildet aber ben Schluffel gu ben Bortarten und damit auch zu ben Formenspftemen. Bei ihnen muß bie Sprachforschung ebenso anseten wie bei ben morphologischen Rateaorieen. Diefe verhalten fich zu den ontologisch = logischen wie ber Einschlag zum Aufzuge beim Gewebe; das rationale Element muß hier von vornherein mit dem empirisch - historischen ausammenmirten 3).

Die realistische Denkweise ließ sich von dem Empirismus der Epigonen in der Sprachwissenschaft nicht so zurückbrängen, wie in der Gesellschaftslehre und es hat sich in ihr heute mehr ein fattischer

Bgl. Tibattit II<sup>2</sup>, §. 72, S. 258 f. — <sup>2</sup>) Daf. §. 73, S. 276 f. —
 Daf. S. 272.

als ein pringipieller Siftorismus geltend gemacht. Ginfichtigere Forscher erkennen das βαδιστέου έπλ το καθόλου an. fagt Benfey: "Die ftatistische ober naturwissenschaftliche Methode, vereint, wo es möglich ift, mit der hiftorischen, stellt die Grammatik und ihre Formen bin im Bereine mit ben Begriffen, welche bie verschiedenen Sprachen bamit verbanden und verbinden; die vergleichenbe gewinnt baraus bas, was allen ober einigen gemeinsam, den einzelnen eigen ist und die Philosophie baut darauf die Befete" u. f. w. 1). Wenn er bemerkt: "Es ift auffallend, daß noch tein Berfuch gemacht ift, alle sprachlichen Rategorieen, welche in den bekannten Sprachen gebildet werden, zusammenzustellen" 2), fo ftreift er ben Mangel, ber von ber Burudfetung bes logifchen Elements der Sprache herrührt, denn jene Zusammenftellung als ein analptisches Berfahren tann nur Ergebnis haben, wenn ihm das synthetische der logischen Ansicht entgegenkommt. — Rachbrücklich verlangt Bermann Baul das Berausarbeiten des Allgemeinen aus dem hiftorischen Material: "Die Sprache ift wie jedes Erzeugnis menfdlicher Rultur ein Gegenstand ber geschichtlichen Betrachtung, aber wie jedem Zweige der Geschichtswiffenschaft, so muß auch der Sprachgeschichte eine Wiffenschaft zur Seite fteben, welche fich mit den allgemeinen Lebensbedingungen des geschichtlich sich entwidelnden Objetts beschäftigt, welche bie in allem Bechsel sich gleich bleibenden Fattoren nach ihrer Ratur und Birtfamteit unterfucht 3)." "Erft burch die Begründung folder Bringipien. miffenichaften erhalt bie fpezielle Beidichtsforidung ihren rechten Wert; erft badurch erhebt fie sich über die Aneinanderreihung icheinbar zufälliger Daten und nähert sich in Bezug auf die allgemein gultige Bedeutung ihrer Resultate den gesetzlichen Wiffenschaften, die ihr gar zu gern die Cbenburtigkeit ftreitig machen möchten 4)." Sehr richtig wird erkannt, daß die Sprachwiffenschaft geeignet ift, ihren Schwestern ein Borbild zu geben: "Es giebt

<sup>1)</sup> Geschichte der Sprachwissenschaft, S. 523 Anm. — 2) Das. S. 799. — 3) Prinzipien der Sprachgeschichte 1880, S. 1. — 4) Das. S. 4.

762 Abichnitt XVII. Das hift. Prinzip als Wegweiser jum echt. 3bealismus.

teinen Zweig der Kultur, bei dem sich die Bedingungen der Entwidelung mit solcher Exaktheit erkennen lassen, als bei der Sprache, und daher keine Kulturwissenschaft, deren Methode zu solchem Grade der Bolltommenheit gebracht werden kam 1)." — Jene Prinzipienwissenschaften bedürsen zu ihrer Konstituierung einer Wissenschaft der Prinzipien überhaupt, also der Philosophie; was Faktoren und Bedingungen überhaupt sind, lehrt sie, und wenn sie auf der Höhe des realistischen Denkens steht, so weiß sie auch von real-gedanklichen Faktoren und Bedingungen zu reden. Bersteht die Sprachsorschung diese ihre Weisungen, so schlägt sie den Weg zur Wissenschaft ein; begnügt sie sich mit nominalistischen Plattheiten, so kann sie zu obsektiven Prinzipien nicht gelangen und bleibt ein Hantieren mit empirischen Daten ohne Sinn und Geist.

<sup>1)</sup> Pringipien ber Sprachgeschichte 1880, S. 6.

## §. 116.

## Die hiftorifde Religionsforfdung.

1. Die Beirrung und Entleerung des religiösen Bewußtseins hatte am meisten die Abtehrung vom echten Idealismus verschuldet und eine Wendung zum Besseren in diesem Gebiete förderte die Rüdtehr zu demselben noch unmittelbarer, als es die Bertiefung des Rechts- und Bolksbewußtseins thun konnte. Das Beste that der Ernst der Zeit, die wieder beten lehrte; aber auch die Erschließung des religiösen Lebens der Vorzeit, wie es die Entdedung morgenländischer Glaubensurkunden mit sich brachte, war von bedeutender Wirkung, da nun das Zerrbild der Religion, wie es die Aufklärung und Bernunstkritik sich zurechtgemacht, vor den Thatsachen zu Schanden wurde.

Der Umschwung bereitete sich mit der Erschließung der persischen und indischen Religionsurtunden vor, die dem Wissensdurste und Unternehmungsgeiste des geistvollen Franzosen, Abraham Hacinthe Anquétil=Duperron, gelang. Ausgestattet mit historischen, linguistischen, aber auch theologischen Kenntnissen und unterstützt von gelehrten Prälaten, sowie dem berühmten Archäologen Grasen Caylus, begab er sich 1755 nach Indien und wußte sich unter Mühen und Gefahren verschiedener Art in den Besitz der wichtigsten unter den heiligen Büchern der Parsen zu setzen, sowie eine persische Übersetzung von indischen Upanischaden zu erlangen und in das Berständnis dieser Werte einzudringen. Seine Darsstellungen 1) bewahren durch ihre Frische und Unmittelbarkeit einen

<sup>1)</sup> Zend-Avesta. 3 vol. 4°, Par. 1771. Oupnekhat ou Oupanishad extrait de la partie théologique des Védas 1804: eine lateinische übers

bleibenden Wert; neuere Bearbeiter bes Gebietes haben viel Diggriffe berichtigt, fteben aber rudfichtlich des religiösen Berftandniffes bes Gegenstandes hinter dem Entdeder gurud. Bang in feine priefterlichen Schäte vergraben, spurte Anquétil nichts von ber frangösischen Revolution, die ihn umtobte. Mit berfischen Defturs und indischen Brahmanen blieb er in Bertehr und fühlte fich als einer ber Ihren. Er fagt in dem Werte über die Ubanischaden: "3d habe nicht Weib, noch Rind, noch Befinde; atm an allen Gutern bieser Welt und frei von ihren Banden, allein, völlig ungebunden, liebe ich alle Menschen, zumeift die guten (le gens de bien). In Dieser Berfassung führe ich Rrieg gegen meine Sinne, verachte und überwinde ich die Berführungen der Belt. Ich bin der Grenze meines Lebens nabe; ich ftrebe mit Innigfeit und Rraft bem höchsten und vollkommenen Wesen zu und erwarte mit Rube die Auflösung meines Leibes." Sier spielen Brahmanentum und Auftlarung ineinander; in den Jahren seiner Volltraft bethätigte Anquétil eine driftliche Gefinnung; als er bei feinem Berweilen bei den Defturs zu einem Feueropfer zugelaffen murde, weigerte er fich unter Lebensgefahr, mit ihnen Ormugd Beihrauch ju ftreuen, eingebent der so oft von den Märtprern abgewiesenen Forderung.

Für das weitere Eindringen in die indische Religion und Litteratur war die von William Jones 1784 veranlaßte Gründung der asiatischen Gesellschaft in Kalkutta folgenreich; er selbst gab 1794 das Gesetzbuch des Manu heraus und schrieb 1789 einen anregenden Aufsatz über die indischen und griechischen Gottheiten für die Asiatic Researches. Bon ihm veranlaßt schried henry Thomas Colebrooke die Essays on the religion and philosophy of the Hindus, welche lange die Hauptquelle für dieses Gebiet waren. Horace Wilson gewann zuerst die Inder selbst für

setzung der perfischen Bearbeitung der Upanischaen. Eine deutsche Bearbeitung des ersteren Wertes lieserte der um die Religionsgeschichte überhaupt verdiente Aleuter in seinem Zendavesta, Zoroasters lebendiges Wort, 4 Bde. 40, 1771. Aus der zweiten Schrift gab Rigner einen deutschen Auszug: "Bersuch einer neuen Darstellung der Au-Einslehre" 1808.

die neuen Studien und veröffentlichte das Bischnupurana 1840 sowie die Übersetzung des Rigveda 1850. In Deutschland wirkte Friederich Schlegel bahnbrechend i); mit dem lebhaftesten Interesse nahm Schelling die neuen Einsichten auf. An überschätzung der brahmanischen Religion sehlte es nicht; man erkannte in ihr mit Recht einen weit edleren Pantheismus, als jener war, den man sich an der Hand Brunos und Spinozas gebildet, aber verleitet durch seine altertümlichen Formen, schrieb man ihm eine Ursprüngslichkeit zu, wie sie dem Pantheismus überhaupt gar nicht zukommt.

Die Geheimnisse Ügpptens entschleierten sich, als Jean François Champollion die hieroglyphen zu entzissern begonnen hatte?). Die Religionen Borderasiens wurden teils durch die neuen Entdedungen, teils durch erneutes Studium der alten Quellen in den Gesichtstreis gerückt; Josef Görres' "Mythengeschichte der asiatischen Welt" 1810, 2 Bde., welche Boch "ein Buch voll Geift und Kraft" nennt'), gaben eine nachhaltige Anregung.

2. Im Geiste der neuen Einsichten bearbeitete Friedrich Creuzer die griechische Religion in seiner "Symbolit und Mythologie der alten Bölker, hauptsächlich der Griechen", 4 Bde., zuerst 1810 bis 1812. Geboren in Marburg in Hessen, empfing er schon in der Jugend von den altertümlichen Bauwerken seiner Baterstadt, an die sich die Erinnerung an die hl. Elisabeth knüpsen, tiese Eindrücke, "die seinem Luthertum einen Stoß versetzten"4); seine Gegner konnten ihm eine katholisierende Richtung, ja selbst "die Untergrabung des evangelischen Lehrbegriffes" vorwersen, was er ablehnen durste 5). Wenn er seine Forschungen Spindolist nennt, so spricht sich darin sein Verständnis für die Tiese und Poesie des religiösen Denkens aus. Wenn die Philologie der Auftärung die Griechen als die Menschen des hellen Verstandes von

<sup>1)</sup> Oben §. 115, 4, S. 753. — 2) Précis du système hieroglyphique, 2 tom., Par. 1824. Pauthéon égyptien. Par. 1823—1826. — 3) Encyflopābie u. Method. der phil. Wissenschaft 1877, S. 543. — 4) Bgl. seine Autobiographie: "Aus dem Leben eines alten Prosessors" 1858. S. 12. — 5) Das. S. 59.

ben Orientalen möglichst weit abrudten, tehrte Creuzer, worin ihm der Bottinger humanist Chrift. Bottlob Benne vorausgegangen war, zu der tieferen Auffaffung der Renaffance gurud. "Ich finde," jagt er, "in Platon, Plutard und Athenaos überraschende Aufschlüsse über den Rulturzustand der früheren Borwelt, die einerseits mit bem, was ich in der Bibel gefunden, und andrerseits in anderen orientalischen quellenmäßigen Berichten entbedte, im innigften Busammenhange erfcbienen 1)." Die Übereinstimmung ertennt er als Folge einer Verwandtschaft: "Den Zusammenhang und Geift Des alten Glaubens, Dichtens und Bilbens, ben religiöfen Mittelpunkt, worin sie sich bereinigen, nachzuweisen, halte ich für den Hauptzwed meines Lehrberufes und meiner übrigen missenschaftlichen Bestrebungen 2)." Die altertumliche Form bes indischen Pantheismus macht ibn nicht irre an der Ginficht, daß die Urreligion theistisch gewesen. Er nennt seinen "Hauptfat": "Die Brundlehre von der anfänglichen reinen Ertenntnis und Berehrung eines Gottes, ju welcher Religion fich alle nachberigen, wie die gebrochenen und verblagten Lichtstrahlen, ju berfelben Lichtquelle, ber Sonne, verhalten" 3). Anderwärts fagt Creuzer: "Mein Buch zeigt auf allen Blättern, wie alle Zivilisation ber Boller und ber gange Inbegriff ber ebelften Buter, beren fich jest die fortgeschrittene Menscheit erfreut, nur auf dem Grund und Boben bes religiofen Bewußtseins erwachsen und nur unter der Obhut der Religion und ihrer Diener gepflegt und gewartet - mit einem Worte: wie alle ethische und politische Sittigung bes Menfchengeschlechtes nur burch priefterliche Inftitutionen vererbt und veredelt worden." Gine Briefterlebre und "Tempelwissenschaft" spricht er auch den Griechen zu und erblickt in ben Mpfterien und ber Philosophie bie Stätten ber bom Bolytheismus am wenigsten getrübten Überlieferung. Dag biefe bem Christentume auftreben, ertennt Creuger, boch führt er diefen Gefichts-

<sup>1)</sup> Bgl. seine Autobiographie: "Aus dem Leben eines alten Professofens" 1858. S. 59. — 2) Symbolit, Borr. d. I. Aust. — 3) Das., Borr. der II. Aust. S. XI.

puntt nicht durch. Er ergangt feine Darftellung in diefer Richtung burch Auffate eines Beibelberger theologischen Rollegen. Bier tritt bervor, wie weit man damals noch von der Wiedererreichung ber bobe mar, welche Steuchus ichon erfliegen hatte; die Auseinanderreikung von Theologie und Philologie, wie sie die Aufklärung vericulbet batte, mar eben nicht auf einmal gut zu machen. Creuzers Berbienst ift darum fein geringes; wie er die gute Sache gefordert hat, tann man aus den Angriffen erseben, welche die Auftlärer gegen ihn richteten. 3. S. Bog fcrieb eine "Antisymbolit" 1824, in welcher er spottete, "eine neu-mpftische Brüderschaft" wolle die burchsichtigen Dothen ber Alten in nein feierliches Graundunkel" tauchen und meinte, die Mpsterien seien lediglich die Ginkleidung pon Borschriften für Land = und Weinbau u. f. w. bemerkt Bodh: "Bog trat gegen Benne und Creuzer mit einer groben und plumpen Polemit auf und trieb diefelbe in feiner Antisymbolit bis ins Widrige; er bemühte fich besonders, den Göttern mit fritischer Schere Flügel, Sorner und Fischschwänze abzuschneiben und glaubte bamit allen symbolischen Sput ausgetrieben zu haben; allein die Symbole beharrten fteif und fest, denn sie find in griedifches Erz gegraben" 1). Auch bem gegen Creuzer gerichteten Ginspruch Chr. A. Lobeds, der im Aglaophamus seu de theologiae mysticae Graecorum causis 1829 das bezüglich der Musterien überlieferte Material zum allergrößten Teil als spät und gefälscht ertlärt, schließt sich Bodh nicht an; er nennt beffen Forschungen "sehr scharffinnig, aber zu steptisch und engherzig"?). Übrigens reicht das, mas Lobed als echt bestehen lätt, aus, um die myftische Theologie ber Briechen in den Sauptpunkten zu rekonstruieren.

Betreffs der Urgestalt der griechischen Religion schließen sich Bodh, Friedr. Gottl. Welder, Otfrid Müller u. a. Creuzer an: "Die Religion der Griechen", sagt der Erstgenannte, "ist wahrscheinlich von einem uralten Monotheismus ausgegangen, der dieselbe Kulturstufe einnimmt, wie die patriarchalische Monarchie 3)."

<sup>1)</sup> Encyflopabie S. 549. — 2) Daj. S. 445. — 3) S. 272.

Welder sieht in der griechischen Mythologie "ein hieratisches Naturspitem in priesterlich-altertümlicher Form"; D. Müller betont die Priorität der Gottesvorstellung vor der Mythenbildung: nicht die Natur wird vergöttert, sondern Göttlichkeit in die Natur gelegt.

Nachhaltige Anregungen, obwohl auch beirrende, gingen von Schelling aus, der schon 1793 "Über Mythen, historische Sagen und Philosopheme der ältesten Welt" schrieb. In seinem Bortrage "Über die Gottheiten von Samothrate" 1815 sindet er in dem Mysterientulte der Kabiren die Lehre von einer "tosmischen Theurgie" ausgesprochen; "durch welche das Unsichtbare, ja Überwirtliche unablässig zur Offenbarung und Wirklichteit gebracht wird". Der Eingeweihte wurde selbst ein Glied jener magischen Kette und damit dem Reigen der Gestirne verbunden. Darin liegt "ein aus serner Urzeit geretteter Glaube, der reinste und der Wahrheit ähnlichste des ganzen Heidentums". Es ist die der Geschichtssorschung würdigste Aufgabe, "den Glauben hoher Vergangenheit zu enträtseln: das, was einst Menschen innerlich vereint, worin Tausende und zum Teil die Besten ihrer Zeit die höchste Weihe des Lebens erkannt").

3. Die erschlossenen Glaubensurkunden des Morgenlandes legten die Totalität des religiösen Wesens vor Augen und leiteten an, eine solche auch bei den abendländischen Bölkern zu suchen. Den Aufklärern war die Religion gerade nur gut genug gewesen, um gewisse Bernunfterkenntnisse, wie die vom Dasein Gottes und der Unsterblichteit, in Berwahrung zu behalten, dis die Philosophie dieselben an sich nähme. Jest zeigte sich, daß der Lehrinhalt der alten Religionen viel weiter reicht und zu einer ganzen Theologie die Unterlage bildet; der eranische und indische Glaubenskreis wies Dogmen und eine darauf sußende Dogmatik auf. Den Inhalt des Glaubens bildet nicht bloß ein vor= und überweltlicher Gott, sondern auch eine weltdurchwaltende Gotteskraft, ein wie immer gefaßter göttlicher Ternar, eine Geisterwelt, bald als vor= bildlich, bald als immanent gedacht. Die Unsterblichkeitslehre

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 39 f.

zeigte fich untrennbar mit einer Beilslehre vermachsen: ber Seelenvater und Seelenführer erschien als Bermittler bes jenseitigen Lebens, ju beffen Erlangung bie mpftischen Beiben eine Bedingung maren; "ber große Damon" murbe als ber Gegenstand ber tiefstbegrundeten und weitestverzweigten Rulte erkannt. Die Bebeutung bes Rultus, alfo bes gefethaften Clementes ber Religion, blieb Tieferblidenden nicht verborgen. "Die Liebe ju Gott als Bater ber Menichen," fagt Bodh, "ift gepaart mit ber Furcht vor dem Herrn der Welt, deffen Dienst man sich weicht und deffen Bnade allein ber Menfch seine Freiheit verdantt; jugleich erscheint Die Unsterblichkeit als eine Rudtebr zur Gottheit. Aus allen biefen Borftellungen entsteht ein Spftem religiofer Sandlungen, beren Inbegriff der Rultus ift. Er bleibt als Inbegriff der allgemeinen Normen ber Gottesverehrung bis auf einen gewiffen Grad unabbangig von dem Gehalt der Mythen 1)." Er ift die Wurzel der Runft: "Durch ben Rultus wird bas außere Leben jum Symbol bes Göttlichen; basselbe geschieht durch die Runft; fie ift ein Rultus des Schönen, welches das Göttliche darftellt und darum im Enthufiasmus ergriffen wird 2)." Wie Rultus und Runft verhalten fich Mpthus und Biffenichaft; jener enthält ben Idecenftoff in seinem Reime, der sich in der Philosophie einheitlich entfaltet und in den Einzelwissenschaften auseinandertritt 3). "Der religiöse Glaube enthalt in feinen Sauptmomenten . . . die Grundideeen verschiedener philosophischer Grundanschauungen 4)." In gleichem Sinne sagt Heffter: "Um ein Bolt zu würdigen, bazu gebort vor allem Berudfichtigung feiner Borftellung von feinem Berhaltnis jum überirdifden und feinen Berhaltniffen ju bemfelben, die Betradtung feiner religiöfen Anfichten, Meinungen, Gewohnheiten, Ginrichtungen; bas ift ber Rern feines geiftigen Lebens 5)."

Aber auch die so jialplaftische Rraft der Religion tonnte nicht verborgen bleiben; jumal die morgenländische Gefittung und

<sup>1)</sup> Encyflopabie, S. 412. — 2) Das. S. 447. — 3) S. 528. — 4) S. 585. — 5) Die Religion ber Griechen und Römer, 1852.

Billmann, Defchichte bes 3bealismus. III.

Bivilisation zeigte sich als entsprungen aus dem hierarchischen Systeme jener Religionen; der Altarstein mußte hier als Grundstein aller Lebensordnung anerkannt werden; je unbefangener man das griechische und römische Wesen betrachtete, umsomehr bot es eine analoge Erscheinung dar.

Die Erkenntnis biefer gentralen Stellung und tonftitutiven Bebeutung ber Religion ließ die Frage nach ihrem Offenbarungsgehalte in anderem Lichte als bem ber Aufflärung erscheinen. Shelling fagt in feinen "Borlefungen über die Methobe des atademischen Studiums" 1803: "Es ift undentbar, daß der Mensch, wie er jett erscheint, durch fich selbst vom Inftinkt jum Bewußtsein, von der Tierheit zur Bernünftigteit fich erhoben habe. Es muß also bem gegenwärtigen Menschengeschlechte ein anderes vorangegangen sein, welches bie alte Sage unter bem Bilbe ber Bötter und heroen verewigt hat. Der erfte Ursprung der Religion und Rultur ift allein aus dem Unterrichte höherer Naturen begreiflich. 3ch halte ben Auftand ber Rultur burchaus für ben erften bes Menidengeschlechtes und die erfte Bründung der Staaten, der Wiffenschaften, der Religion und ber Rünfte für gleichzeitig ober vielmehr für eins, so daß dies alles nicht wahrhaft gesondert, sondern in der volltommensten Durchdringung war, wie es einft in der letten Bollenbung wieder sein wird." Der gleiche Gebanke liegt Friedrich Schlegels Arbeit "Über Sprache und Beisheit ber Indier", 1808, ju Grunde; in späteren Schriften giebt Schlegel bem Bedanten Raum, daß wir nur bom Chriftentum aus jenen Offenbarungsgehalt ber vorchriftlichen Religion zu ertennen vermögen.

So erfaßt Abam Müller schon beim Erscheinen des Schlegelsichen Buches den Sinn der altertümlichen Religionen: "Das einzig Werte und Würdige an diesen schönen Urformen der Religion, die erst den letzten Geschlechtern der Menschen wieder klar sein werden, ist für uns — ihr Verhältnis zu Christus . . . Was soll uns die Adoration des dunkeln, geheimnisvollen Ursprungs, ehe wir nicht auf unseren klaren, tiesverständlichen Herrn und Weister,

auf Tod und Leben bauen? Allenfalls, wie der Odem von Indien einfloß in den martigen prometheischen Körper des Abendlandes damit die Welt für Christum und die Offenbarung reif würde, ist der Entwickelung wert und unsere Einsichten, den Fortschritten unserer Semütskraft allgemach angemessen. Über Emanation, Pantheismus und Sabäismus und alle die Planeten, welche sich um die Sonne der christlichen Religion drehen, lassen sich dim überzeugt und werde überzeugen, ganz andere, tiefer beruhigende Erkenntnisse aus der Fülle einer ihrer selbst mächtigen Brust schopfen, als sich im Schlegelschen Buche auf der Spindel des Zweisels und ängstlicher Kritik aus den respektabeln Urkunden haben herauswinden lassen. Immer ist bei Christo der Schlüssel, den man erst haben und halten muß, bevor sich ein Grab der Borwelt und überhaupt irgend ein Heiligtum der Erde aufthut 1)."

Diese Extenntnis, daß sich das Niedere nur vom Höheren, das Stückwert vom Ganzen aus begreifen lasse, drängte sich auf anderem Boden auch Joh. Abam Möhler bei seinen Forschungen über die Häresieen auf: "Bon dem Standpunkte der Totalität der hristlichen Wahrheit aus dringt man auch in die fragmentarischen und entstellenden Darstellungen (der Sekten) ein; man hat den Schlüssel in der Hand; aber das Umgekehrte: von diesen fragmentarischen Sestaltungen aus in das große Wesen der katholischen Kirche einzudringen, das ist etwas ganz anderes; der Standpunkt ist zu klein, der Ausgangspunkt viel zu schief, als daß es gelingen sollte?)."

Es liegt im Wesen der Religion, daß ihre Erkenntnis nur dort zu gewinnen ist, wo sie in ihrem Gesamtbestande und Bolldasein vorliegt, wo wir das Menschheitsgut, welches wir an ihr
besitzen, in seiner angemessenen Gestaltung vor uns haben. Nur
in diesem realistischen Sinne ist die Religionsvergleichung mit

<sup>1)</sup> Briefwechsel zwischen Fr. Gentz u. A. Müller, 1857, S. 43. Brief vom 30. Mai 1808. — 2) Gesammelte Schriften, herausgegeben von J. Dolslinger, II, S. 261.

772 Abidnitt XVII. Dos bift. Bringip als Wegweijer gum echt. Idealismus.

Rugen durchführbar; das nominalistische Berfahren, welches durch Bergleichung verschiedener Religionen, ohne Berwendung des Maß-stabes von wahr und falsch, echt und unecht, den Begriff der Religion erst zu bilden sucht, kann niemals zum Wesen der Sache vordringen 1).

4. Eine gludliche Unwendung ber burch bie biftorifche Soule gangbar geworbenen Bestimmungen über bas follettive, in Generationen fich fortsetende nationale Ethos auf das Leben ber Rirche macht Möhler in feiner "Symbolit ober Darftellung ber bogmatischen Gegensätze ber Ratholiten und Protestanten" querst 1832. "Ein jedes Bolk erfreut sich eines besonderen, in sein tiefftes, gebeimftes Dafein eingeprägten Charatters, welcher es von allen Bölkern unterscheibet und sich im öffentlichen und hauslichen Leben, in Runft und Wiffenschaft, turz nach allen Beziehungen bin eigentumlich ausprägt: er ift gleichsam ber fougende Benius, ber leitende Beift, ber von den Stammbatern binterlaffen murbe. ber belebende Sauch bes Bangen als folden, wie benn auch bie vorchriftlichen Bolter diesen ihnen je eigentumlichen Charatter personifiziert als Nationalgottheit verehrt und von derselben ihre bürgerlichen Gesetze und Weisen abgeleitet und alles unter beren Sout geftellt haben 2)." Ein foldes "Bitalpringip" hat nun auch die Rirche und nes murbe bom göttlichen Stifter berfelben, indem er die Gemeinschaft ber Gläubigen zu seinem bleibenden Organe bestimmte, kein anderes Gefet gewählt, als bas für alle Ordnungen bes menschlichen Lebens geltende". "Der eigentumliche in der Rirche vorhandene und durch die firchliche Erziehung fich fortpflanzende driftliche Sinn, ber jedoch nicht ohne feinen Inhalt ju benten ift, ber fich vielmehr an feinem und burch feinen Inhalt gebildet hat, jo daß er ein erfüllter Sinn zu nennen ift, ift die Traditions)," der universus ecclesiae sensus, der Besamtfinn, bem die Auslegung ber bl. Schrift anvertraut ift.

<sup>1)</sup> Bergl. oben §. 92, 1, S. 169. — 2) A. a O., §. 38, S. 358 ber Ausg. von 1871. — 3) Daf. S. 357.

"Der göttliche Seift, welchem die Leitung und Belebung der Kirche anvertraut ist, wird in seiner Bereinigung mit dem menschlichen ein eigentümlich christlicher Takt, ein tieses, sicher fühlendes Gefühl, das, wie es in der Wahrheit steht, auch aller Wahrheit entgegenleitet 1)."

Durch die vorchriftliche Welt geht zwar nicht diese waltende und belebende Wahrheit, aber doch ein Suchen nach Wahrsheit, welches das Bölkerleben im Tiefsten bewegt, ein Beweiß, "daß der Mensch, obwohl er tief siel, doch nicht aus der Freiheit und dem Sbenbilde Gottes herausgefallen ist", wie dies die Glaubensneuerer lehrten. Dieser ihrer Ausschweifung "stellte sich im Laufe der Zeit eine andere Ausschweifung gegenüber, die selbst die tiefsten Lehren des Svangeliums als heidnische Erbstücke aufsatzt und, wenn es recht gut geht, das Christentum für eine natürzliche Entwickelung des Menschengeschlechtes hält und im Heidentume eben darum auch eine, also abgesehen vom Falle, an sich notwendige Bildungsstufe der Menscheit verehrt").

An diesem Irrtume tranken die Deutungen des Heidentums, welche Schelling gab, obwohl sie daneben manches Treffenden nicht entbehren. Er bringt die Mysterien von Eleusis mit den Messtadhossischossischen. Er bringt die Wysterien von Eleusis mit den Messtadhossischen in die engste Berbindung: "Eleusis heißt nicht bloß Advent, sondern ist es." In seinem erzessiven Realismus erklärt er die heidnischen Gottheiten für Realitäten, für die Menschheitsgeister, die damals Träger der Geschichte waren. Der Einspruch dagegen kam zum Teil aus protestantischen Areisen selbst. Wolfgang Menzel, der Repräsentant der edelsten Regungen in den losgetrennten Kirchen, sagt richtig: "Das Christentum kam in die Welt nicht als notwendige Entwicklungsperiode des Bewußtseins, wie etwa im Menscheneben der Moment der Pubertät notwendig einmal eintritt, sondern das Heil kam von oben, um die tiefgesuntene Wenschheit, die aus eigenen Kräften nichts vermochte, zu erlösen. Im Lichte der Offenbarung, die von oben kommt,

<sup>1)</sup> **6**. 855. — 2) §. 7, **6**. 87 f.

gewinnen die dunkeln Gestalten des Heibentums eine ganz andere Beleuchtung als die, welche ihnen Schellings irdisches Geisteslicht angedeihen läßt 1)." In seiner "Christlichen Symbolit", 1856, in welcher er heidnischen Brauch und Kultus mit christlichem vielsach vergleicht, stellt er sich die Aufgabe, "auf der Leiter des symbolischen Farbenspektrums in unwandelbar gerader Richtung das zentrale Ursicht zu suchen"). "Die modernen Symboliser hätten erröten müssen, den Zeitgenossen zuzutrauen, dieselben würden, wenn auch ein ähnlicher Stein dem gotischen Dome eingefügt ist wie den Tempeln zu Athen und Memphis, den ganz verschiedenen Geist und Stil, in welchem sie gebaut sind, nicht zu unterscheiden wissen, oder die Taube vom Jordan nicht von der im Myrtenhain in Paphos"."

Bon Schelling ließen sich auch tatholische Gelehrte verleiten, im Beibentume geradezu tonftitutive driftliche Dogmen antigipiert zu seben und Beidnisches und Chriftlices einander zu nabe zu ruden; so der anderweit sehr verdiente Ernft von Lafaulr in feinem Bortrage "Über das Studium der griechischen und römischen Altertümer", 1846, und ber fonft viel Treffliches enthaltenden Rede "Über die theologische Grundlage aller philosophischen Spfteme", 1856. Roch weiter ging ber phantasiereiche J. R. Sepp in seinem breibandigen Werte "Das Beidentum und beffen Bedeutung für bas Chriftentum", 1853. Miggriffen Diefer Art trat Stiefelhagen in seinem Werte: "Theologie des Heidentums, die Wissenschaft von den alten Religionen und der vergleichenden Mothologie", 1858, entgegen, von welchem Bodh bemertt: "Nicht ohne Renntnis und Beift, aber vom driftlich-priefterlichen Standpuntte" 4). Roch bedeutsamer mar es, daß Luten in seinem Buche: "Die Traditionen des Menschengeschlechtes ober die Uroffenbarung Gottes unter ben Beiben", 2. Aufl., 1869, einen hauptfächlich irreleitenben Buntt tlarftellte. Er ertlärte die Theologeme und Rulte ber Beiden-

<sup>1)</sup> Litteraturblatt, 1857, S. 299. — 2) A. a. D., S. XII. — 3) Daj. S. X. — 4) Encyflopādie, S. 545.

welt, in welchen man Antizipationen des Christentums erblickt hatte, als erwachsen aus der Berehrung des Protoplasten, so daß sie nicht als vorblickende Ahnungen, sondern als rückwärtsgewandte, recht eigentlich heidnische Aulte zu fassen sind, in denen sich das Erlösungs-bedürfnis an den Stammvater andrängte, den alten Adam, nur mit ganz dunkler Ahnung des göttlichen, neuen 1). Troß seiner anspruchslosen Form und seines der Sichtung und Ergänzung bedürftigen Waterials kann Lükens Buch eine hervorragende Stelle in der Litteratur der historischen Religionsforschung beanspruchen.

Bon dem richtigen Standpunkte aus behandeln die Frage nach dem Berhältnisse der vorchriftlichen und christlichen Religion: Karl Werner<sup>3</sup>), Engelbert Lorenz Fischer<sup>8</sup>) u. a.; in apologetischem Sinne, nach Weise Huets verwenden die Ergebnisse dieser Forschungen: Rohrbacher<sup>4</sup>), Hettinger<sup>5</sup>) u. a.

5. Der Zuwachs des religionsgeschichtlichen Materials gewährt wirkliche Erweiterung der Erkenntnis erst, wenn er mittels gesläuterter Religionsbegriffe verarbeitet wird: der neue Wein will in neue Schläuche gefüllt werden, die alten sprengt er entweder, oder er verdirbt in ihnen. Brüchigen Schläuchen sind die unzulänglichen Borstellungen von Religion und Christentum zu vergleichen, welche die protestantischerationalistische Weltsanschauung zu Tage gefördert hatte. Danach besteht die Religion in frommen Erregungen, welche wir in Dogmen ausdrücken, die aber zu Mythen werden, sobald wir sie als Erkenntnisse eines Sachverhaltes aussassen, sobald wir sie als Erkenntnisse eines Sachverhaltes aussassen voraus: die Innerlichteit und, dank der Reformation, die unsichtbare Bereinigung der "freien Christennenschen" und damit die Fähigkeit, die Dogmen vor Entartung in Mythen zu bewahren. Die historische Religionsforschung machte nun eine

<sup>1)</sup> Bergl. Gesch. des Id. Bb. II, §. 47 und I, §. 3, 2; 4, 5 u. s. w. — <sup>2</sup>) Die Religionen und Kulte des vorchriftlichen Heidentums, 1871. — <sup>3</sup>) Heidentum und Offenbarung, 1878, und: Urgeschichte des Menschen nach der Bibel, 1879. — <sup>4</sup>) Histoire universelle de l'église catholique, Par. 1842. — <sup>5</sup>) Apologie des Christentums, 1863 f. — <sup>6</sup>) Bgl. oben §. 109, 3, S. 589.

Modifikation des Bildes von den vorchriftlichen Religionen notwendig; sie konnten nicht mehr als bloke Mythenkomplere angesehen werben, da ebensowohl ihr Ibeeengehalt und die sozial-plastische Gewalt ihre Rulte und Inftitutionen, als ihre Innerlichkeit nicht mehr zu verkennen waren. In ihrer wurzelhaften Rraft mußten fie nun ftarter erscheinen als das Chriftentum mit feiner Schattenfirche und seinen fluttuierenden Ausbrücken der innerlichst frommen Erregung. So war der Bedante unabweisbar, daß es aus den vorchriftlichen Glaubenstreisen und durch deren Berbindung entftanden sei, eine Synthese von jubischer Religion und griechischer Mpftit, für welche Philon die Grundlinien vorgezeichnet habe. Aus dieser Mutterlauge — ift die Meinung — troftallisierten sich dann die Mothen von Chriftus, denen die Gemeinde ihre Faffung gab; fie schuf ben Beiland, ben Gottessohn, ben Logos, nicht, wie man bisber angenommen, er fie. Die Dogmen entspringen alsbann aus ber Erstarrung ber Mythen; "bie Geschichte eines Dogmas ift feine beste Rritit," wie David Strauf lehrte, ber Erfinder des Apparates "jur mythischen Berdampfung" bet Dogmen. Diese Methode murde vom Neuen Testamente auf das Alte übertragen: nicht das Befet ist das konstitutive Clement des Judentums, sondern beffen Erzeugnis, in den beißen Schmerzensjahren des Erils gleichsam ausgeschwitt; nicht die Thorah hat das Bolt in seiner Zerstreuung und Unterbrüdung zusammengehalten, sondern sie ift aus den frommen Erregungen der schweren Zeit erft bervorgegangen wie eine in Mußeftunden verfaßte Troftschrift. Phantasmen berart, mit Begelscher Dialettik bergerichtet — volut aegri somnia, vanae finguntur species - tonnten Glauben finden; an Stelle bes ertoteten echten Blaubens wuchert eben mit Notwendigkeit ein Irrtrieb nach; icon Seneca sagte: Philosophi credula gens.

Damit wird Heidnisches und Christliches nicht bloß auf eine Linie gestellt, sondern das Christliche tiefer. Es läßt sich Apollon nicht so ohne weiteres zum Produkte der delischen und delphischen Gemeinde umstempeln, wie hier Christus zu dem der christlichen gemacht wird; da muß eine breitere Bewurzelung des Kultus im

Leben, sowie in ältesten Traditionen zugegeben werden, wie ähnliches natürlich dem Christentum nicht eingeräumt wird. Woher dieses, als Amalgam gesaßt, seine historische, weltumbildende Kraft heregenommen haben möge, bleibt freilich unerklärt, da ja seine Gestaltung zum Gesetze, zur Lebensordnung, zur Hierarchie, als ein Abfall von seinem Prinzip aufgefaßt wird.

So bleiben Beidentum und Christentum gleich unbegriffen: jenes läßt sich überhaupt nur versteben, wenn ber Standort in der Rirche genommen wird, die über die Beidenwelt triumphiert hat. Mit der Abwendung von ihr muß fich alle Religionsgeschichte, ja alle Geschichte zu einem verzerrten Bilbe geftalten. Bei biefem verliert das historische Pringip, das feiner Natur nach ein Wegweifer jum 3bealismus ift, vollftanbig feine Spanntraft; die der idealen Weltauffaffung entgegengesetten Anfichten beherrichen gang die Gedankenbildung. Die Meinung von den fluffigen, fich felbft fritifierenden Dogmen ift nominaliftifc; Dogmen gelten hier als Borftellungen, welche die eine Gemeinde produziert, die nachfolgende durch andere ersett; die Ginsicht, daß es eine Glaubenssubstang, eine fides quae creditur geben tonnte, welche bei ber Dogmenbildung nur ihre Fassung erhält, diefer realistische Gebante ift völlig abhanden gekommen; eine andere Bahrheit als die von den Menschen gemachte liegt gang außer bem Gesichtstreise. Dieser Relativismus ift aber eine Frucht ber moniftifden Grundanschauung; alle Glaubensgegenfate find eben nur aus dem All-Einen ausgeboren und werden von ibm wieder verschlungen; das Absolute spiegelt fich in ftets anderen Beiftern immer anders, gleichend, nach einem Ausspruche von Strauß, neinem Bomerangenbaum, ber ftets Anofpen, Blüten und Früchte, aber nie diefelben zeigt"1). Dit ber Beseitigung bes Ertenntnisgehaltes der Religion wird ihre Abtrennung von der

<sup>1)</sup> Erdmann, Grundrif II<sup>3</sup>, S. 660 und D. Strauß, "Die hriftliche Glaubenslehre in ihrer Entwidelung und im Rampfe mit der modernen Wiffenschaft", 2 Bde., 1841—42.

Philosophie, womit die Glaubensneuerer vorgegangen waren, besiegelt: "Der Philosoph hat", sagt Strauß, "keinen größeren Feind
als das Jenseits, das er als ein Diesseits zu begreisen und darzustellen hat." Strauß weist nach, wie die Auslösung der Dogmen
mit der Reformation beginnt, deren Halbheiten die Sozimianer und Arminianer, Spinoza und die englischen Deisten verbessern, welche
wieder durch die französische und englische Ausstärung überboten
werden, dis der Schelling-Hegelsche Pantheismus das Resultat
zieht. — Mit diesem Resultate lenkte aber diese ganze Entwickelung
auf den ältesten Irrtum, den die Religionsgeschichte kennt, zurück,
auf die Grundlehre des Heidentums: den Gott, der das
All ist und im Menschen anbetungswürdig wird.

Mit rühmenswerter Offenheit hat ein protestantischer Theologe, Frang Overbed, in seiner Schrift: "Die Chriftlichkeit unferer heutigen Theologie", 1873, der Ertenntnis Ausdruck gegeben, daß feine Wiffenschaft vollftandig aus bem Chriftentum hinausgewachsen ift. "Das Chriftentum als Religion ju vertreten ift entweder Sache aller Wiffenschaften, wie Diefes bor Beiten gewesen ift, ober gar teiner, wie es gegenwärtig ber Fall ift, wo auch für die Theologie der Schein, es zu thun, nicht mehr bestehen tann 1)." "Es versteht fich von felbft, daß eine Theologie, bie in einem etelen Bemifc von Salbwiffen und Salbglauben den Gegenfat von Glauben und Wiffen gur Rube tommen läßt, fich über ihr eigenes Wefen endlofen Täuschungen bingeben tann; fie ift aber auch ber wertlofefte Worttram, ber je zu ftande gekommen, da sie in der That nur aus den Worten besteht, die sich noch immer da einstellen, wo Denken und Glauben ausgegangen find 2)." "Man beurteilt diese Theologen zu gutmütig, wenn man ihnen vorzuwerfen pflegt, daß fie ihren Gott menfclich benten und gestalten: wir haben bier einen, ber allerdings untermenichlich mare . . . einen deiculus 3)." "Wir geben einem Buftande entgegen, bei welchem man die driftliche Religion bor

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 16. — 2) Daj. S. 15 j. — 3) S. 26.

allen anderen zu preisen haben wird als die Religion, mit welcher man machen tann, was man will 1)."

Der freimutige Gelehrte leugnet auch nicht ben Widerfinn ber protestantischen Geschichtsanschauung, "bie absurbe Ronfequeng, bas Chriftentum habe zuerft eine fünfzehnhundertjährige Periode burchzumachen gehabt, in welcher seine eigentliche Lebensanficht von einer ihm gang fremden verdrängt gewefen fei" 2). Auch raumt er ein, daß feit ber Glaubensneuerung die Religiofitat gurudgegangen sei, selbst hinter die antite: "Wir werden nur wiederholen tonnen, was febr oft behauptet worden ift, daß die antiten Menfchen viel frommer waren als wir. Das Chriftentum und die Reformation, so scheint es benn auf den ersten Blid, haben die Religion aus der Welt geschafft. . . Bon der Reformation wird fich gar nicht bestreiten laffen, daß fie das Gebiet ber Religion im Leben fehr eingeengt bat 3)." "Der ftrenge Begriff bes Priefters ift im Protestantismus fo bollftanbig entwurgelt, daß an feine Wiederherstellung in Diefem Bereiche nicht zu benten ift 4)." "Durch die protestantische Hervorkehrung der Person im Umte find die entwideltften und subtilften Formen ber Beuchelei in der protestantischen Welt zu Saufe 5)."

Die Theologie, deren Selbstauflösung hier geschildert wird, sußt auf Spinoza, dem Bater der Bibeltritit und des jüdischen Radikalismus und dem Begründer des im autonomen Subjett auslaufenden Monismus; ihr Anspruch auf Wissenschaftlichkeit ist die seltsamste der erwähnten "Täuschungen über ihr eigenes Wesen". Und doch vermag sie damit die echt-religiösen Regungen, wie sie der protestantischen Welt nie ganz ausgegangen sind, niederzuhalten; diesen höheren Elementen sehlt die Kraft, sich von den niederziehenden loszureißen; sie sind wie jene Gesangenen der thrrhenischen Seeräuber o), Lebendige, an Leichen angesesslet.

6. Wenn ber von der Religionsforfdung tommende Bumachs



<sup>1)</sup> Daf. S. 47. — 3) S. 50. — 3) S. 55. — 4) S. 94. — 5) S. 96. — 6) Bb. I. S. 464.

auf die unzulänglichen Religionsbegriffe bezogen wird, welche der Nominalismus ju Tage forbert, fo tommt ihr Ertenntniswert ebenfalls nicht zur Geltung: ber neue Wein verdirbt in den unreinen Schläuchen. Gin Religionsforscher erften Ranges, Dar Müller, bekennt sich ausbrücklich jum Rominalismus, dem er zuspricht, "er habe die philosophische Atmosphäre beffer geklärt als irgend welches andere Spftem" 1). Schlimm nur, daß diefer tlarende Wind gerade das weggeweht hat, was die Boraussekung der Religionsforschung bildet: den Realgehalt des Glaubens, der wie ieber überfinnliche Gehalt bem Rominalismus jum Opfer fällt. Auf einen solchen verzichtet auch Müller: "Die einzige Gabe, Die wir berlangen, ift unfere finnliche Bahrnehmung, Die einzige Offenbarung beren hiftorische Entwidelung 2)." Wird ber Begriff ber Entwidelung im Sinne ber Ontologie genommen, so enthalt dieses Programm einen Widerspruch, denn das, was sich entwickelt, ift ein in dem Sinnlichen angelegtes Überfinnliches; allein so ift das Wort hier nicht gemeint, vielmehr wird im Sinne des Senfuglismus das die Sinnlichkeit überschreitende Seelenleben lediglich als beren Steigerung gefaßt. Die Religion erflart Müller baraus, daß der Menfc durch das Anftogen an die Grenzen feiner Sinnes. erfahrung den Drud eines Unendlichen zu fühlen glaubt, bas er fich bann in taufend Formen zu deuten sucht. Ein geglaubtes Gefühl wird man aber Mufion nennen können, und so verschrumpft die Religion zu einem illufionären Treiben. Hume ift tonsequenter, wenn er bies neine Rrantheitserscheinung bes menfoliden Beiftes" nennt 3).

Bei der Bertrautheit Müllers mit den hiftorischen Religionen kann es nicht fehlen, daß er über die künstlich eingeengte Basis seiner Religionstheorie hinausgedrängt wird, wenn er dem Kontreten nähertritt. Er spricht vortrefslich gegen die Ansicht, daß die

<sup>1)</sup> Das Denten im Lichte ber Sprache, übers, von Schneiber, 1888, Borr. S. V. — 2) Borlefungen über ben Ursprung ber Religion, 1851, S. 36. — 3) Oben §. 97, 3, S. 328.

Religion ber Briechen Dhythologie gemefen fein follte. "Es fest," fagt er, "eine mythologische Religion gang ebenso eine verftandige Religion voraus, wie ein franker Rorber einen gesunden. Che die Griechen den himmel oder die Sonne oder ben Mond Götter nennen konnten, mußten fie notwendigerweise icon irgend eine Ibee ber Bottheit in fich entwidelt haben . . . Es ift mir ftets aufgefallen, daß, während ungablige Bucher über bie Mythologie ber Griechen und Romer geschrieben worden find, man taum ein einziges über ihre Religion befitt . . . Die Mythologie hat in das Gebiet der alten Religion hinübergegriffen, fie bat ihr zu Zeiten fast die Lebensluft geraubt und bennoch konnen wir durch das üppige giftige Unkraut der mythischen Phraseologie hindurch noch immer einen Blid auf jenen Stamm gewinnen, um welchen es wuchert und an dem es sich hinauswindet, und sehen wir dann ein, daß es ohne biefen Stamm nicht einmal jenes Schmarogerleben fristen tonnte, welches man fälschlich für eine freie und unabhängige Lebensfähigkeit gehalten hat 1)." - Run find aber die Mythen nichts anderes als eben jene "tausend Formen zur Deutung des Drudes seitens des Unendlichen"; neben ihnen und bor ihnen besteht also neine verständige Religion" mit einer "Idee der Gottheit" als lebendiger Stamm, ben jene Giftranten umtlammern und ausfaugen. Die Mythen entstammen eben bem finnlichen, von dem Berftandesmomente zu erganzenden Zuge der Religion, ben uns Müller anderwärts als einzige Grundlage ihrer Erforschung anbietet. Über die Religion der Alten wurde von Steuchus, Berbard Bog, Bochart, Suet u. a. geschrieben, aber zu einer Zeit, wo ber Nominalismus noch nicht "die Atmosphäre geklärt hatte"; die furasichtige Überschätzung der Mythologie hat er verursacht, indem er das früher vorhandene Berftandnis für den Realgehalt ber Religion verbrangte. -

Zahlreiche Autoren, besonders Engländer, rühmen sich, die

<sup>1)</sup> Borlefungen über die Wiffenschaft ber Sprace, überf. v. Böttger 1866, II 2, S. 447.

Religion ber empirisch-vergleichenden Methode gu untergieben, wobei fie die Annahme gu Grunde legen, daß der Menfc nur finnliche Ertenntniffe befitt, die er aber phantafierend überfliegt; er bentt die Sinnendinge beseelt und aus diesem "Animismus" ermächft, anbebend bon bem Rultus ber Berftorbenen, bie Religion. Als Untersuchungsgebiet wird nun nicht bie Geschichte gemählt, welche biefe Boraussetzungen Lügen straft, sondern die Ethnographie mit ihrer Litteratur von Reisebeschreibungen als willtommene Basis benutt. Die Religionsvorstellungen der Wilden werden als die grundlegenden erklärt, aus beren Begrbeitung alle Glaubenslehren, die driftliche felbftverftandlich eingeschloffen, entsprungen seien. Das ift ebenso, als wenn man ben Generalbaß an ber Technit des Dudelsades ftudieren wollte, oder die Runftftile an der Lehmhütte, mit der Boraussekung, daß Tempel und Balaft eigentlich auch nur Lehmbauten seien oder boch sein sollten. Allein das Interesse für die Wilben ift tiefer begrundet; es gilt hier bas Goethesche Wort: "Du gleichst bem Geift, ben bu begreifft", in feiner Umtehrung: "Du begreifft den Beift, dem bu gleichst"; bas verkommene religiose Bewußtsein bes Wilben und das verodete des glaubensleeren Rulturmenichen berühren fich; die Ibee des Menschen und seiner Burde ift beiden verloren gegangen; ber eine ift jum Stlaven ber Raturtrafte berabgefunten. ber andere jum Stlaven ber Zeitmeinungen.

In allen anderen Gebieten der Forschung würde es als ein sonderbarer Rizel eines Autors gelten, über Dinge zu schreiben, für welche ihm die elementarsten Boraussezungen sehlen. Man nimmt bei jemand, der über Musik forschen will, an, daß er Gehör, Geschmad für Musik und Kenntnis der Noten habe, und ebenso bei einem Bearbeiter der bildenden Kunst, daß es ihm an Farben = und Formensinn nicht ganz gebreche, wie schon der Bolksmund sagt, daß der Blinde nicht über die Farben reden könne. Der empirisch-vergleichende Religionsforscher ist von all solchen Ansorderungen entbunden. Er braucht nie die Hände gefaltet zu haben, um uns doch über die betenden Bölker zu belehren;

er braucht nie dem christlichen Opfer beigewohnt zu haben, um uns doch das Thun der opfernden Menscheit zu erklären; was Sünde, Erlösung, Priestertum, Jenseits sind, lehren ihn seine Reisebeschreibungen zur Genüge. Seine Aufschlüsse sind in Wahrbeit die eines Blinden über die Farbe und noch dazu eines solchen, der sich nicht einmal träumen läßt, daß andere Leute Augen haben. Dier liegt ein Kraftstück des Nominalismus vor: man glaubt durch Sammeln von Material und dessen Jusammenreihung unter gewisse Worte der Forderung der Wissenschaft genügt zu haben. Daß es gilt, in das Wesen und den Sinn der Sache, die man betreibt, einzudringen, und daß dazu gewisse Selbstverständigungen, eine wie immer geartete unmittelbare Berührung mit jenem Sinn und Wesen erforderlich sind, liegt vollständig sern.

Man begreift, daß diese Gattung von "Religionswissenschaft" von dem Lande ausgehen konnte, in dessen Sprache ein Hobbes und Hume schrieben; zum Glück hat es auch andere Söhne geboren: einen Thomas Wore und Thomas Becket, und jene Glaubensboten, deren Wirken es den Namen "der Insel der Heiligen" verdankt. Gerade in England, wo die Glaubensneuerung die ärgste Berrissenheit im Glauben herbeigeführt, wovon die größte Abstumpfung gegen alle Religion die Folge gewesen war, regt sich der Drang nach der christlichen Einheit und Wahrheit am mächtigsten, bei der auch der Schlüssel zur Religionsforschung hinterlegt ist.

## §. 117.

## Die hiftorifde Bhilofophieforidung.

1. Die Sprachbentmäler des Morgenlandes, welche am Ausgange des XVIII. Jahrhunderts dem Abendlande erschlossen wurden. gaben nicht bloß auf die Religion, sondern auch die Spekulation ber Borgeit überraschende Ausblide; man blidte in ein religioses Denken ein, deffen Tiefe und Reichtum nicht zu verkennen war und das das Borurteil, Glaube und Bernunft seien einander abge-Die spetulativen Clemente des Rendavefta kehrt, Lügen ftrafte. hatte icon Anquétil hervorgehoben, in dem perfischen Dualismus ein der platonischen Anschauung verwandtes Element, sowie in den Feruers ganz richtig ein Analogon der Ideeen und Entelechieen erkannt. Gine ber erften Gaben ber neuen Sanstritforfdung mar bie munderbare Dichtung Bhagavabgita, b. h. Bochgefang ober göttliches Lieb, von Ch. Wilfins, 1785 ins Englische übersett, eine Episode des Epos Mahabharata, bestehend in 18 Befangen, worin der Gott Krischna, als Wagenlenter des Pandufürsten Ardicuna. diesen zum Kriege mit den Rurus bestimmt, mit Aufgebot ber ganzen Theologie und Philosophie, eine barode Umrahmung für ein tieffinniges Spftem. A. W. Schlegel, ber eine Textausgabe davon veranstaltete, nannte das Buch: "das schönfte, vielleicht das einzig wahrhafte philosophische Gedicht, das alle uns bekannten Litteraturen aufzuweisen haben". W. v. Humboldt gab eine geiftvolle Analyse besselben in der Schrift: "Über die unter dem Ramen B. bekannte Episode des M." 1827, worin er die indische Weisbeit ben ältesten Traditionen der Geschichte beigählt. S. Th. Colebroote

gab in seinen Aufsäßen On the philosophy of the Hindus in ben Berichten der asiatischen Gesellschaft Auszüge aus anderen philosophischen Schriften; vieles brachten Williams Jones' Dissertations etc. 1792 bis 1798, übersett von Fick und Klenker. Anquétils Publikation aus den Upanischoden machte Rigner in seinem "Bersuche einer neuen Darstellung der uralten All-Einslehre" 1808 dem deutschen Publikum zugänglich; besonders anregend wirkte Friedrich Schlegels Buch "über die Sprache und Weisheit der Indier" 1808.

Das freudige Staunen über die neu erschloffene Gedankenwelt ließ biefe mehrfach überschäten; Schelling fab in ibr "bas erfte Intellektualfpftem, den älteften Idealismus", den Ausbrud des orientalischen Beiftes, in welchem Platonismus und Chriftentum ihre Wurzeln haben. Fr. Schlegel fcrieb 1803, als er Sanstrit ftudierte: "Hier ift eigentlich die Quelle aller Sprache, aller Gebanten und Gebichte bes menfchlichen Geiftes; alles ftammt aus Indien, ohne Ausnahme; ich habe über vieles eine gang andere Anficht und Ginficht bekommen, feit ich aus diefer Quelle schöpfen tann." 2B. von Sumboldt fand ben fpekulativen Geift ber Inder schon in ihrer Sprache und Berfaffung angelegt und ausgeprägt: .65 ift im Sanstrit ein Übergewicht an der vorwaltenden Rabl philosophischer Wörter, in der sich vielleicht teine andere Sprace mit ihr meffen tann. Dan muß noch hinzufügen, daß diese Begriffe größtenteils in möglichfter Nactheit nur aus ihren einfachften Elementen gebildet find, fo daß der tiefabstrabierende Sinn der Nation auch daraus noch flarer hervorftrahlt ... Sprache, Litteratur und Berfaffung bezeugen einstimmig, daß im Innern die Richtung auf die erften Urfachen und bas lette Biel bes menfchlichen Dafein, im Außern ber Stand, welcher fich biefer ausschließlich widmete, also Rachdenken und Aufftreben zur Gottheit und Brieftertum die vorberrichenden, die Nationalität bezeichnenden Rüge waren 1)." - Der phantafievolle J. A. Ranne fand hier die Ur-

<sup>1)</sup> Berichiedenheit d. menichl. Sprachbaues, Ausg. von Pott, S. 111. Billmann, Geschichte bes Idealismus. III.

weisheit des Menschengeschlechtes; in der Gottheit, welche Materie wird und Zeit und Raum sett und erfüllt, sieht er die Ursorm der Tetraktys, die wieder den Mythen aller Bölker zu Grunde liege 1). Der monistische Zug jener Zeit ließ eben das ihm Wahlverwandte der indischen Spekulation zunächst assimilieren, dagegen das darin keineswegs sehlende, ältere theistische Slement zurücktreten. Auch das Alter derselben überschätzte man, gerade wie man das Sanskrit für den ältesten Zweig der ganzen Sprachsamilie hielt, während die eindringendere Forschung zeigte, daß das Griechische zum Teil altertümlichere Bildungen ausweise als jenes, wie ja auch das fortschreitende Berständnis der alten Philosophie in Platons Lehre von der über die Gegensäße hinausliegenden Gottheit die Denkweise erkennen ließ, die ursprünglicher als die indische All-Einslehre ist 2).

Trot diefer und anderer Migverständniffe mar es boch von ber größten Bedeutung, daß man an der indischen Philosophie eine großartige, frei und reich entfaltete Bedankenbildung kennen lernte, welche unter Bedingungen ftand, die man als die Tobfeinde des echten Philosophierens anzusehen gewohnt war. Heilige Bücher als Brundlagen der Spekulation, ein Priefterftand als deren Träger, mpstische Erbauungsbücher als beren litterarische Form. Theologie und Bhilosophie in enaster Berschränkung, orthodore und beterodore Spfteme — und doch feine Bertummerung, Ginengung, Bevormundung des Dentens, sondern eine Tiefe, Fulle, dialettifche Durcharbeitung, durch die es dem griechischen fast überlegen erschien; Grundlagen, die einen richtigen Aufklärer und Rationalisten mit Schauber erfüllen mußten, und auf benen er nur eine Afterphilosophie aufgebaut benten konnte, trugen einen wohl exotischen, aber erhabenen Bau, in welchem Weisheitssprüche und Reben bichtenben und benkenden Tieffinns erschollen. All basienige, um beffentwillen man die driftliche, zumal die scholastische Philosophie verurteilt hatte, zeigte fich bier in überraschend gunftigem Lichte und die Bor-

<sup>1)</sup> Pantheum der altesten Naturphilosophie 1811, S. 3 f. und Erste Urfunde oder allgemeine Mythologie 1815, I, S. 14 f.; 78 f. u. s. w. — 2) Bergl. Bd. I, §. 25, 1 u. 3.

urteile, welche die Bergangenheit so lange verdunkelt, erhielten den ersten Stoß; von den Indern lernten die Christen ihre eigene Philosophie wieder unbefangener zu betrachten; die Bedantalehre war der Schlüssel zum Berständnisse eines Reister Edart, die Metaphysit des Beda regte an, die spekulativen Elemente der heiligen Schrift aufzusuchen.

2. Im Lichte ber neuen Anschauungen über das Berhältnis bon Religion und Spekulation mußte auch die griechische Philofophie mit tieferem Berftandniffe betrachtet werden. Das nunmehr hervortretende theologische Element berfelben schrieb man zunächt bem Ginfluffe ber morgenlanbifden Glaubenstreife ju und es mußte bier ber Blid junachft auf Agppten fallen. Der treffliche, bescheibene Forscher, ber die griechische Bhilosophie von diesem Gefichtspunkte aus behandelte, Friedrich B. L. Blessing, ift mit Unrecht gang vergeffen worden, fo daß Handbücher, die in Litteraturnachweisungen sonft eber über ben Bebarf hinausgeben, von ben gahlreichen, inhaltsvollen Arbeiten Diefes Mannes feine einzige angeben. Daß er zu feiner Zeit wenig beachtet blieb, ift wohl erklärlich, ba er in ben achtziger Jahren schrieb, wo die Bernunftfritit die Röpfe zu verwirren begann; aber die Litteraturgeschichte batte Pleffing in Erinnerung halten follen, icon wegen feiner Beziehungen zu Goethe, ber ihn als grübelnden Jüngling auf der Hargreife tennen lernte und nach Jahren als "geachteten Schriftfteller" und Brofessor in Duisburg wiederfand, der "die Geschichte älterer Philosophie ernstlich behandelte, besonders diejenige, die fich zum Gebeimnis neigt, woraus er bann die Anfänge und Urzustände ber Menichen abzuleiten trachtete" 1). In bem Buche: "Ofiris und Sofrates", Berlin und Stralfund 1783, dem er das Motto giebt: Aedium sacrarum ruinae quas religiosi aeque ac stantes adorant, verfolgt er das ägyptische Element der pythagoreischen und platonifcen Philosophie, "die Genealogie verschiedener, in unseren

<sup>1)</sup> Goethe, B. XXX, S. 233; vergl. XLV, S. 318 f. und Dünger, Aus Goethes Freundestreife 1868. 3ch dante ben hinweis auf die Besgiehungen Pleffings zu Goethe herrn Prof. Dr. Sauer.

Tagen ganabarer Beariffe und philosophischen Meinungen aus der Religion und Philosophie des Ofiris" 1). In Cafars "Denkwürdigfeiten aus der philosophischen Welt", Bb. III, 1786 veröffentlichte er Auffätze über Aristoteles als Platoniter und die platonische Ibeeenlehre, in ber er gang richtig die Berbindung einer theologischhppostasierenden und einer dialektischen Anschauung aufzeigte. bem umfaffenden Werte: "Memnonium ober Berfuche gur Enthüllung der Geheimniffe des Altertums", Leipzig 1787, ift der erfte Band fast gang ber Rulturgeschichte von Agypten gewidmet; ber zweite behandelt die Mpfterien der Griechen, die als Entlehnung aus Aappten gefaßt werden, und sucht als deren Rern "ein metaphysisch - theologisches System, zu dem sich auch Blaton bekannte", nachauweisen 2). Die 3beeenlehre führt er auf die alteften Zeiten zurud's); Aristoteles faßt er als ben Erben ber platonischen und anderer alterer Weisheit 4). Richtig wird erfannt, daß die theistische Bottesanicauung die alteste ift und fich neben ber pantbeiftischen behauptet 5). Bergleichend werden die Religionslehren der Italiter, Perfer, Ugypter herangezogen. An das "Memnonium" schließt sich bas Werk: "Bersuche jur Auftlarung ber Philosophie bes älteften Altertums", Leipzig 1788 bis 1790. Der erfte Band behandelt Platons "metaphysische Philosophie", wobei ber hypostafierende Charafter ber Ideeenlehre, Die Göttlichkeit des Rus und Die platonische Trinität nachgewiesen werden. Im zweiten Bande werben die Lehren der Cleaten, der Pythagoreer und der Aristotelismus bargelegt; eine zweite Abteilung handelt "Bon den in den bl. Schriften ber jubischen und driftlichen Religion vortommenben Borftellungsarten und Ausbruden, Die einige Abnlichkeit mit berschiedenen Lehren ber metaphyfischen Philosophie zu haben scheinen"; als berart bezeichnet Plessing ben Begriff bes Logos und ber altteftamentlichen Beisheit, des A und Q ber bl. Schrift u. a.; ber Offenbarungscharafter ber driftlichen Glaubensurfunden wird aner-

<sup>1)</sup> Cfiris, S. 153. — 2) Memnonium I, S. 291 f. — 3) Das. S. 315 f. — 4) S. 337. — 5) S. 47, 381 u. s. w.

tannt; Plessing bleibt der Berirrung fern, in Philon den Vorgänger der Apostel zu sehen; er sindet die vordereitende Stellung der alten Philosophie darin, daß sie die theistische Grundanschauung, "die esoterische Religion der Heidenwelt" dis an die Schwelle des Christentums geführt habe. — Plessing ringt sich nicht zur vollen Klarheit durch, ist aber auf dem besten Wege dazu; der Einsluß Ägyptens auf die griechische Spekulation wird überschäßt, jedoch nicht in dem Maße, wie dies später dei E. Röth der Fall ist; der Unterschied zwischen dem theologischen und philosophischen Denken wird nicht genügend sessgeschalten und die Mysterienlehre zu einem eigentlichen Systeme herausgeschraubt; auch in dem Streben, Aristoteles als Fortbildner des Platonismus zu sassen, greift Plessing mehrsach sehl, so wenn er meint, jener habe die Formen als Mitteilungen und Nachahmungen der Ideen gefaßt und die nowerau ovolau als diese selbst 1).

Die Fortschritte der Agpptologie mußten Plessings Unterfuchungen in Schatten ftellen; daß man aber feine leitenden Ibeeen nicht fortführte, ift gu beklagen. Bas Couard Roth in feiner unvollendeten "Geschichte unserer abendländischen Philosophie, Entwidelungsgeschichte unserer spekulativen, sowohl philosophischen als religiösen Ideeen von ihren ersten Anfangen bis auf die Gegenwart", Bb. I, 1846; Bb. II, 1858, 2. Aufl. 1861 f., fteht bezüglich ber Grundgebanken weit hinter Pleffing gurud. Den Antrieb fand Roth in ber aus bem Studium ber herrschenden spekulativen Spfteme erwachsenen Überzeugung, "daß ber Zuftand unserer heutigen Spetulation nur aus dem Entwidelungsgange ber gefamten Philosophie zu verstehen sei". "Ich sah ein," bemerkt er, "daß die Ursprünge unseres 3beeentreises nicht blog im Occident, nicht blog im römischen und griechischen Altertume, sondern auch im Orient zu suchen seien; ich fab die Notwendigkeit ein, auch den Quellen des Chriftentums, seiner Entstehung aus dem Judentume nachzuforschen. Rach jahrelanger Beschäftigung mit gang vernachläffigten Litteratur-

<sup>1)</sup> Berfuche II, S. 479 f.

gebieten und von einer Untersuchung zur anderen hingeführt, fand ich endlich Aufschluffe, wie ich fie gar nicht erwartet hatte, und erkannte in den Glaubenslehren der Aappter und Verser die gemeinfamen Quellen ber griechischen Philosophie und bes jubifch-driftlichen Ibeeentreises 1)." So berechtigt biefes retrospettive historische Interesse ift, welches die Gegenwart bis in ihre fernsten Boraussetzungen verfolgt, so schäblich mußte bie porgefaßte Meinung wirken, daß die modernen monistischen Spfteme, beren geschichtliche Ertenntnis Roth suchte, ber Reinertrag ber spekulativen Arbeit ber Jahrhunderte seien, ein Irrtum, ber auf ben anderen führte, daß jene Spfteme lettlich Abkömmlinge einer monistischen Urphilosophie barftellen, beren Heimat Agppten sei und von der die driffliche Religion und Spekulation einen Seitenschöfling bilben foll. Die tiefere Auffaffung Pleffings wird von Roth bollftandig ignoriert; aus Kanne wird, ohne Angabe ber Quelle, der Gedanke entnommen, daß die ältefte Religion die Lehre von einem Allgott sei, der fich in Beift und Materie, Zeit und Raum bifferengiiere. Diese Anschauung wird in die ägyptische, persische und griechische Spekulation hineinerklart; Die griechischen Denker sollen ihre Lehre lediglich aus bem Orient, zuhöchst Agppten geschöpft haben; ägpptische Priefter sollen Platon und Ariftoteles im Sinne haben, wenn fie bon einer Philosophie ber Alleralteften fprechen. Berechtigt find Roths Ausführungen gegen die Unterschätzung der Reuplatoniker und des Alters ihrer Philosopheme; auch seine Rekonstruktion der ppthagoreischen Mathematit ift verdienstlich, nur daß er das myftisch-symbolische Element ihrer Zahlentheorie unterschätt 2). Im gangen aber hat Roth mehr geschadet als genütt, weil er den Gedanken des Rusammenhanges der griechischen Spekulation mit dem Morgenlande in Migkredit gebracht hat; die Rachfolger konnten sich durch die nicht eben schwierige Ablehnung ber Röthschen Spothesen mit ber unbequemen, weitschichtigen Frage abfinden.

<sup>1)</sup> Geschichte u. f. w. I, Borr. b. ersten Auft. — 2) Geschichte bes 3bealismus, Bb. I, §. 18, 1.

3. Beit besonnener bestimmt Creuger in feiner "Symbolit" ben Einfluß bes Morgenlandes auf die griechischen Denter, indem er ihn durch die vorhomerische Theologie vermittelt denkt. spricht ben Briechen eine Tempelwissenschaft und Mysterienlehre zu, welche sich im Anschlusse an die morgenländischen Priesterlehren entwidelte und für die Philosophie den Boden bildete. gelegentlichen Bemertungen über Herakleitos, Pythagoras u. A. find anregend und fruchtbar und boten eine beffere Bafis als die Rothichen Konftruttionen. Die Reuplatoniter ertennt Creuzer als die Theologen des ausgehenden Altertums und findet in ihrer Mythenerklärung vielfach ben ursprunglichen Sinn ber überlieferung ausgedrückt. Um das Studium berfelben hat er fich durch seine beiben Ausgaben Plotins, die Oxforder und die Pariser, Berdienste erworben; die erstere erschien 1835, über zweihundert Jahre nach ber letten Bafler Cbition von 1615; wie fo vielfach nimmt bier die Philosophieforschung des XIX. Jahrhunderts wieder auf, was die Renäffance begonnen hatte.

Als autochthon sieht. Bödh die griechische Religion und Philosophie an und benkt diese aus jener entwicklt. "Die Philosophie ist nichts anderes als die zur Alarheit des Berstandes erhobene Mythologie." Die Philosophie hat immer die übereinstimmende Bernunft in der Natur und im Geist auf ein gemeinsames Prinzip zurüczuschuhren gesucht und die Idee der Gottheit, worin der Mythus die Erklärung aller Bunder sindet, ist das höchste Problem der Philosophie geblieben, gleichviel, ob sie jene Idee als wahr anerkannt oder bestritten hat i). Die "mythische Spekulation", in der "die Phantasie das Übergewicht über den Berstand hatte", sieht Böch als die Borstuse der Philosophie an; ihr solgt deren erste Periode, in der durch die begrifsliche Reservich ein Gleichgewicht von Phantasie und Berstand hergestellt wird, "wobei die spekulativen Anschauungen mit unmittelbarer Klarbeit ergrifsen werden; dies ist der Charakter der Anschauungs-

<sup>1)</sup> Encoflopabie S. 559, ju bem folgenben Daj. S. 561-579.

philosophie, die mit den Sieben Weisen beginnt und im platonischen Systeme gipfelt". Rach Platon tritt die Phantasie hinter den Berstand, der durch das Erfahrungswissen bereichert ist, zurück und mit Aristoteles beginnt die Reflexionsphilosophie, die mit abstrakten Begrissen operiert. Aristoteles war unfähig, die Ideeenlehre zu verstehen; Stoa, Epikureismus und Stepsis stellen die "anschauungslose Restexionsphilosophie" dar. Der Neuplatonismus ist synkretistisch, doch tritt dei einzelnen Geistern die Spekulation "mit großer schöpferischer Kraft" hervor; Plotin ist "tief, phantasiereich und dennoch meist klar sich seiner Methode bewußt; seine Enneaden sind ein Schatz herrlicher Weisheit".

Man follte erwarten, daß Bodh der driftlichen Philosophie einen analogen Entwidelungsgang einräumen müßte. Die driftlichen Blaubensurkunden vertreten ja eine porspekulative Stufe; die Patriftit entspricht der "Anschauungsphilosophie" ganz wohl, da fie einen vorspekulativen Ideeengehalt ahnlich verarbeitet, wie die Beriode bis Platon; die Lobspruche, die Plotin gespendet find, können Augustinus nicht vorenthalten werden. Die Scholastik ist mehr als "Reflexionsphilosophie", da sie nicht unfähig ift, die Ibeeenlehre zu verstehen, und ihre Barallelisierung mit bem Ariftotelismus konnte man bescheidenerweise fordern. Aber Bochs philosophie-aeschichtliche Theorie macht eine überraschende Wendung: "Die Spekulation", beißt es vom Chriftentum, "nahm auch hier wie im Neuplatonismus einen erhabenen Aufschwung, doch blieb fie in ben Fesseln des Kirchenglaubens und bildete so die mythische Borftufe der neueren Philosophie 1)." Der Widerfinn Diefer Behauptung spiegelt fich in dem euphuistischen Ausbrude: "eine in Fesseln fich aufschwingende Borflufe" ist jedenfalls etwas Ungewöhnliches. Richt weniger als die ganze chriftliche Philosophie soll eine Parallele etwa ju ber Orphit ber Briechen sein und es nicht einmal zu einem Anfate jur Anschauungsphilosophie gebracht haben! Dies bleibt bei Bodh erft Descartes vorbehalten, dem Bacon als Bertreter der

<sup>1)</sup> Encyflopadie, S. 579.

Restexionsphilosophie gegenübersteht. Während es aber Platon und Plotin als Verdienst angerechnet wird, den Ideeengehalt der "mythischen Vorstuse" verarbeitet und vollendet zu haben, soll es das Verdienst jener neueren Philosophen sein, ihm, also auch der Idee der Gottheit, "dem höchsten Probleme der Philosophie", aus dem Wege gegangen zu sein. — So konnten den geistvollen Wann Vorurteile um die wertvollste Frucht der Exforschung der alten Philosophie bringen; aber jene Analogie der griechischen und der christlichen Entwickelung ist ein Ferment, dessen Wirkung die Vorurteile auf die Dauer nicht standhalten können 1).

4. So turz die Andeutungen über die Berzweigung der fpekulativen Richtungen find, welche Friedrich Schlegel in feinen "Philosophischen Borlesungen" giebt, so treffen fie doch den Nerv ber Sache gang anders, als die von ber Zeitphilosophie migleitete Reflexion und es wird der Rusammenwirtung der Seelenträfte in weit befriedigenderer Beise als bei Bodh Rechnung getragen. Solegel unterfceibet "zwei Richtungen ober Anfichten, welche bem Beifte bes Rachbentens in seinem boberen Streben nach Bahrbeit und Wiffenschaft am Scheibewege bes Ameifels oder bes Blaubens, des einen oder des anderen Wiffens jur Wahl vorliegen oder porgelegt find, und mehr als diese beiden dürfte es wohl für eine tief und gründlich eingehende wiffenschaftliche Philosophie überhaupt im wesentlichen nicht geben". Die eine beruht auf der Idee bon bem lebendigen Gotte, als Schöpfer ber Belt, Die andere auf ber Meinung, bag die Welt mit Gott eins ift 2). Brundgegensätze find also Theismus und Pantheismus. Die erftere, Dent- und Glaubensweise, ift aber die altere, die zweite eine Abirrung; jene erzeugt die "Philosophie des Lebens", diese eine "dem Trugbilde des Unbedingten, dem toten Absoluten" nachgebende Spetulation 3); bei jener find die Seelenfrafte: Sinn, Berftand, Bernunft und Wille im Einklang auf bas Suchen ber Bahrheit

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 53, 5. — 2) Bb. XIV, S. 223. — 3) Daj. S. 278 u. 273 j.

794 Abschnitt XVII. Das hift. Prinzip als Wegweiser zum echt. Idealismus. gerichtet, bei dieser ist der Einklang gelöst und maßen sich die einzelnen Kräfte die Führung an.

Je nach dem Vorherrschen eines biefer Bermögen nimmt Schlegel vier Formen bes abirrenben Dentens an: ben Monis. mus als entspringend aus ber Bernunftvergotterung, ben Atomismus als die in der Sinnenwelt befangene mechanische Betrachtungsweise, "die Einbildung bes Tobes"; Die Ichlehre, alfo ben Autonomismus, als die Weltanficht vom Standpuntte bes felbfiberrlichen Willens, und ben Steptigismus als die ausgeartete Berftandesanficht. Dit seinen Zeitgenoffen findet er ben Monismus bei Spinoza am icarfften ausgeprägt; Schlegel mar zu wenig Dialektiker, um die ichlechte Mache biefer widerspruchsvollften aller All-Ginelehren zu burchichauen; ben echten und würdigeren Reprafentanten bes Monismus in der Spekulation ber Inder zu erkennen, war er verhindert, weil er von dem mpstischen Elemente der gangen Denkrichtung absah. Die überschätzung des psychologischen Schemas ließ Schlegel auch die gemeinsame Burzel des Autonomismus und der Stepfis vertennen: den Nominalismus, welcher einerseits das dentstolze Subjett zur Statuierung des Denkinhaltes beruft und damit andrerseits den Dentinhalt verflüchtigt und das Denten entleert. Treffend aber ift, mas Schlegel über "bas Borurteil der Ichbeit und eines darin befangenen beschränkten Willens" fagt, ben er mit bem Eigenfinn ber Rindbeit, bem Starrfinn ber Bornierten und dem politischen Varteigeiste vergleicht 1).

Richtig erkennt ferner Schlegel, daß bei aller falschen Philosophie der Mißbrauch richtiger Begriffe vorliegt: "Fast alle wissenschaftlichen Begriffe haben ursprünglich einen höheren und großen Sinn der Wahrheit gehabt und erst später sinken sie, durch den gemeinen Gebrauch abgenützt, zur leeren Formel des Irrtums herab?)." Bon der Überschätzung der mit Descartes beginnenden Philosophie hält sich Schlegel frei. Er erkennt "die ertötende Analyse" derselben, jene "Gedankenanatomie, der das Leben, was

<sup>1)</sup> B. XIV, S. 288. — 2) Daj. S. 288.

noch ba ift, unter ber zerlegenden Sand erlischt" 1). Auch Leibnig erfährt wegen seiner Reigung zur mechanischen Weltanficht Tabel und das dahin gebende Urteil ift vielleicht die befte Kritit der Monadenlehre: "Es durfte historisch bemerkenswert sein, daß, wenn Leibnig ben alten Atomen bes Spitur feine Monaben, als ebenfoviele innerlich beseelte und lebendige Einheiten, aus benen Alles zusammengesett sei, entgegenstellt, wobei doch im Grunde berselbe Begriff der allgemeinen Zerftudelung beibehalten wird, fich auch barin, wie in so manchen anderen Bugen berfelbe Charafterzug des großen Denters und in feiner Art gewiß erhabenen Beiftes tundgiebt, vermöge beffen er ben Irrtum mit einer Art von Salbheit und Ronnivens behandelt und mehr biplomatifc zu umgeben, als aus dem Grunde wegzuräumen sucht 2)." — Nicht minder treffend ift das Urteil über Rants Apriorismus: "Was die Theorie von ben wesentlichen Denkformen und ihrem ber Bernunft vor aller Erfahrung und felbft vor allem Bewußtfein eingeprägten Grundichema betrifft, so liegt babei die Borftellung jum Brunde von der Bernunft, als einer allumfaffenden Denticachtel mit febr vielen kleineren und größeren Abteilungen und Unterabteilungen. Es ift bas Refiduum ober ber tote Riederichlag von ben natürlichen Funktionen des lebendigen Denkens und dem darin waltenden Lebensgeset, welche, auf folde Beise fixiert, in Reih und Glied, wie die botanisch getrockneten Pflanzen, oder wie angeheftete Schmetterlinge, vor uns bingeftellt werden, wo aber die wirkliche innere, zartgeflügelte Pfpche vor folder mechanischen Behandlung längst entflohen ift 3)." - In dieser Dentschachtel ober biesem Herbarium das Arkanum zu suchen, welches Descartes und Bacon unter einen but bringen foll, tann Schlegel nicht in ben Sinn tommen.

An der Spekulation der Griechen schätzt Schlegel den Zusammenhang mit dem ganzen Geistesleben und die vollendete Form: "Die griechische Philosophie ist eine natürliche, weil sie, auf

<sup>1) 29.</sup> XIV, S. 283. — 2) Daj. S. 282. — 3) S. 92.

ber alten Grundlage ber Poefie und ber klaffischen Bilbung berubend, mit der Beschichte und inmbolischen Sage und Sprache befreundet, sich mehrenteils in einer durchaus schönen und klaren, für den Menschengeist naturgemäßen und lebendigen Korm entwidelt und bargestellt hat... Auch Blaton, der eigentlich doch mit seiner Philosophie gern über ben griechischen Geift und Die fonstige Sphare besselben hinausging und hinausgeben sollte, war bennoch nach Sprache und Form in voller, echter hellenischer Beredtfamteit, Runft und Geiftesbildung groß genährt und felbst ihr gewandtefter Meifter barin 1)." Bon Platons Suftem will Schlegel die "platonische Denkart" unterschieden wissen, die er als ein weitgreifendes Element des Beisteslebens betrachtet; sie bat eine tiefe Berwandtichaft mit ber indischen Spekulation, ohne beren morgenländischen Charatter zu teilen; fie ift vielmehr "die erfte in den abendländischen Formen so groß angelegte und durchgeführte Offenbarungsphilosophie, die von jeber auf die tieferen driftlichen Denker so erziehend gewirkt hat" 2). Schlegel vertritt die Ansicht, baß der Blatonismus die dem Chriftentum am meiften tonforme Philosophie sei: "Die driftliche Philosophie hatte fich im Mittelalter schneller, leichter und klarer entwickeln und reiner gestalten und vollenden können, wenn man auf dem Grunde der ersten Selbstdenker bes Abendlandes oder auch der Rirchenväter, ba bier ohnehin die platonischen Lehren die einzigen, welche mit einer Philofophie der Offenbarung vereinbar find, auf dem Boden des Chriftentums längst eingepflanzt und einheimisch gemacht worden waren, weiter fortgebaut batte 3)."

Hierin spricht sich Schlegels Einseitigkeit aus, die ihn Aristoteles und die Scholastiker unterschäßen ließ. Er räumt jenem ein, daß er "mit umfassendem Berstande und entscheidendem Scharssinn alles historische Wissen der älteren Philosophie und seiner Zeit in ein klar geordnetes Lehrgebäude brachte zur reichen

Philosophie der Gefcichte, W. XI, S. 289. — <sup>2</sup>) Daj. S. 291. —
 Daj., W. XII, S. 160 f.

Belehrung für die Welt" 1), aber tadelt, daß er nicht die Sobe ber platonischen Spekulation einhalte. "Die Scholaftiker hatten an ihm teinen auten Rührer und batten feine Werke felbst in authentischer Form nicht gang versteben tonnen;" ihre Spekulation hatte einen rationalistischen Rug und stellte nur eine scheinbare Sarmonie von Glauben und Wiffen her 2). Hier hat offenbar Schlegel nicht selbst gesehen, sondern fich mit fremden Urteilen begnügt. Der Romantiter und Berehrer ber beutschen Runft hatte sich bei eindringenderer Betrachtung fagen muffen, daß die Philosophie des Mittelalters an beffen Tiefe und Innigkeit auch ihren Anteil gehabt haben durfte. Auch an Ariftoteles murbe fich Schlegel angenähert haben, wenn es ihm beschieben gewesen mare, die Forschungen ber "philosophischen Borlefungen" fortzuseten, in benen er eine Erganzung feiner borwiegend platonischen Gedankenbildung sucht, die zu aristotelischen Bestimmungen bindrängte. Wenn er bas Wiffen als nein lebenbiges Denken eines Wirklichen" erklärt 3), das Rotwendige als ben "inneren Zusammenhang des Wirklichen" bezeichnet und ein "wahrhaft und, wie man wohl fagen könnte, wirklich Mögliches" ftatuiert 4), so ift er ben Begriffen ber Form, Effenz, Botenz nabe genug; und in der Erklärung des Wiffens als eines Berftebens bat er fich den Begriff bes thatigen Verstandes angeeignet, ohne fich bavon Rechenicaft zu geben 5).

5. Im Geiste Schlegels unternahm die Bearbeitung der Geschichte der Philosophie Karl Joseph Hieronymus Windisch=mann, der, 1775 in Mainz geboren, seine philosophischen und medizinischen Studien in Würzburg und Wien gemacht hatte. Er empfing Anregung durch Schelling, dem er seine 1804 erschienene Übersetzung des platonischen Timäos widmete, in deren Anmerkungen er sich für das Lu nal nach begeistert zeigt; dagegen trat er in der Schrift "Bon der Selbstvernichtung der Zeit" 1807 dem Subjektivismus entgegen. Auf die Bertiefung seines Denkens und

<sup>1)</sup> BB. XI, S. 294. — 2) BB. XII, S. 160 f. — 3) BB. XIV, S. 307. — 4) Daj. S. 310. — 5) Oben §. 115, 4, S. 752.

ganzen Wesens war ein schmerzliches Erlebnis von tiefem Einfluffe: er verlor eine in der ersten Jugendblüte stehende Tochter, womit die Fragen des Jenseits und der Erlösung mit ganger Macht in ihm aufgeregt murben; er fagte fich immer wieder: "Gine fo fcone Seele tann nicht verloren geben", und verarbeitete biefe Gefühle noch weit tiefer als Jean Paul, dem auch nein Toter das Leben verklärt" hatte 1). Rämpfe gegen die rationalistischen Berirrungen des Theologen Bermes befestigten Windischmanns driftliche Überzeugung, welcher er in dem großangelegten Werte: "Die Philosophie im Fortgange ber Weltgeschichte", Bonn 1827 bis 1834 Ausbrud zu geben unternahm. Er faßt bie Geschichte ber Philosophie als "bie Geschichte bes Begriffs ber Wahrheit im Menschengeschlechte". Die Wahrheit ift ewig, ihre Auffaffung von Seiten ber Menfchen hat einen Fortschritt in der Zeit, ihr Bewußtwerden hat eine Geschichte: alles Wachsen in ber Wahrheit und Beisbeit ift Thun ber Menichen, aber zugleich eine Selbftenthüllung ber bochften Weisheit 2).

Das Wert sollte in einem ersten Teile die Spekulation des Morgenlandes: der Chinesen, Inder, Perser, Ügypter behandeln; der zweite die Philosophie des klassischen Altertums, der dritte "den vollen Inhalt, die Kritit und wissenschaftliche Ausbildung der Philosophie im christlichen Weltalter". Zur Durchführung gelangten nur die Partieen über China und Indien; die umfängliche, aus den Quellen geschöpfte Darstellung der indischen Weisheit bringt deren Zusammenhang mit der Religion zu lebensvoller Anschauung, weist aber auch ihren Gegensas zu der theistischen Gottesund Weltansicht nach; das Bild des indischen und des biblischen Patriarchentums, das Windischmann entwirft, ist ein Reisterwerks); die Höhe der Betrachtung, die er einnimmt, ist von den modernen, über weit größeres Material und eindringendere Kenntnis des Einzelnen versügenden Sanskritsorschern nicht wieder erreicht

<sup>1)</sup> Oben §. 110, 6. — 2) A. a. O., I, S. XXIV f. — 3) A. a. C., II, S. 1179.

worden. Über die Magierlehre handelt Windischmann in der Borrede zu Bullers "Fragmenten über die Religion des Zoroaster"; in seinem Sinne bearbeitete die iranische Mythen- und Religionsgeschichte sein Sohn Friedrich Windischmann, der in der Schrift: Sancara sou de theologomenis Vedanticorum 1833, auch die indische Glaubenslehre behandelt hatte.

Andeutungen über die nicht ausgeführten Berioden der Bhilosophiegeschichte gab ber altere Windischmann in feinen "Rritischen Betrachtungen über die Schicffale der Philosophie in der neueren Dort beißt es über die driftliche Philosophie: Beit" 1825 1). "Gott ertennen unter Gottes Beiftand und fraft biefer Ertenntnis die eigene wie jegliche andere Natur verstehen und beherrschen und so nicht nur in ber subjektiven Form der Bernunft, fondern in ihrer Rulle und fubftantialen Babrbeit zu benten und zu leben, dies war der Beift und die Intention der altebriftlichen Philosophie 2)." Bon ben Scholaftitern wird gefagt: "Ihre Bewegung war durch die abstratte Korm der Schulmethode gehemmt und ihre freieren Beiftesaufschwunge find mehr in ihren mpstischen Schriften zu erkennen, wiewohl für ben, welcher mit Unbefangenheit forscht, auch unter jenen harten, ftarren Formen ber lebendige Geist noch erkennbar ift und auch in dieser Formalität einen gang anderen Charafter barbietet, als er im Altertum jemals batte und haben konnte... Ja, man darf wohl fagen, das Lehraebaube ber großen Meifter unter ben Scholaftitern ift felbft in seiner Formalität so sinn - und tunstreich auf gutem Fundament und sicheren Grundpfeilern aufgeführt, fühn gewölbt und auf die icarfften Spigen hinausgeführt, daß es in der That mit den tuhnen und finnvollen Dentmalen ber Bautunft jener Zeit verglichen werben fann 3)."

Als die beiden Irrwege der neueren Philosophie bezeichnet Bindischmann das paften am Endlichen einerseits und das

<sup>1)</sup> Zuerst erschienen als Beilage in ben 3. von Maistre Werfen, iberset von M. Lieber, Frankf. a. M. 1823, Bb. II, S. 487 f. — 2) Kritische Betrachtungen, S. 4. — 3) Daj. S. 5.

Abgleiten in das leere Abstratte andrerseits. "Die Besangenheit des Gedankens im Endlichen ist der gottloseste Irrtum der Zeit
und das eigentliche Antichristliche in der Wissenschaft, welche darum
auch nicht die wahre Wissenschaft ist 1)." Diesem Irrtum zu entsliehen, hat man zur Abstrattion von allem Einzelnen und Besonderen seine Zuslucht genommen, "so daß ein ausgeweidetes, inhaltsloses Allgemeines, der Schatten des wahren Allgemeinen zurückleibt". Der diesem Widerspruch überlassene Mensch gerät "in den leidigen
Dualismus, einerseits der selbstsüchtigen Bestialität, andrerseits der Absorption in den leeren Abgrund, in die Schattenwelt des Geistes, wird auf jede Weise um die positive
geistige Existenz gebracht und in seinem innersten Herzen entzweit. Beides ist Gott zuwider, jene Welt der Einzelnheiten, an
denen der Sinn hängt, wie dieses leere Unwesen, welches der abstratte Berstand seinen Gott nennt 2)."

Damit gewinnt Windischmann die Handhaben zur Kritit der Lehren Bacons, Bobbes', Lodes einerfeits und bes Spinogismus Er erfennt ben beibnischen Charafter bes Letteren. ber aber boch hinter bem altheibnischen, indischen Pantheismus weit zurudbleibt; "in diesem ift ein idealer Schwung und giebt sich ein begeisterter Blid auf die erbarmende Teilnahme der Gottheit am Elende des Menfchen zu ertennen, so dag dies alte Beidentum, obgleich durch sein Prinzip fruchtlos, doch darum, weil es auf ben Erloser harrte, noch nicht in der Art, wie nach beffen Erscheinung und Nichtanerkennung das Judentum verworfen war und deshalb noch fo viel Herrliches und Beiftvolles zuftande gebracht bat 1)." Doch tann auch diese Berirrung gunftig wirten: "Wir bemerten, daß die ungeheure Regativität der spinozischen Auffassung des Unendlichen, gleichwie ber talte Tob, etwas Aufregendes, ja Aufschredendes jum Erwachen und zur Sammlung des noch borhandenen Lebens hatte 4)."

<sup>1)</sup> **R**ritische Betrachtungen, S. 149. — 2) Daj. S. 72. — 3) S. 107. — 4) S. 109.

In der Bernunftfritit fieht Windischmann den Anfang einer großen Rrife. "Sie hat eine porturbatio critica aller Elemente des subjektiven Denkens bewirkt und zeigt auch an fich selbst einen, wiewohl noch unorganischen Syntretismus und baber eine feltsame Bermischung ber widersprechendften Somptome: Bahres und Falfches in höchster Berwirrung, Scharffinn und Urteilstraft oft bis jum ichneibenben und auseinanderreißenben Big, jedoch ohne klare Tiefe bes Geiftes, baber mit Stumpfheit und Unpernunft gegen die wahre Idee wunderlich wechselnd: nur hier und da, besonders in der "Rritit der Urteilstraft", ein Beiftesblid in die gange Bahrheit 1)." - Das Zurudlenten jum Realismus, wie es Schelling und Begel unternahmen, überschätzt Windischmann und besonbers schlägt er die Hegeliche Logit zu boch an, wenn er in ihr ben Bersuch einer auf ber Hingabe an ben Logos beruhenden Spekulation fieht. hier macht fich ber Mangel an dialektischer Schulung, die Windischmann nur bei den Scholaftitern hatte finden tonnen, geltend; bei feinem berechtigten Sinftreben jum Realismus weiß er die echte Form besselben nicht scharf von den unechten zu unterscheiben, in denen jene neueren Denker befangen blieben. —

Das Interesse für die Anfänge der Philosophie lentte wie in der Renässanceperiode den Blid auf die hedräische Über-lieserung, insbesondere die Kabbalah. Auf sie gehen die eindringenden Studien Franz Josef Molitors, die er in dem Werte: "Philosophie der Geschichte oder über die Tradition" niederlegte 2). Seine Arbeit stellt alle früheren Forschungen auf diesem Gebiete in Schatten und ist von den späteren nicht erreicht worden. Bon überschätzung der Rabbalah ist Molitor allerdings nicht frei, ebensowenig von einer traditionalistischen Grundanschauung. Er leitet alle höhere Erkenntnis aus der Offenbarung ab und findet in der

<sup>1)</sup> Kritische Betrachtungen, S. 92. — 2) Bb. I, zuerst 1827, umgearbeitet 1855, behandelt die Geschichte der mündlichen überlieferung bei den Juden; Bb. II, 1834, die spekulative Erkenntnis Gottes; Bb. III, 1839, die Rotwendigkeit der göttlichen Offenbarung; Bb. IV, 1853, die Bedeutung der Rabbalah für das Christentum.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus. III.

jüdischen Überlieferung das Bett, in dem sich jene in die Jahrhunderte ergossen: "Richt bloß das Heil, sondern auch die Wissenschaft kommt von den Juden"; das Christentum ist nicht bloß die Bollendung des Gesetzes, sondern mit seiner Mystik zugleich die der jüdischen Theosophie. Bedarf es der Borsicht dei der Aufnahme von Molitors Ansichten, so ist doch die Tiese und Weihe derselben nicht zu verkennen; er spricht von der Weisheit und Wissenschaft der Borzeit mit so markigen Worten, wie Hamann und Herder es gethan 1), aber mit größerer Beherrschung des Gegenstandes.

6. Wie in der Renäffancezeit gab auch im XIX. Jahrhundert bie Dogmengeschichte ju ibeeengeschichtlicher Behandlung ber Philosophie den Antried. Im eigentlichen Sinne ideeengeschichtlich ift das 1840 ericienene Wert von Frang Anton Staudenmaier, welches behandeln sollte: "Die Philosophie des Christentums oder Metaphysik der bl. Schrift als Lehre von den göttlichen Ideeen und ihrer Entwidelung in Natur, Beift und Geschichte" und in bem einen Banbe, auf ben es beidrantt blieb, barlegt: "Die Lehre von ber Ibee, in Berbindung mit einer Entwidelungsgeschichte ber Ibeeenlehre und der Lehre vom göttlichen Logos". Staudenmaier erblidt in der Idecenlehre "ben eigentlichen Focus der Philosophie": "Wer ausspricht, was ihm die Ibee sei und welche Stellung er ihr anweise, hat damit wenigstens zugleich seine gange Philosophie ihren wesentlichen Grundzügen nach ausgesprochen 2)." Die driftliche Ibeeenlehre ift aber burch ben Ausspruch bes bl. Augustinus: Tanta vis in ideis constituitur und den anderen bes Aquinaten: Qui negat ideas esse, infidelis est, quia negat filium esse ausgesprochen 3); die Ideeen find die Grundlage der Weisheit und entstammen zuhöchst dem Logos. Beide Begriffe: Beisheit und Logos, find an erfter Stelle im Alten Teftamente zu erforschen; die geschöpfliche Beisheit ber Bagiographen ift die Idee 4). Die mahre Ideeenlehre, die hier ju ge-

<sup>1)</sup> Oben §. 110, 2. — 2) A. a. O., Prolegomena S. IX u. X. — 8) Das. S. VII; vergl. Gesch. d. Idealismus, Bh. II, Ş. 53, 1. — 4) S. 9—82.

winnen ift, macht Staubenmaier jum Maßstabe ber philofophischen, die mit Blaton beginnt und mit Begel abichließt. Sie tommt über zwei falfche Formen nicht hinaus: fie ift entweder bualiftisch-beiftisch ober pantheiftisch 1). Beibe Abirrungen vermeibet bie driftliche Ibeeenlehre, in ber fich bie altteftamentliche vollendet. Diese wird in ihrer Gestaltung bei Augustinus, bem Areobagiten, Erigena, Albertus, Thomas, Scotus u. a. verfolgt, wobei der Streit der Realisten und Nominalisten zur Sprache tommt 2). Mit ihr fucht die Lehre von "ben emigen Bahrbeiten", wie fie Cubworth, Malebranche, Leibnig und Schelling aufftellten, Fühlung zu behalten 3), mahrend die Rategorieenlehre Rants und Hegels sich in leere Begriffe verirren 4), indem sie ben Busammenhang der 3dee mit dem Spfteme des Lebens vertennen, bas nur in ber Lehre vom lebendigen Botte feinen Jugpunkt suchen kann. Die Idee des Lebens wird bei den Rirchenschriftstellern verfolgt 5) und im Anschluß an des hl. Anselmus Ausspruch: In illo est ipsa vita et veritas, die Brücke zur Logoslehre gewonnen 6). Eingehend wird die faliche Logoslehre. insbesondere die philonische, erörtert und in ihrer Nachwirtung in ber Barefie verfolgt?). Ihr tritt nun die firchliche Logoslehre gegenüber 8); richtige spekulative Gestaltungen findet Staudenmaier bei bem Areopagiten und Scotus Erigena, als beren Fortführung er die scholastische Logologie ansieht 9), mahrend die neuere Spekulation, zumal die des Neuglaubens, in die philonische Berirrung jurudfällt 10). Den Schlug ber Darftellung bilbet eine "Dialektik ber 3bee" 11); ben Gegenstand eines zweiten Teiles sollte die Entwickelung der Ideeen des Wahren, Beiligen, Guten, Rechten und Schonen zu ben Geftaltungen ber Wiffenschaft, ber Rirche, bes Staates und der Runft bilden, mabrend ein dritter Teil die Philofophie der Beschichte behandeln follte 12).

<sup>1)</sup> Staubenmaier, S. 82—245. — 2) Daj. S. 245—264. — 5) S. 265—297. — 4) S. 297—299. — 5) S. 308—340. — 5) S. 340—350. — 7) S. 356—519. — 8) S. 449—482. — 9) S. 525—614. — 10) S. 633—819. — 11) S. 820—923. — 12) S. 923.

Die Stärke des Unternehmens liegt in der Durchführung des driftlichen Gefichtspunttes und in der erhabenen Auffaffung des Ibeeenbegriffes. In der Ibee des Lebens sucht Staudenmaier auch ein Bindeglied zwischen ber Ibee und ber Sinnenwelt zu gewinnen, aber er unterläßt es, ben hierbei unentbehrlichen Begriff der Entelechie und Form beranzuziehen. Er würdigt ben Ariftotelismus nicht und verfteht barum auch die Scholaftit unvolltommen. Der ideale Sowung verleitet ihn dazu, die sensibilia intellecta zu überfliegen. Der icon im Platonismus vertretene Bug gur immanenten Auffaffung der Ideeen wird verkannt und der Neublatonismus voreilig zu den Abirrungen gestellt, und daneben doch Erigena bedentlich überschätt. Es wird jene Wendung des patriftischen Ibealiszum scholaftischen Realismus nicht richtig erfaßt, beren Berftandnis erforderlich ift, um die Rontinuität der driftlichen Gebankenbilbung festzustellen 1). Die ibealen Elemente, welche ihm feine Zeit bot, hat Staudenmaier tieffinnig und fraftvoll gusammengefaßt und ideeengeschichtlich zu gestalten unternommen, felbst bem ungenügend vertretenen: dem icholaftischen Realismus, fieht er naber als feine Zeitgenoffen; fein Wert ift eine Gefcichte bes 3bealismus, gleich wertvoll als Grundlage weitergebender Arbeiten, wie als Dotument ber ebleren Beftrebungen in ber erften balfte bes XIX. Jahrhunderts.

Ein tühner Bersuch, die Vorgeschichte der Logos und Ideeenlehre aufzuhellen und ein Dentmal eindringender Gelehrsamteit ist das Wert des Freiherrn Albert von Thimus, "Die harmonitale Symbolik des Altertums", 2 Bde., 1868 bis 1876. Den Rahmen der Untersuchung bildet das Unternehmen, das hohe Alter des kabbalistischen Buches Jezirah nachzuweisen, wozu einerseits die Stellung des Sternbildes der Wage an vierter Stelle, wie sie in jenem Buche vorkommt, andrerseits der darin auftretende geheimmisvolle Begriff Oth-Aloph die Handhaben bilden. Die erste Untersuchung sührt auf die älteste Gestalt der Astronomie, die zweite auf

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 67, 1.

die der Mufiklehre, da Thimus jenen Begriff als den Anotenpunkt der Tonreihe des altsemitischen Notenspstems faßt, bezeichnet durch die Berbindung des höchsten und tiefsten Tons: Aloph und Thaw (in Umtehrung: oth) und als bas verborgene einheitliche Dag ber Tonreihe, als bas "Was" der ftebenden tabbaliftischen Formel: "Zehn Zahlen ohne das Was", den Logos. Die Untersudung bewegt sich, wie es die Natur der Sache mit fich bringt, meift auf pythagoreischem Boden, greift aber auch in die Weishett Chinas, bie teltische Gotteslehre u. a. über. Die Resultate laffen fich anfechten; das Berdienft des Wertes ift, daß damit in ein Gebiet hineingeleuchtet wird, welches von der Heerstraße der modernen Wiffenschaft weit abliegt und zumal mit der Philosophie in gar teine Berbindung gebracht wird, während doch in ihm die alteften Formen der Spekulation vorliegen. Dier hat icon das Aufwerfen ber Fragen Wert, selbst wenn auch die einzelnen Fragezeichen unerledigt bleiben follten. - Ein Beispiel nüchterner und ergebnisreicher Behandlung von verwandten Fragen liegt in Bermann Mullers Untersuchung: "Über die heiligen Maße des Altertums, insbesondere ber Bebraer und Bellenen" 1859, bor,

7. Wenn felbft ben auf driftlichem Standpuntte ftebenben Forfdern wie Schlegel, Windischmann und Staudenmaier Die Zeichnung des Gesamtbildes der Philosophiegeschichte miglingt, weil fie bem scholaftischen Realismus nicht die rechte Stelle anweisen, fo muß sich bort, wo das Berständnis für die ganze driftliche Entwidelung fehlt, alles ins Schiefe und Bertehrte gieben. Es gilt bies bon jenen Arbeiten Begels und ber Begelichen Schule, welche bas Gesamtgebiet zu umfaffen unternehmen, mahrend dieselben in der Einzelforschung und für die Wedung des historischen Interesses unbestrittenes Berbienft haben. Segels Berehrer machen tein Behl daraus, daß ihm die Spekulation des Mittelalters unverftanden geblieben. "Diese ganze Beriode," fagt Rarl Rosenfranz, "ift von Begel nur febr unvollkommen ftiggiert. Während er in der griechischen Philosophie die immanente Bewegung des Begriffes in feiner Ronfequeng von Stufe zu Stufe bis zu dem Riefenbau des Protlos verfolgt, wirft er sich hier mit einer gewissen Unruhe umber, berührt alle hervorstechenden Momente, läßt aber einen tieferen Zusammenhang vermissen. Es wird ihm erst wieder wohl, als die Reformation durch das Prinzip der Dent- und Gewiffensfreiheit auch die Wiffenschaft von der Bevormundung durch die Rirche emanzipiert. Da aber ber Brotestantismus zunächft felbst wieder in eine neue Scholaftit zurudfiel, so meint Begel, bag ber wirkliche Anfang der neueren Philosophie erft mit der Zeit des Dreißigjährigen Krieges zu seten sei; er will baber mit Descartes beginnen 1)." Darin folgt ibm Joh, Chuard Erbmann, ber in feinem "Grundriß der Geschichte der Philosophie", zuerft 1865, die Neuzeit mit Descartes beginnt, indem er Bacon, Hugo Grotius, Jatob Bohme u. a. zum Mittelalter rechnet. Er faßt aber bie neuere Philosophie als Synthese ber weltlichen antiken und ber weltfeindlichen mittelalterlichen: "bas neuzeitige Chriftentum forbert, daß der Mensch gang im Beifte und in sich lebe, indem er gang in der Welt lebt 2)", eine Behauptung, auf welche Stahls Rritit der hegelschen Dialettit Anwendung findet: fie sei "ein hinüberreden pon Etwas in ein Anderes".

Zum rein chronologischen Begriffe set August Gladisch das Christentum herab. Er erkennt eine religiöse Spekulation des Morgenlandes an und zieht Parallelen zwischen den Indern und Eleaten, den Chinesen und Pythagoras, den Agyptern und Empedotles, den Persern und Heraklit, den Juden und Anaxagoras, läßt die Griechen erst in Sokrates, Platon und Aristoteles zu rein griechischen Philosophieen gelangen, räumt aber der Christenheit nicht einmal eine theologische Philosophie ein, sondern läßt sie erst in Descartes die Philosophie entdeden: "Nachdem Descartes zunächst nur den gemeinsamen Boden der gesamten christlichen Philosophie hergestellt hatte, so legte Spinoza den ersten wirklichen Grundstein derselben 3." Von dem christlichen Wesen danach scheint die Apostasie so

<sup>1)</sup> Erläuterungen zu Degels Encyllopabie 1870, S. 148 f. — 2) Erbmann, II2, S. 3. — 3) Die Religion und Philosophie in ihrer weltgeschichtlichen Entwidelung und Stellung zu einander 1852, S. 214.

untrennbar, daß fich burch fie auch ein Jude als driftlicher Baumeifter legitimiert. Er ift "ber Gleat ber driftlichen Welt", Leibnig "ber driftliche Demotritos", Rant "ber driftliche Sotrates", Schelling und Begel find die Platon und Ariftoteles entsprechenden driftlichen Denker 1). Mit der Beseitigung der mittelalterlichen Philosophie zerfiel eben die ganze Entwidelung in ein zusammenhangsloses Aggregat, das der spielenden Rombingtion ein gefügiges Material gab. Diese Bergewaltigung ber Geschichte ließ auch bas lette Berftandnis dafür schwinden, daß die Philosophie wie jede andere Wiffenschaft auf das successive Erarbeiten ihres Erkenntnisinhaltes angewiesen ift, ber somit als ein Gut und Erbe die Arbeit ber Generationen zusammenhält. Hegel warf die Philosophie in den Fluß der Zeit mit seinen Stromschnellen und Rataratten: "Die Philosophie ift ihre Zeit in Gebanten gefagt 2)". Damit ift ein Relativismus proflamiert, bei bem die historische Philosophieforschung zu einer Art Journalistit berabgedrudt wird 3).

Mit dieser Tendenz verbindet sich bei Hegel die andere, sein eigenes System als den Abschluß der ganzen Denkbewegung aufzuzeigen, die früheren Systeme, wie Bodh spottend sagt, "verbrennen zu lassen und das eigene als unverbrennliches, lauteres Gold hinzustellen" 1). Was Bodh als Korrektiv dieser Willkürwirtschaft empsiehlt, ist freilich tein solches: "Die wahre historische Methode wird allen Systemen gerecht, indem sie alle als Entwidelungsstusen des einen philosophischen Geistes zu verstehen sucht; der Maßstad der Kritik ist allerdings auch ein System, aber ein solches, welches den übrigen nicht koordiniert ist, nämlich der streng historisch ermittelte Zyklus, den diese periodenweise in ihrer Gesamtheit bilden." Damit wird der circulus vitiosus: Orientierung der Geschichte durch die Philosophie und Gewinnung der Philosophie aus der Geschichte nur dürftig verhüllt. Er ist nur zu durchbrechen, wenn man zu dem objektiven Korrelat des "philosophischen Geistes"

<sup>1)</sup> Die Religion und Philosophie in ihrer weltgeschichtlichen Entwidelung und Stellung zu einander 1852, S. 220. — 2) Philosophie des Rechts. Borzrebe. — 3) Bergl. Gesch. d. 3d. Bb. II, §. 80, 3. — 4) Encyklopadie, S. 587.

vordringt: der Wahrheit, auf welche das Philosophieren hingeordnet ist; wer aber diesen Wahrheitsbegriff in den Geist saßt, sieht sich auf den großen Entwidelungszug des spekulativen Denkens hingewiesen, dem der gleiche Wahrheitsbegriff zu Grunde liegt, jene "goldene Kette" der Alten und ihre Fortsetzung in der christlichen Welt, welche die neologische Philosophie — abreißt, um die beiden Parekbasen: den monistischen Kationalismus und den Nominalismus fortzuspinnen, und ohne deren Wiederanknüpfung die Philosophie samt ihrer Geschichte Sinn und Bedeutung verliert.

8. Die richtige Unterscheidung biefer brei Sauptrichtungen bes Dentens: einer ben Gebanten über und in ben Dingen anerkennenden und darum Theologie und Metaphysik verknüpfenden Dentweise, einer zweiten nur metabhpfischen und einer britten, den objektiven Gedanken leugnenden Anschauung ist in unserer Zeit gerade von Bertretern der letten gur Geltung in weiteren Rreisen gebracht worben. Sie liegt bem "Befet ber brei Stabien" ju Grunde, welches August Comte, ber Bater ber fogenannten "positiven Philosophie", + 1857, für die Philosophie ber Geschichte und die Geschichte ber Philosophie zugleich aufgestellt bat 1). Als erftes Stadium gilt ibm bas theologische, in welchem die Ginbildungstraft vorherrscht, worin aber die Philosophie die soziale Bedeutung hatte, Ginheit und Gemeinschaft ber Anschauungen, ohne welche kein geselliges Zusammenleben möglich ift, zu begründen. Auf monotheistischer Basis vertrat, wie er erörtert, Dieses Stadium die katholische Rirche, welche der Moral die Suprematie verlieh und alle ihre Zweige vervollkommnete. Eine eitle metaphpfische Rritit, beren erstes Organ der Protestantismus war, hat diese Beiten unverftandig als finftere bezeichnet. Diefes Syftem aber trug in dem Gegensate von Natur = und Moralphilosophie den Reim der Auflösung in sich und konnte der feindseligen Saltung

<sup>1)</sup> Zu dem Folgenden: Hermann Gruber, August Comte, der Begründer des Positivismus, sein Leben und seine Lehre 1889, S. 56 f. und desselben Berfassers: Der Positivismus vom Tode A. C. bis auf unsere Tage 1891.

ber Naturwiffenschaften nicht ftandhalten. Es folgte "bas tritische ober metaphyfifche Stadium, mit einer negativen und revolutionären Philosophie". Den Grund legte ber Protestantismus, ber selbst "ein Zustand logischer Halbheit und politischer Berschwommenheit" ift. Auf die protestantische Phase dieses Stadiums folgte die beiftische, welche von Hobbes eingeleitet wird und in der französischen Revolution gipfelt. Das britte Stadium ift bas positive, welches durch den Bortritt der Naturwiffenschaften charafterifiert wird. Ihm wird burch Bacon, Galilei und Descartes Der positive Beist wird einstweilen nur in ber porgearbeitet. Naturphilosophie Meister, aber in Comtes Lehre unternimmt er die einheitliche Zusammenfaffung aller Errungenschaften; die Erforschung ber Gefete aller Phanomene, welche auf die Menschheit Einfluß üben, lediglich durch Beobachtung. An Stelle der Gottheit tritt jett die Ibee ber Menscheit, Die auch jum Gegenstand eines Rultus ju machen ift. Der Mensch wird nicht mehr als der letzte der Engel. sondern als das erfte der Tiere gefaßt. Die Wiffenschaft erhält num eine "geiftige Autorität", vertreten in einer eurobaischen Gelehrtenkorboration, "dem positiven abendländischen Comité", welches alle Begriffe positiviftisch umzugestalten und die Erziehung und Bilbung in dem Beifte ber neuen Lehre ju reformieren bat. Es ift eine Art Gelehrtenhierarchie, welche Comte vorschwebt, ein Analogon zu der "hierarchie ber Wiffenschaften", welche nach ihm der Pofitivismus an Stelle ber Anarchie bes zweiten Stadiums zu setzen hat, so daß er in gewissem Betracht wieder zu dem theologischen Stadium gurudlentt; nur foll die neue Religion feinen Bott, die neue Wissenschaft keine Pringipien, das neue Geistesleben teinen Beiftesbegriff haben.

Aus diesem Sewebe von Phantasmen und Widersprüchen löst sich als Kern doch die richtige Anschauung von der Haltlosigkeit einer der Religion entfremdeten Philosophie heraus. Nicht uur, daß die reine oder kritische Metaphysik als nichtig hingestellt wird, auch der abschließende Phänomenalismus wird mit so viel dem ersten Stadium entnommener Zuthat versehen, daß die Re-

810 Abichnitt XVII. Das hift. Pringip als Wegweiser zum echt. 3bealismus.

signation durchblickt, auch er könne ohne solche Stügen nicht bestehen; neben dem Wolkengebilde des dritten Stadiums und dem zusammenfallenden Rotbau des zweiten, nimmt sich, ohne daß es beabsichtigt wird, das einheitliche Gebäude des ersten doch als das einzig haltdare aus. Comte suchte, zumal in seiner letzten Periode, unausgesetzt nach einem Ersaze für das Christentum, das er verloren; was er dabei zu Tage förderte, hat ihm den Ruf der Geistesverstörung eingetragen 1); aber zu den toten Herzen und slachen Köpsen, die nicht einmal ahnen, was sie verloren haben, gehörte er nicht.

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 146.

## §. 118.

## Der Traditionalismus.

1. In Comtes Philosophieren verbindet fich ein boberes Element, ber Reft drifflicher Jugenbeindrude, mit einem niederziehenden, der Rachgärung des Materialismus des XVIII. Jahrhunderts. hat darin mit Descartes Uhnlichkeit, in welchem die Ginwirkungen des Augustinismus mit folden der medanistischen Physiterschule jusammentreffen. Das höhere Element in Comtes Gedankenbilbung ift felbft ein Nachtlang bes Augustinismus des XVII. Jahrhunderts: er fteht unter bem Ginfluffe jenes Rreises ebler und tief. finniger Manner, welche die Traditionen der Boffuet, Fenelon, Thomaffin, Malebranche zu erneuern bestrebt find, um den geiftigen Bermuftungen der Revolution Einhalt zu thun. Diefe Bewegung ift ben Bestrebungen, in benen fich Borres, Fr. Schlegel, Abam Müller u. a. jusammenfinden, verwandt, aber unterscheibet sich von ihnen burch eine noch icharfere Betonung ber Trabition als bes regenerierenden Glements, wobei bis jur Beringicagung ber Mitarbeit ber Bernunft, des Individuums und ber Begenwart an ben Butern ber Gefittung und Bilbung fortgeschritten wird. Es ift erklärlich, daß in Frankreich, wo die Revolution im Namen der autonomen Bernunft alles aus der Bergangenheit Überkommene zu vernichten gestrebt hatte, ein Beift erwachte, ber im Rampf gegen diefe Berirrungen nur Erbguter und Bfander aus ber Borzeit gelten ließ und alles Schaffen jum Fortführen und Berarbeiten des Empfangenen herabbrudte. Bier führt die Beschichtsbetrachtung nicht schrittmeise zur ibealen Unficht ber menschlichen

Dinge hinauf, sondern lettere wird in tubnem Auffluge ergriffen, nicht ohne Bernachlässigung der Binbeglieder zwischen ber empirisch = nominalistischen und der religiösen Weltansicht. ber empirischen und ber spirituellen Gewißheit tommt die rationale nicht zu ber Beltung, die ihr boch in der driftlichen Grundanschauung vorgezeichnet ift 1) und bei ben Scholaftitern gesichert bleibt 2). Es ift nicht ein por Erreichung des Zieles ermattender Historismus, was uns hier entgegentritt, sondern ein die Tradition in die Spekulation, den Glauben in das Bernunftgebiet vor-Schiebender Trabitionalismus. Die Miggriffe, die babei ftattfinden, entstammen einer hoben Gesinnung, die Traditionalisten sind die ebelften von allen Irrenden und ihre Fehlgriffe baben dem prattischen Wirken ber meiften teinen Abbruch gethan. Daß einzelne ber firchlichen Zensur unterworfen wurden, tonnte Fernerstebende, welche dem Ratholizismus eine unbegrenzte Schätzung der Tradition jugusprechen geneigt find, in Bermunderung seten; Tieferblidende ertennen in der Berichiebung der Grengen von Biffen und Glauben, geschähe fie auch im Ramen bes letteren, eine Alteration der driftlichen Grundanschauung, eine Einbruchsstelle für die verderbliche Lehre von der doppelten Wahrheit 3). Die Lehrentscheidung: Rationis usus fidem praecedit et ad eam hominem ope revelationis et gratiae conducit4), wirfte ebenjo klärend, wie die gegen den Rationalismus eines A. Günther erlassenen, den Offenbarungsgehalt und die Tradition stabilierenden Definitionen 5). Diese wie jene find indirett auch Wegweiser gur richtigen Rebiftorifierung der Theologie wie der Bhilosophie, für welche die Bestimmung des Berhältniffes von Geschichtlichem und Außerzeitlichem eine grundlegende Bedeutung bat 6).

2. Der Borläufer der Traditionalistenschule ift Josef Graf de Maistre, aus Savopen gebürtig, von den Jesuiten gebildet,

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 54, 4, S. 117. — 2) Dai, §. 67, 1 u. 75, 2 u. oben §. 113, 5 a. G. — 3) Bergl. Bb. I, §. 82, 3 a. G. — 4) Denzinger, Enchiridion symbolorum et definitionum. Ed. VII, No. 1492 unb 1507. — 5) Ib. No. 1509. — 6) Bb. II, §. 45, 4.

als Staatsmann in fardinischen Dienften thatig, + 1821, den man als einen ber "Schriftfieller ber Rontrerevolution" neben Burte, A. v. Baller u. a. aufzuführen pflegt 1). Der Rampf gegen bie revolution ären Ibeeen ift ihm allerdings eine Sauptangelegenbeit; er nennt beren Bertreter "die Berkehrten, jum Unglude ber Befellicaft Geborenen, Ungeheuer, welche bie Welt qualen"2). Bon Boltaire fagt er: "Wie viel Unbeil hat er uns zugefügt; abnlich jenem Insette, dem Feinde ber Barten, welches gerade nur die Wurzeln ber toftbarften Pflanzen gernagt, bort er nicht auf, mit feinem Stachel die beiden Burgeln der Gefellichaft: die Frauen und die Jugend zu verderben; er teilt ihnen seine Bifte mit und pflanzt fie fo von einer Generation zur anderen fort 3)." 3. 3. Rouffeau nennt er treffend neinen ber gefährlichsten Sophisten feines Jahrhunderts, der arm war an Wissen und Scharfsinn, ohne Tiefe bei icheinbarer Tiefe, die lediglich in Worten besteht"4). Er ftellt die Forderung auf: "Berfaget bie Chre bes Benies jedem, der beffen Baben migbraucht" 5) und forbert: "Wer fpricht ober ichreibt, um bem Bolte feinen Glauben zu nehmen, der ift wie ein Ginfchleicher ju hängen 6)." Maiftre bezieht aber auch die Borganger der Aufklarer in feine Polemit ein; Lodes "Berfuch über ben menfchlichen Berftand" wird einer herben, aber nicht ungerechten Rritit unterzogen 7); dabei wird Cudworths mit Ehren gedacht, von dem die Anetdote erzählt wird, er habe einen Anhänger sensualistischer Anschauungen aufgefordert, in irgend einem Buche seiner Bibliothet eine Stelle berauszugreifen, und als dieser den Anfang von Ciceros De officiis aufschlug: Quamquam te, Marce fili cet, ihm die Frage vorgelegt: "Wie tommen Sie benn durch die Sinne zu ber Borftellung: Obicon ?" "Das Argument," bemertt Maiftre, "war gang vortrefflich unter einer febr einfachen Form: ber Menfc tann nicht

<sup>1)</sup> Stahl, Geschichte der Rechtsphilosophie, 3. Aufl., S. 548 f. — 2) Soirées de St. Pétersbourg 1821. Entretien I. In der deutschen Ausgabe der Maistre'schen Werte, Frankfurt a. M. 1824 f., Bd. I, S. 8. — 3) Das. S. 285. — 4) S. 72. — 5) S. 232. — 6) Das. Bd. II, S. 130. — 7) Bd. I, S. 353 f.

reden, er tann nicht bas geringfte Element feines Gedantens artitulieren, er tann nicht fagen: Und, ohne Lode zu widerlegen 1)." - Maiftre ertennt im Autonomismus ben Anotenpunkt, in dem die Arrtumer der Zeit zusammenlaufen. Er fagt in ber Schrift "Berfuch über Ursprung und Bachstum ber politischen Konstitutionen": "Weil ber Mensch thatig ift, schreibt er seiner Thatigfeit alles gu, und weil er fich feiner Freiheit bewußt ift, vergißt er seine Abhangigkeit; in der gesellschaftlichen Ordnung, wo er sich gegenwärtig und mitwirkend fühlt, erzeugt sich leicht der Bahn, daß er eigentlich der unmittelbare Schöpfer alles beffen fei, was durch ihn geschieht; er ift in gewiffem Sinne die Maurertelle, die sich Baumeister ju sein dunkt." Draftischer kennzeichnet er jenen Jertrieb an einer anderen Stelle: "Der Mensch fangt fic mit seiner eigenen Loctpfeife, er ift sein eigener Rarr, er nimmt Die Sobhismen feines emporerifden Bergens (benn leiber ift nichts gewisser) für wirkliche in seinem Geifte entstandene Zweifel. Wenn ber Aberglaube zuweilen glaubt, daß er glaube, wie man es ihm vorgeworfen, so burfen Sie gewiß fein, bag noch weit öfter ber Stolz glaubt, baß er nicht glaube 2)."

Der Unglaube der Auftlärer ist Maistres nächster Angrisspunkt: Il kaut tuer l'esprit du dix-huitième siècle! ist sein Kampfrus. Aber er erkennt als Wurzel des Unglaubens den Irrglauben. In die Weltgeschichte tritt nach ihm der Autonomismus in Gestalt der Glaubens neuerung ein; die wahre Reformation spricht er dem Tridentiner Konzile zu, "während die vorgebliche Reformation außerhald der Kirche geblieben ist, ohne Regel, ohne Autorität und bald auch ohne Glauben, wie wir sie heute sehen... Das XVI. und XVII. Jahrhundert können die Prämissen des XVIII. genannt werden, welches in der That nur der Schluß aus den beiden vorhergehenden war. Der menschliche Geist würde

<sup>1)</sup> Soirées de St. Pétersbourg 1821. Entretien I. In der deutschen Ausgabe der Raistre'ichen Werte, Frankfurt a. M. 1824 f., Bb. II, S. 402.

— 2) Werte I, S. 14.

seugen gewesen, haben erheben können. Um dem Himmel den Arieg zu erklären, mußte man noch einmal den Ossa und Pelion auseinander türmen; der Philosophismus konnte sich nur auf der breiten Grundlage der Reformation erheben"). "Seit dreihundert Jahren ist die Geschichtsschreibung eine ununterbrochene Berschwörung gegen die Wahrheit." "Alle Feinde Roms sind Freunde und wie es außerhalb der katholischen Kirche keinen Glauben geben kann, sobald jener Ausall von Fieberhiße, der die Geburt aller Setten begleitet, vorüber ist, so hört man auf, sich um Dogmen zu entzweien, an denen man ja nur äußerlich hält und die ein jeder aus dem Rationalsymbolum nach und nach in dem Maße verschwinden sieht, wie es dem launischen Richter, den man Bernunft nennt, beliebt, eins nach dem anderen vor seinen Richterstuhl zu sordern und als nichtig zu erklären?)."

In seinem Buche "Du pape", zuerst 1820, stellt Maistre dem Autonomismus das durch Autorität und Tradition gesesstigte und geweihte Glaubens- und Geistesleben gegenüber. Hier und in der älteren Schrift: Essai sur le principe générateur des constitutions politiques, zuerst 1810, giebt er die Grundlinien einer Rechts- und Staatslehre, die "das Band, welches durch die mittelalterlichen und nachmittelalterlichen Schulen zwischen Resigion, Sittlichsteit und Recht geknüpft und durch die Naturrechtslehrer im XVII. und XVIII. Jahrhundert zerrissen worden war, wiederangeknüpft und befestigt hat 3)." Bon Bico angeregt, verfolgt Maistre die Rechtsbildung im Zusammenhange mit der Sprache und dem Glauben gern in die Borzeit; so in der Schrift über die Opfer und dem Abschnitt über die Geschichte des Priestertums in dem Werke vom Papste 4). An ersterer Stelle bemerkt er: "Es giebt kein einziges chriftliches Dogma, welches

<sup>1)</sup> Bom Papfte. Soluß Ar. XIII, W. IV. 266 f. — 2) Das. S. 269. — 3) Staatslegison hrsg. von Bruder III, S. 1182. — 4) Werte IV, S. 37—108.

nicht seine Wurzel in ber innerften Ratur bes Menschen und in einer Überlieferung hätte, die eben so alt ift, wie das menschliche Befdlecht 1)." Die altertumliche Weisheit Blatons nennt er neine Borrede von Menschenhand jum gottgeoffenbarten Evangelium". In pythagoreifch-augustinischem Sinne philosophiert er über die Zahl: "Der Berftand erweift fich bem Berftanbe nur durch bie Zahl . . . Die Ordnung ift nichts anderes als die geordnete Zahl, und die Spmmetrie nichts anderes als die mahrgenommene, verglichene Ordnung ... Durch die Rahl wird ber Schrei jum Gesange, ber Schall erhält Rhythmus, ber Sprung wird jum Tange, die Rraft wird Dynamit, die Züge werben ju Figuren ... Der Berftand betrachtet sich felbst im Spiegel ber Bahl 2)." Bas die Symmetrie für bas Auge, bas ift bie Syntaxis ber Rebe für bas berftebende Ohr; auch unser Weltverstehen sucht die Syntaxis ber geichaffenen Wefen auf, aus der das Dasein eines bochften Autors folgt; "in der That find alle diefe Wefen Buchstaben, beren Bereinigung eine Rede bilbet, die Gott beweift, b. h. ben eminenten Berftand, der fie fpricht, denn es tann teine Rede ohne redende Seele geben" 3).

Die realistische Aussassung der Zahl macht Maistre für die thomistische Lehre von der Wahrheit empfänglich, wonach sie "eine Gleichung zwischen der Affirmation und deren Objett" ist; Maistre nennt diese Definition "einen Blis der Wahrheit, die sich selbst desiniert", und die darin enthaltene Ablehnung des Sensualismus "die heiligste, einstimmigste, überzeugendste Protestation des menschlichen Geistes gegen den gröbsten und verwerslichsten aller Irrtümer"4). Die Zahl, wie jedes Allgemeine stammt nicht aus der Ersahrung, sondern aus dem Geiste; jene zeigt dem Menschen bloß ein Hie und Da, ein Dies und Das, aber: Zwei muß der Wensch selbst son seinen Selbstdenken ausgesprochenen Wortes. Damit

<sup>1)</sup> BB. II, S. 335. — 2) BB. II, S. 110 f. — 3) Daf. S. 114 f. — 4) BB. I, S. 138 f., vgl. S. 400.

gewinnt Maiftre ben Begriff bes thatigen Berftanbes wieber; allein er faßt beffen Attivität anders als Thomas. Es tommt nicht zur Geltung, daß der Berftand Die Formen der Dinge von diesen abhebt und als Allgemeines faßt, vielmehr gilt dieses als ein Besit, auf den er sich nur besinnt. Maiftre bleibt in Blatons Wiedererinnerung und in Descartes' und Malebranches angeborenen Ibeeen befangen, wie er auch von den beiden neueren Denkern die Ansicht aufnimmt, daß die Seele Denknatur ift, also gur thomiftischen Unterscheidung bon Wesen und Bermogen ber Seele nicht "Das unfterbliche Wefen," jagt Maiftre, nerlernt pordrinat 1). nichts, es weiß feinem Wefen nach alles, mas es wiffen muß; bas fterbliche nur muß lernen auf zeitliche Weise, mas es auf ewige Weise ift, mas ihm aber burch ben Fall verdunkelt morben 2)." Das zeitliche Lernen wird aber bei Maiftre zu einem geschichtlichen: die Traditionen zuhöchst informieren den menschlichen Geift, beffen Ertennen fich aus Gelbftbefinnung und Bebuten bes Ubertommenen ausammensett, ohne daß die umgebende Sinnenwelt einen Einschlag in sein Gewebe zu machen hatte. Diese Ansicht führt zu Malebranche und biefer wird weitaus überschätt; Maiftre nennt seine Lehre von dem Schauen der Dinge in Gott: un superbe commentaire des paulinischen Wortes: "In ihm leben, weben und find wir"; ben Sat, bag Gott ber Ort ber Geifter fei, wie ber Raum ber Ort ber Rorper, nennt er "einen Blig bes Genies, ber ihn geblendet und fast niedergeworfen habe, ba fo Schones die Menschen wenig gesagt batten" 3). Trop ber hochftellung des Mittelalters weiß fich Maistre weder beffen echte Myftit, noch beffen Realismus anzueignen; er macht wohl einen Borftog, tiefere ontologifce Begriffe wiederzugewinnen, aber fcreitet nicht zu ihrer richtigen Berbindung fort; zubem läßt feine Rampfesstellung die hoben Gebanken, die er wieder zu Ehren bringt, nicht zur vollen Reife gelangen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. R. Werner, Der hl. Thomas III, S. 781. — <sup>2</sup>) Werfe II, S. 531. — <sup>3</sup>) Daf. 204.

Billmann, Befdicte Des 3bealismus. III.

3. Der eigentliche Begründer der Traditionalistenschule ist Maistres Gesinnungsgenosse, der Bicomte Louis de Bonald, aus Südfrankreich entstammt, ein hervorragender Staatsmann der Restauration, in hohem Alter 1840 gestorben. Sein leitender Gedanke ist, "die große Wahrheit in Erinnerung zu bringen, daß alle soziale Ordnung auf der religiös = sittlichen Ordnung beruhe und daß die religiös = sittlichen Ideeen und Gesehe dem Menschengeschlechte vom Ansange seiner Entwickelung an durch Gott selbst gegeben worden seien; leider aber wird der eine wie der andere Gedanke mit einer übertreibung ausgeschhrt, welche die Grenzen der natürlichen und übernatürlichen Ordnung im theoretischen und praktischen Gebiete verwischt").

Bonald ift der Antipode von Descartes; die Theorie vom allgemeinen Zweifel erhalt bei ibm ihr Begenftud in der Lehre, baß das Wiffen des Einzelnen erft im Glauben der Allgemeinheit feine Beglaubigung finde; der Meinung, daß mahr fei, mas flar und beutlich ift, tritt die Anschauung gegenüber, daß alle Babrbeit unferer Erkenntnis durch ben Zusammenhang mit einer geheimnisvoll webenden Urmahrheit verburgt wird. Hatte fich Descartes nicht gefagt, daß der einsame Zweifler fein: 3ch dente, gar nicht zu Tage fördern tonnte, wenn er nicht einer Dents und Sprachgemeinschaft angehörte, die ihm bas Wort gab, mit bem er seinen Gebanten fixiert, jo erfüllt diese Gemeinschaft Bonalds Gesichtstreis jo febr. baß für einsames Denten gar tein Blat mehr übrig bleibt. Wenn Descartes von Gott nichts verlangte, als daß er uns nicht taufchen follte, so verehrt Bonald im Schöpfer den einzigen Lehrer des Menschengeschlechts; wie das Sein hat es von Gott die Sprache als ein ursprüngliches, alle geiftigen und fittlichen Gaben in sich schließendes Geschent erhalten. Er und seine Schuler beziehen sich gern auf die Pfalmstelle: Domine memorabor justitiae Tuae solius: Deus docuisti me a juventute mea et usque in senectam et senium 2); aber sie vergessen gleich

<sup>1)</sup> B. Saffner im Freiburger Kirchenlegiton. 2. Aufl., s. v. Bonald.
— 2) Ps. 70, 16 u. 17.

Malebranche 1), daß Gott uns auch durch die Dinge belehrt und die Gerechtigkeit uns auch in ihren irdischen Abbildern entgegentritt, kenntlich gleich dem Wesen der Dinge im Licht der Bernunft.

Die Sprache, lehrt Bonald, murde bem Menschen burch Uroffenbarung zu teil und mit ihr ber Schat intellettueller, moralischer und fozialer Bahrheiten, Die fich im Schofe bes Menschengeschlechtes burch die Tradition fortgepflanzt haben; die menschliche Gefellschaft ift die Trägerin diefer Wahrheiten und von ihr erhält sie der Einzelne durch sozialen Unterricht mittels des lehrenden Wortes 2). Die Sprache ift bas Bebitel bes gangen moralifden Dafeins, unfer höheres Leben ein Zehren von den Wahrheiten der Uroffenbarung. In der Sprache liegt der primitive Wahrheitsgehalt aller Wiffenschaften und so auch der Philosophie; ohne dessen gläubige Aufnahme kann der Philosoph gar nicht seine Forschung beginnen, geschweige mit Erfolg betreiben; nicht das: 3ch zweifle, muß fein erftes Wort fein, sondern das: 3ch glaube3). - Diefen Beftimmungen ift die Gewalt, mit der fich der tiefreligiose Denfer bom Rationalismus losreift, anzumerten. Die Weisheit und das Ethos, worauf das geistig-sittliche Leben fußt, und worin Übernatürliches und Natürliches durch ein feines Geaber verbunden sind, wird hier gang und gar ins Übernatürliche erhoben, alle Wiffenschaft gur Theologie gemacht und die Gesellschaft mit ihrer raison universelle fast zur Rirche gesteigert, eine Überschwenglichkeit, als beren Rudichlag der Gedante nicht ausbleiben tonnte, daß jede Wiffenschaft befuat ift, vom Übernatürlichen ju fprechen und die Gesellschaft, sich als Rirche zu gerieren, Ronfeguenzen, welche Lammengis in ber Beriode feiner Berirrungen, freilich fehr wider die Gefinnung feines Lehrers, wirklich gezogen bat 4).

Mit der Überschätzung des sozialen und traditionellen Elements

<sup>1)</sup> Oben, §. 91, 4. — 2) Recherches philosophiques sur les premiers objets des connaissances morales 1818, I, p. 106 sq. — 3) Ib. p. 116 sq. — 4) Über sein Berhältnis zu Bonald vergleiche man A. Stödl, Geschichte ber neueren Philosophie 1883, II, S. 549—569.

der Erkenntnis und Sittlickkeit geht der Natur der Sache nach die Herabdrückung des individualen und spontanen Hand in Hand. Wie die Materie, lehrt Bonald, ursprünglich wüst und leer war, bevor sie das göttliche Wort befruchtete, so ist unser Inneres chaotisch, bevor ihm das Wort, die Sprache, die Außen- und Innenwelt erschließt.). Wie in dunklem Raume unkenntliche Gegenstände, so sind in uns unbewußte Borstellungen (idées) vorhanden; erst wenn das Licht auf jene fällt, die Sprache diese erhellt, werden sie unterscheidbar und rusen wie die Sterne bei Job: Hier sind wir.). Unsere Borstellungen sind wie ungeprägtes Gold, das erst durch den Stempel des Wortes zur Münze wird.).

Damit wird dem Worte zugesprochen, was die altere Philosophie ber Form zuschreibt, es wird als eidoxoiov in metaphysischem Sinne angesehen. Noch bestimmter fagt Bonald: "Jedes materielle Wefen, welches nicht gestaltet werben tann, tann nicht erkannt merben; es ift nicht in ben Gedanten bes Menichen, es ift nicht; jedes geistige Wesen, das nicht genannt werden tann, ift nicht in den Gedanten bes Menschen, es ift nicht. Jedes materielle Befen bagegen, welches gestaltet ift ober werben tann, ift auch wirklich ober tann boch vorhanden fein, wie jedes geiftige Wefen, welches genannt ift ober werben tann, auch wirklich ift ober sein tann"4). In folden Bestimmungen verbinden fich Rominalismus und extremer Realismus in einer neuen Beife: die Form wird jum Worte verflüchtigt, aber biefes im allgemeinen Denten jum formgebenden Clemente, alfo jur Realität erhoben. Ohne es au ahnen, tommt Bonald in die Bahnen des Averroismus: die spracheverwaltende und damit erkenntnis- und gestaltsetende raison universelle ist nicht weit von dem außerhalb der Individuen fallenden intellectus agens der Aberroiften 5). Aber auch, jo

<sup>1)</sup> Recherches phil. I, p. 147. — 2) Essai analytique sur les lois naturelles de l'ordre social, p. 253. Die Stelle bei 305 38, 35 ipricht von ben Bligen. — 3) Ib. p. 264. — 4) Législation primitive considérée dans les derniers temps par les seules lumières de la raison I, liv. 1, chap. 1, §. 1, sq. — 5) 85. II, §. 71, 4.

befremdend es klingt, an Hegels subjektloses Denken streift Bonalds Lehre an; der Satz: "Selbstdenken ist Marotte", hätte ihm nicht so ganz versehlt erscheinen müssen; bei Hegel ist das Individuum der Durchgungspunkt des intellektuellen Weltprozesses), bei Bonald ein solcher der geistigen Güterbewegung, die von der Urzeit ihren Ausgang nimmt; in beiden Fällen wird verkannt, daß das wahre Erkennen wohl ein Teilnehmen an der Wahrheit ist, aber nicht ein passives, sondern aktuierendes.

Hier zeigt sich am deutlichsten, wie sehr es der Traditionalist bedarf, von dem weitblidenden und makvollen icolastischen Realismus bergten zu werden. Diefer hatte ibm bas Intellegible in den Sinnenbingen als den leitenden Jaden bargeboten, welchen der Berftand des Individuums ergreift, durch das Wort unterftügt, aber nicht informiert, da er vielmehr selbst die innere Prägung des Wortes vollzieht. Erft dieses Gedankliche in den Sinnendingen führt zu den intellogibilia divinorum hinauf, und auch diese find der Menschenvernunft noch zugänglich und machen fie für die Aufnahme der Offenbarung empfänglich, welche Bonald unbedachterweise unmittelbar beruft, um Die Borftellungen, die ihm bei Weggiehung der formierenden Mittelglieder jum Chaos werden mußten, ju einem Weltbilde und Ethos ju gestalten. Die Scholaftit war Bonald zu wenig juganglich, als daß er sich an ihr batte orientieren konnen, sein Anhanger Louis Bautain, gafultätsprofeffor in Strafburg, brachte ibr fogar die größten Borurteile entgegen. In jungeren Jahren Berehrer von Bichte und Cousin, wendete er sich 1822 dem Traditionalismus au und bekämpfte die rationalistische Denkweise mit so kurzsichtigem Eifer, daß er auch die Scholaftit in dieselbe einbezog 2). Er berweift die Philosophie auf die hl. Schrift, indem er, an sich richtig, bemerkt, daß in diefer teine von ihren Wahrheiten unvertreten fei 3), aber er vertennt, daß bas Berausarbeiten biefer Bahrheiten bie Sache langer geschichtlicher Arbeit sei, ju welcher die Scholaftit

<sup>1)</sup> Bgl. oben §. 108, 1. — 2) De l'enseignement de la philosophie en France au XIX. siècle, 1833, p. 37 sp. — 3) Ib. p. 74 sp.

ihren reichlichen Beitrag gegeben hat. In ihrer Unterschätzung schlägt Bautains geschichtliche Grundstimmung in eine ganz ungeschichtliche Auffassung um: in unklarem Schwärmen für die Tradition wird verkannt, daß es vor allem gilt, die Traditionen der spekulativen Denkarbeit wiederzugewinnen. Auch versehlt er die Unterscheidung des Offenbarungs = und Weisheitsgehalts der hl. Schrift, welche alle christlichen Denker mehr oder weniger klar erkannt und der Aquinat auf daß Lichtvollste dargelegt hatte 1). Bautain möchte der Bernunft mehr einräumen als Bonald, er kommt aber nicht darüber hinaus, ihr daß Ziehen der Konsequenzen aus den Glaubenswahrheiten zuzuschreiben, womit wieder die Theologie und die säkulare Wissenschaft zum Schaden beider zu eng verbunden werden.

4. Die Traditionaliftenschule suchte Unfolug an ben Auguftinismus bes XVII. Jahrhunderts, aber gur Erneuerung biefer Dentweise schritt erst der geift- und gemutvolle Oratorianer P. Gratry, geboren 1805 ju Lille, vor, ber murbige Erbe ber Philosophie seines Ordens. Dem großen Kirchenlehrer folgend, fieht er in der Gottes = und Selbsterkenntnis die Grundlagen der Philosophie: diese ift Streben nach Weisheit, theoretisch und prattisch zugleich; auf die Theodizee und die Psychologie haben sich die Logit und Moral nebst der Geschichtsphilosophie zu bauen 2). geht auf Thomassin, Fenelon, Bossuet und Malebranche zurud und teilt mit dem ersteren das Interesse für die Patriftit und den Reuplatonismus; doch sucht er auch Aristoteles und die Scholaftiter, vorab den bl. Thomas von Aquino, zu würdigen. Der einseitigen Betonung der Tradition halt er das augustinische Wort aus der Schrift De magistro entgegen: Metus est ne in tantum odium vel timorem rationis incidamus, ut ne ipsi quidem per-

<sup>1)</sup> über Bautain vgl. A. Stödl, a. a. O., S. 560—567 und Denziger, Enchiridion, No. 1488 sq. — 2) De la connaissance de Dieu 1853, woran sich anschlossen: De la connaissance de l'âme, La logique und La morale et la loi de l'histoire 1868, ins Deutsche überset von Pfahler, erich. bei Wanz in Regensburg.

spicuae veritati fides habenda videatur.). Die Übereinstimmung der augustinischen und thomistischen Ertenntnissehre sieht er in dem Ausspruche des Aquinaten: Nihil est aliud ratio naturalis hominis, nisi refulgentia divinae claritatis in nobis, ausgesprochen.

Gratry unterscheibet ein breifaches Berhalten ber Bernunft zu Bott, als dem bochften Ziele ber Erkenntnis: Die gefunde, fich bingebende Bernunft, raison saine, die verkehrte, autonome Bernunft, raison perverse, und die fterile, am Aukeren flebende Bernunft, raison paresseuse. Ihr Berhaltnis macht er durch ein finnreiches, offenbar burch Ifaias 40, 31 veranlagtes Gleichnis anschaulich: die menschliche Seele ift bon Bott geschaffen, um fein Angeficht ju schauen, wie man bom Abler fagt, daß er feinen Flug fonnenwarts zu richten geschaffen sei 3). Nun fonnte ber Abler bas Bild ber Sonne im Spiegel eines Seees erbliden und dieses ihn magisch in die Alut ziehen, wenn ihn aber der angeborene Zug in die Sobe weift, so murbe er ben Zauber brechen. Die Sonne ift Gott, ber Seespiegel ift die Seele, die trage Bernunft vermag bas schwankende Gottesbild in ihr von der unbeweglichen Form des Urbildes nicht zu unterscheiben: baber die fterile Buchftabenphilosophie ohne Weisheit. Aber die verkehrte Bernunft vermißt fich, im Grunde des 3ch Gott au suchen und sich damit au vergottern; dies hieße in den dunklen Abgrund ber Seele hinabtauchen und in eigenmächtiger Selbftverfinfterung fich der Erleuchtung von Oben verschließen. Aber fie tann auch erkennen, daß fie nur Gottes Spiegel ift und, getroffen von dem unmittelbaren Strable ber Beiftersonne, ihre Schwingen entfalten, um in mächtigem Fluge zu ihr emporzustreben, den Abler hinter fich laffend, der fein Ziel nicht erreicht. Denn beim Abler traat. nach dem Worte des hl. Franciscus von Sales, das Auge weiter als der Fittig, die Seele aber hat ebenfoviel Rraft zum Auffahren wie zum Seben. Der Rug nach innen muß uns zugleich aufwärts



<sup>1)</sup> Con. de Dieu II<sup>5</sup>, p. 215. — 2) Con. de l'âme I<sup>2</sup>, p. 270. S. Thom. Comm. in psalm 136. — 3) Bergl. unten §. 123, 6 a. E.

weisen, nach dem Worte der alten Asterioribus ad interiora, ab interioribus ad superiora.

Sinnlichteit und Hochmut bezeichnen die zwei Stufen der Abwendung vom wahren Gute, wie die träge und verkehrte Vernunft die Stufen der Abkehr von der Weisheit. Jene beiden Quellen des Bösen gleichen den Brennpunkten einer Ellipse, in welche sich das exzentrisch gewordene Leben, dessen, die ausweinandergezogen hat. Der göttliche Sinn, die ausweinandergezogen hat. Der göttliche Sinn, die ausweinender Kraft in uns, heißt in der Moral das Gewissen; der Nerv und das Wesen des sittlichen Handelns und Lebens ist das Opfer, bestehend in der überwindung jener beiden Manisestationen der Selbstsucht in Sinnlichkeit und Hochmut. Die Vernunft ist die Kraft, die durch das beständige Opsern dessen, was nicht Gott ist, Gott sucht; das höchste Ziel der vernünftigen Kreatur ist sich selber abzusterben, um Gott zu leben.

Gratry nimmt mehr als die Traditionalisten auf den Ausgangspuntt bes Ertennens in ber Sinnlichteit Bedacht, aber bie Art, wie er das Erkennen der sonsibilia den intellegibilia divinorum entgegenführt, ift doch teine gludliche und in diesem Puntte beherzigt er die Beisungen der großen Scholaftiter nicht zur Genüge. Er unterscheibet in seiner Logit das induttive Berfahren, welches er bas bialettische nennt, von dem beduttiven und spllogistischen und giebt bem ersteren weitaus ben Borzug als ber methode principale, ba es von ben Dingen jum Pringip, ber 3bee, bem Grunde bordringe, mahrend das andere nur bom Bleichen jum Bleichen, du même au même, übergebe. Wenn er der Induttion fogar bas Fortidreiten bom Endlichen jum Unendlichen jufpricht, muß er ihr einen "göttlichen Sinn", beffen proportionales Obiett das Unendliche ift, zur Boraussetzung geben, womit er den mpftischen Rug der Seele unvermittelt in die Bearbeitung der Erfahrungen hineinzieht. Nicht minder gewaltsam spricht er der dialettischen Induktion auch Leiftungen bes beduktiven Berfahrens, wie 3. B. die mathematischen und aftronomischen Entdedungen eines Leibnig und Repler gu. Gratrys Unterschätzung bes Spllogismus

hängt mit einem tiefergehenden Irrtum zusammen: der Bernachlässigung der Begriffe der Essenz und der Substanz. Er läßt im Grunde kein Erkennen aus dem Wesen, also kein apriorisches, gelten und darum verschrumpst ihm das deduktive Versahren zu einer bloß kollateralen Denkbewegung. Mit dem Begriffe des Wesens verliert er aber auch das Mittelglied zwischen dem induktiv zu bearbeitenden Inhalte und den Ideeen; er verkennt das Aufsteigen unserer Erkenntnis vom Sinnlichgegebenen durch die Erfassung des Wesens der Dinge zu den höchsten Begriffsordnungen; er saßt die innere Lichtkraft nicht als thätigen Verstand. Mit seiner Annahme einer ursprünglichen Borstellung des Unendlichen gerät er in die Bahnen des Ontologismus, der Lehre von einem leeren Seinsbegriff, der erst durch die Erfahrung seine Determination sinde.

In seiner Sozialphilosophie betont Gratry, wie andere der Traditionalistenschule nahestehende Männer: Abbé Gerbet, Abbé Découx, Donadieu u. a., die sittlichen Grundlagen des Wirtschafts-lebens und sieht in der Verwirklichung der Gerechtigkeit den Sinn der Geschichte, versteigt sich aber auch in tühne Konstruktionen 1).

über die Bedeutung und den Wert seiner Spekulation sagt P. Haffner: "Wenn Gratry auf Frankreich und Deutschland einige Zeit lang einen tiefen Eindruck machte und im wesentlichen auch guten Einstuß übte, so kann doch seine Theorie auf dauernde Wirkung nicht Anspruch machen. Sie ist eine glänzende Einleitung für die wiederzugewinnende christliche Philosophie und hat insofern hohen apologetischen Wert; eine Basis, um darauf fortzubauen, bietet sie nicht").

5. Eine namhafte Alarung erfuhr der Traditionalismus durch die unbefangenere Aufnahme der von der Scholastit, zumal der Thomistenschule ausgehenden Weisungen; sie wird vollzogen von

<sup>1)</sup> R. Rocoll, Die Philosophie ber Geschichte 1878, S. 236 und 3. Raug, Theorie und Geschichte ber Nationalotonomie 1858, II, S. 694 f. — 2) Grundrig der Gesch. d. Philos., S. 1096.



P. Joachim Bentura de Raulica, ber auf ber Bobe feiner Laufbahn die Würde eines Generals des Theatinerordens betleidete und um die Mitte des Jahrhunderts zu den gefeierten Predigern Roms gehörte. In seiner ersten, Chateaubriand gewidmeten Schrift De methodo philosophandi 1828, schließt er sich noch eng an Bonald an. In finnvoller Beise vertnüpft er den Ursprung der Wiffenschaft mit ber Stiftung ber Familie als bie grundlegenden Thatfachen ber geiftigen und fittlichen Belt: die Wahrheit mit dem Berftande des Protoplasten verbindend, bildete Bott die erfte Menschenvernunft; die erften Batten vereinend, führte er die Familie in die Welt ein und diese war nicht nur die Grundlage der natürlichen Forthflanzung, sondern auch die Trägerin aller in der Abfolge der Gefchlechter erhaltenen Belehrung; von der erften Menschenbernunft sind alle im Renschengeschlechte vorhandenen Ideeen, Bringipien, Ertenntniffe, Runfte berguleiten. Durch die Statuierung einer mahrheitserfüllten, also formmächtigen Bernunft vermeidet Benturg den Bongloschen Duglismus des formgebenden Wortes und des Borftellungschaos im Subjette. Den mit der Uroffenbarung ansammenbangenben Weisheitsinhalt fast Bentura in der Schrift Dal principio fondamentale della vera filosofia minder universal als Bonald und bezeichnet bestimmter als baber ftammend: ben Glauben an die überweltliche Gottheit, an ben Logos und an die Seele als Formpringip bes Leibes. Der die lettere Wahrheit am bestimmtesten faffenden Lehre bes Aristoteles schreibt er die indische Tradition als hinterlage zu, nicht ohne Überschätzung unserer Renntnis bieser Zusammenhange. Das Chriftentum vermochte, wie Bentura zeigt, bie aus der Urzeit geretteten Erkenntnisse zu berichtigen und zu erganzen, weil es die Idee bes Gottmenschen besaß; Chriftus ift die Grundlage ber mabren und gefunden Philosophie.

Seinem umfassenden Werke La philosophie chrétienne 1) giebt Bentura das Schriftwort als Motto: Deus scientiarum

<sup>1)</sup> Tom. III, Paris 1861.

Dominus est: ipsi praeparantur cogitationes 1). Er untericheibet brei Epochen ber driftlichen Philosophie, welche brei geiftesgewaltige Manner zu Tragern haben: Baulus, Auguftinus, Thomas von Aquino: "Sie waren weit verschiedene Individualitäten und lebten durch Jahrhunderte getrennt und doch mar es dieselbe Gotteswahrheit, die sich ihnen mitteilte, durch sie in verschiedener Weise offenbarte, und aus der fie schöpften, mas fie maren; doch mar es berfelbe Drang, ber fie befeelte, basfelbe Streben, die Welt ju erleuchten, jo daß man faft fagen konnte: fie maren berfelbe Geift, berfelbe Gedante, basielbe Gefühl, berfelbe Menfch. St. Baul hat Augustinus gezeugt und St. Thomas, durch beide gebildet, bringt fie in Übereinstimmung, ichließt fie ab, vollendet fie (les harmonise, les termine et les complète.) St. Paul brachte die gottliche Wahrheit zur Erbe berab, die er im himmel geschaut in unmittelbarem Berkehre mit ber gottlichen Beisheit, bem Worte Gottes felbft, und legte damit ben Grund zur driftlichen Wiffenschaft, in der alle Wiffenschaft und Wahrheit beschloffen ift; St. Augustin entfaltete beren gange Erhabenheit und Broke. St. Thomas wies ihre unerschütterlichen Grunde nach. St. Paul gab dem driftlichen Dogma bes Epangeliums die Raffung, St. Augustin entwidelte es, St. Thomas gab die Beweise. In St. Paul ftrahlt ber Glaube in gottlicher Beife, in St. Auguftin ericeint er geschmudt mit allen Schäten ber Beredsamkeit und allem Reize ber Poefie, in St. Thomas findet er feine Befestigung burch die Gründe der Bernunft. St. Paul mar der Apostel im vollen Sinne, St. Augustin der Theolog, St. Thomas der Philosoph ber mabren Religion" 2).

Die erste Hauptabteilung des ersten Bandes handelt von der Philosophie des hl. Augustinus. Es werden ihre Unterschiede von der platonischen Lehre betont und mit Baltus 3) die Ansichten abgewiesen, daß der Platonismus die criftliche Philosophie alteriert

<sup>1)</sup> Reg. I, 2, 2. — 2) Phil. chrét. I, p. 2 et 3. — 3) Oben §. 92, 6, S. 194.

habe; treffend wird der Gegensat von Augustinus' Selbsterforschung ju ber cartesianischen und der seiner Ideeenlehre zu bem Malobranchianisme dargelegt. Die zweite Hauptabteilung ift dem bl. Thomas gewidmet; hier wird die Meinung von der fklavischen Abhängigkeit der Scholaftiker von Ariftoteles miderlegt; die thomistifche Lehre von der Seele wird als die Anschauung der hl. Schrift nachgewiesen 1). Die Bemerkungen gur Geschichte ber Scholaftit bilben eine Erganzung ber Darftellungen von Jourbain 2), gegen welchen Bentura durchgangig volemifiert. Den Streit amifden Rominalismus und Realismus sieht er in der thomistischen Philosophie abgeschlossen: une paix sincère et parfaite s'était établie parmi les philosophes 3). Den Schluß bes ersten Bandes bildet die Darlegung der driftlichen Erkenntnislehre, wobei das Lehrstud von bem intellect-agissant jur gebührenden Beltung tommt .). Nach dem Aquinaten wird basselbe als die richtige Mitte zwischen Blatons und Demokrits Erkenntnislehre 5) charakterifiert und gezeigt, baß Descartes und Malebranche wieder zur platonischen Ginseitigkeit jurudlenten, mabrend Lode und feine Schuler die demotritische wiederholen, indem sie ben Sinnen die Wirkung des thatigen Berftandes zuschreiben, daß aber beibe Parteien von dieser Lichtkraft, bie sie leugnen, verschwiegen Gebrauch machen. Die Grundlage von Thomas' Lehre fieht Bentura in den Stellen der hl. Schrift: von bem mahren Lichte, das jeden Menschen erleuchtet, und dem lumen signatum super nos, bezeugt und bemertt: "Rein philosophischer Sat ift tiefer, ebler, großartiger und zugleich verftändlicher, einfacher, natürlicher, flarer, weil keiner wahrer und driftlicher ift als dieser: der menschliche Berftand, burch den göttlichen entfaltet (expliqué), von dem er Abbild Spiegel ift, - ein Sat, ber ben menschlichen Berftand belauscht in seinem Thun (surpris sur le fait); er giebt seine wahre

<sup>1)</sup> Philos. chrét. I, p. 171—180. — <sup>2</sup>) Unten §. 119, 7. — <sup>3</sup>) Philos. chrét. I, p. 233. — <sup>4</sup>) Ib. p. 337—346. — <sup>5</sup>) Gesch. des Idealismus, Bd. II, §. 71, 3.

Geschichte, während die Systeme, die ihn verdrängen wollen, lediglich Romane sind" 1).

Der zweite Band enthält eine eingehende Psychologie im Sinne der Grundanschauung des ersten, der dritte die Darlegung der Methode der cristlichen Philosophie mit Rücksicht auf die dagegen gemachten Einwände. Treffend wird das Umschlagen des modernen Rationalismus in den Naturalismus dargestellt, vermöge dessen der stolze homme-philosophe lediglich aus dem homme-bête hervorgegangen erscheint<sup>3</sup>).

Der volemische Charatter bes Wertes läßt nicht alle Seiten bes Gegenstandes zur Entfaltung tommen. Rach der Einleitung, welche Baulus, Augustinus und Thomas zusammenstellt, sollte man, an den Namen des erfigenannten angefnüpft, die Darlegung ber spekulativen Elemente des Christentums erwarten, wie sie icon Staudenmaier unternommen hatte 3). Die Ausweisung bes Platonismus aus der Erfenntnislehre ift gerechtfertigt, nicht aber bie weitgebende Bolemit gegen denselben, bei der verkannt wird, daß die Scholastik in den Begriffen der participatio, lex naturalis u. a. platonische Clemente aufnimmt; auch geschieht ben Blatonikern der Neuzeit Unrecht, wenn sie als die ersten Friedensftorer ber Philosophie bezeichnet werden. Wenn Bentura andermarts 4), in den ungeflärten Traditionalismus zurückfallend, das natürliche Sittengeset "ein Befet ohne Bott" nennt, und die Annahme besselben als "semirationalistisch" tabelt, so spricht er nicht thomiftifd, fondern ftotiftifd und es ift ber Ginfpruch Rleutgens berechtiat, welcher bemerkt: "Es ift ein Unterschied zu fagen: nicht die Chrfurcht vor Gott dem Herrn, sondern die Achtung por der eigenen Bernunft verpflichtet uns, das Gefet zu beobachten, und: auch wenn Gott der Herr nicht beföhle, gabe es

<sup>1)</sup> Philos. chrét. I, p. 354. — 2) Ib. III, p. 4 sq. — 5) Oben §. 117, 6. — 4) In dem Buche La tradizione e Semipelagiani de filosofia ossia il semirationalismo svelato. Milano 1857, welches gegen die Schrift von P. Chastel S. J., De la valeur de la raison humaine 1854, gerichtet ift.



830 Abichnitt XVII. Das hift. Prinzip als Begweifer zum echt. 3bealismus.

in der natürlichen Ordnung der Dinge noch einen Grund, der uns verpflichtete" 1).

Mit Aleutgens "Philosophie der Borzeit"?) tommt Benturas Philosophie chrétienne in ihrem apologetischen Charafter überein; sie ist der wertvolle Beitrag der Traditionalistenschule zur historischen Philosophiesorschung im Geiste des Christentums.

<sup>1)</sup> Die Philosophie der Borgeit I2, S. 416 Anm. - 2) Unten §. 120, 4.

## XVIII.

## Die Erneuerung des Idealismus.

Non potest civitas abscondi supra montem posita. Matth. 5.

§. 119.

## Die Erschliefinng des 3dealismus des driftlichen Mittelalters.

1. Amei große Bewegungen waren es gewesen, welche die edleren Beifter über die Armseligkeit ber Auftlärung und beren Gefolge von Irrtumern hinauszuheben begonnen hatten: bas neuerwachte Intereffe am Altertume, wie es fich im beutschen Rlassigmus ichopferisch bethätigte und der Philosophie die antike Denkweise neu zueignete, und der hiftorische Beift, welcher fich Sand in Sand mit dem nationalen Aufschwunge erhob und die geiftig-sittlichen Organismen gegenüber dem Individualismus wieder in ihr Recht einsetzte. Dort war das Treibende das Streben, ben verlorenen 3dealgehalt des Lebens neu ju gewinnen, bier ber Gifer, die vergeffenen gefchicht= lichen Lebenszusammenhänge wieder anzuknüpfen. Bewegungen waren innerlich verwandt und aufeinander angewiesen: bas Ibeale, welches man suchte, mußte fich durch Lebenszusammenhange als vollfräftig erweisen und beim Aufbeden biefer Zusammenbange mußte bas Berftandnis für bas Echte, Bleibende, Ubergeschichtliche leiten. Gefehlt wurde in beiden Rudfichten: wir hatten Bersuche zu verzeichnen, das Ibeale ohne Ginblid in die geschichtlichen Bermittelungen, sozusagen aus freier Hand, zurückzuführen, und andere, bei benen die geschichtliche Ansicht mit dem Unechten und Ungeschichtlichen paktierte. Aber es konnte nicht ausbleiben, daß sich auch die
richtige Berbindung der beiden Bestrebungen vollzog und, wo dies
geschah, war man im stande, die Erscheinung zu würdigen, welche
zugleich einen reichen Idealgehalt in sich schließt und in
realem geschichtlichen Zusammenhange mit der Gegenwart steht: das christliche Mittelalter.

Daß das Vordringen zu diefem tein schnelles und gleichmäßiges war, ift nicht zu verwundern, da es ben Gegenpol des Auftlärungswesens darstellt und ebensowohl der Blid für das Ideale, wie der für das Geschichtliche geubt fein muß, um feinen Wert ju ertennen. Es hatten an der Berdunkelung des Mittelalters nicht die Auftlarer allein, sondern lange por ihnen die Glaubensneuerer und die neologischen humanisten gearbeitet, jene in ihrer Scheu bor ber Stimme ber driftlichen Sahrhunderte, diese in ihrer furglichtigen Ueberschätzung ber antiken Form, der gegenüber ihnen alles Andere barbarisch vorkam. Der Name Mittelalter, medium sovum, selbft, aufgetommen im XVII. Jahrhundert, mar eigentlich ein Schimpfwort; nur nach ihrer Lage wurde diese Geschichtsperiode genannt, mit dem Nebengedanken, daß fie zu verworren und inhaltslos fei, um einen ausbrudsvolleren Namen zu verdienen; fie liegt, ift die Meinung, inmitten des Altertums und der Reuzeit, etwa wie eine Bufte zwischen zwei Fruchtländern, die Racht amischen amei Tagen, der Winter amischen amei Sommern. Unglaubliche Beschimpfungen hatte man auf diese Mittelzeit gehäuft: Generationen batten die Berleumdungen nachgesprochen. Das Urteil änderte sich, als man kennen lernte, was man verworfen hatte. Jacob Brimm fagt fich, unbeirrt burch ben Lutherglauben, von der verschrobenen und tendenziösen Meinung von der Barbarei bes Mittelalters los; ftatt vieler Zeugniffe mögen feine iconen Worte hier ihre Stelle finden: "Mir widersteht die hoffartige Anficht, bas Leben ganger Jahrhunderte sei burchbrungen gewesen von bumpfer, unerfreuender Barbarei; icon ber liebreichen Gute Bottes mare bies entgegen, ber allen Zeiten feine Sonne leuchten ließ

und den Menschen, wie er sie ausgerüstet hatte mit Gaben des Leibes und der Seele, Bewußtsein einer höheren Lenkung eingoß; in alle, auch die verschrieensten Weltalter wird ein Segen von Glück und Heil gefallen sein, der edelgearteten Bölkern ihre Sitte und ihr Recht bewahrte. Man braucht nur die milde und tüchtige Gesinnung unseres höheren Altertumes in der Reinheit und Kraft der Volksgesetze, oder die angestammte Fähigkeit des XIII. Jahrhunderts in seinen sprachgewaltigen, beseelten Dichtungen zu empfinden, um für Sage und Mythe, die in ihnen noch Wurzel geschlagen hatte, recht gestimmt zu sein 1)." — Grimm erkennt, daß schon die Selbstachtung für uns ein Motiv zur gerechten und pietätsvollen Aussalfung unserer älteren Geschichte sein müsse: "Der Mensch würde sich selbst gering schäpen, wenn er das, was seine Ureltern, nicht in eitlem Drange, vielmehr nach bewährter Sitte lange Zeit hindurch hervorgebracht haben, verachten wollte<sup>2</sup>)."

Die Entel hatten gutzumachen, was Bäter und Großväter an ben Ahnen gesündigt, es galt sozusagen eine weltgeschichtliche Schuld abzuzahlen: Delicta majorum immeritus lues, Romane, donec templa refeceris. Es zeigte sich, daß die Jahrhunderte Unrecht nicht zu Recht hatten machen können; die übergeschichtliche Idee des Rechtes zeigte sich stärter als Menschenwiß. Erst die Erschließung des Idealgehalts des Mittelalters gab die Besugnis, die Schäße entlegenerer Perioden zu heben, und die Beseitigung des größten aller Geschichtsirrtümer gewährte in die Gesamtheit der historischen Lebenszusammenhänge Einblick.

2. Für die Deutschen bot sich ein Zugang zum Mittelalter von Seiten des nationalen Elementes, das den Ausschwung ihrer Poesie im XVIII. Jahrhundert mitbewirtte. Doch war Klopstock noch außer stande, Christentum und Deutschtum, die er beide suchte, in ihrer Bereinigung im Mittelalter zu sinden; nur vorübergehend saste er heinrich den Bogler als helben eines Spos ins Auge;

53

<sup>1)</sup> Deutsche Dhathologie 1835. Borrede S. VII. — 2) Rede auf Wilhelm Grimm in der "Auswahl fleiner Schriften", S. 125.

Billmann, Beichichte bes 3bealismus. III.

Bermann ber Cheruster ichien ibm mehr zu bieten. Auch Samann fand zum Mittelalter feinen Rugang, bas ihm die rechte Rahrung für fein eigenartiges Beiftesleben geboten batte. Jean Paul brang weiter, er freut sich, daß das deutsche Bolt "den Gottesacker des Schauerlichen so romantisch ausgebaut und hobe Blumen darin gezogen" 1); er war nicht ohne Berftandnis für die zentrale Stellung der Religion in jener Zeit: "In jenem für andere Kenntniffe finftern Mittelalter ftand die Religion wie in der Nacht der himmel näher ber Erbe und glanzend barübergebreitet, indes uns Bott, wie am Tage die Sonne, nur einmal als Schlufftein bes himmelsgewölbes ericeint 2)." Berber wurde durch fein Intereffe für das Boltstümliche auf das Mittelalter geführt; er tann nicht glauben, daß ndie Deutschen mehr als andere Bolter fühllos sein sollten für bie Berdienste ihrer Borfahren". "Mich duntt", sagt er prophetisch, "ich sehe eine Zeit kommen, ba wir zu unserer Sprache, ju ben Berbienften, Grundfagen und Endzweden unferer Bater ernfter jurudtehren, mithin auch unfer altes Bold ichagen lernen 3)." In den "Andenken an einige altere deutsche Dichter" 1793 4) macht er manche treffende Bemerkungen. In den "Ideeen zur Geschichte der Rritit der Poefie und bilbenden Runfte" 1794 und 1796 fpricht er von den driftlichen Somnen und rühmt ihnen Ginfalt und Wahrheit. "allgemein populären Inhalt in großen Accenten" nach: "Das täglich und ewig Befannte foll bier bas Geprage ber Bahrheit fein; bet Befang foll ein ambrofisches Opfer ber Ratur werden, unfterblich und wiederkehrend wie diese 5)." Diese Befange waren "ein Chor der Bölter" und zogen wie ein "Strom ber Musit" mächtig babin 6). Auch der Zusammenhang der Mpftit mit dieser Tonkunst entgeht Herber nicht ?); aber er fucht fich ber großen Gindrude, man möchte fagen, zu erwehren und läßt in einer Rachschrift einen Begner bes

<sup>1)</sup> In der Borrede zu Dobenecks "Des deutschen Mittelalters Bolfssglauben", 1815. — 2) Ledana (zuerst 1806), §. 38. — 3) Jerstreute Blätter. 5. Teil. Borrede in W. z. schönen Litteratur u. Kunst. 1862. XIII, S. 333. 4) W. XIII, S. 334—448. — 5) W. XIII, S. 192. — 6) Daj. S. 195. — 7) S. 197.

christlichen Mittelalters zu Worte kommen, welcher bemerkt: "Schwerlich werde ich in Ihrem Athanasius und Ambrosius so schlicht und rein zu lesen bekommen, was mich Ciceros Pflichten, Horaz' Briese und Sermonen lehren"1) u. s. w.; daß jenen christlichen Felsenmännern gerade Cicero, die politische Wettersahne, und Horaz, Epicuri do grogo porcus, entgegengestellt werden, ist eine wunderliche Selbstironie. — Goethe, der Dichter des Götz von Berlichingen, wurde von Herder dazu beglückwünscht, daß er "den süßen und seiner würdigen Traum hatte, ein Denkmal aus unseren Ritterzeiten in unserer Sprache unserem so weit abgearteten Vaterlande herzustellen"2). Der Götz nährte Walther Scotts Begeisterung sür das Mittelalter seiner schottischen Heimat, die er durch seine Romane in weite Kreise verpflanzte. Aber erst die Anmantiker brachten die ganze Fülle der mittelalterlichen Poesie und ihren Zusammenhang mit der Kirche zum Verständnisse.

Die Dichter maren die Pioniere ber Forfcher; die Gefchichts. miffenschaft gab ihren reichlichen Beitrag gur Guhnung bes alten Unrechts. Mit ben Borurteilen, die fich im Namen bes Mittelalters wiederspiegeln, räumte die geiftige Bewegung zu Anfang bes XIX. Jahrbunderts auf: man suchte nach Haltpunkten in der Bergangenheit und fließ auf bas Mittelalter; man fand fein eigenes Wefen in ibm; es murbe als das Jugendalter ber europäischen Bölfer erfannt. in dem sich eine umfaffende und rege geschichtliche Arbeit vollzieht: Gewinnung jugendlicher Rationen für die Zivilisation, Abklärung von Mijchvölkern zu caraktervollen Nationalitäten, Busammenidließung berichiebener Stämme ju einer großen Rulturgemeinschaft. Die verschrieene Barbarei bes Mittelalters murbe nun als bas ungeichlacte Befen ertannt, wie es eine Phase für jede werdende Rraft ift; ber Aberglaube, ben die Auftlärer gern als ben Charafterzug des Mittelalters hinstellten, erklärte sich als ein wilder Rebenschöftlina bes freudigen, großbergigen Glaubens; ber Rnechtesgeift, von bem man so viel gefabelt, ftellte sich als ber pietatvolle

<sup>1) 28.</sup> XII, S. 204. — 2) 28. XIII, S. 448.

Sinn heraus, welcher ber feitens ber Rirche zu übenden Bucht entgegentam.

Daß es aber einer folden Bucht bedurfte, murde als eine weltgeschichtliche Notwendigkeit anerkannt und damit berichtigte sich auch das Urteil über die Sierarchie, insbesondere die großen Bapfte bes Mittelalters, die als Tyrannen und Unmenschen - 3. S. Bog pflegt Gregor VII. ben Tiger Silbebrand zu nennen - verschrieen maren. hier ging ber ichmeigerische hiftoriter Johannes von Müller voran mit feiner Schrift "Die Reisen ber Bapfte", welche burch die Reise Bius VI. zu Josef II., 1782, veranlaßt worden war; ber protestantische Gelehrte erfannte an, daß die hierarcie oftmals ben Bölkern als Schutwehr gegen die Übergriffe der Fürften gedient habe. Bon Müller angeregt, ftellte ber feurige Batriot Beinrich Luben, ber als ber erfte 1808 ben Rheinbund betämpft hatte, in feinen Geschichtswerfen Mittelalter und hierarchie in wurdigerer Beise bar; er lobt bas "icone Bleichgewicht zwischen Thron und Altar" 1) und verhehlt sich nicht die Berichiebung biefes Bleichgewichtes burch bie Glaubensneuerung, die für Deutschlands Größe und Existenz ein bochft ungluchfeliges Ereignis gewesen. Mit wie unflaren Gefühlen er aber Dieselbe noch anfieht, zeigt fein Ausspruch: "In Diefer Reformation offenbarte fic ber beutsche Charatter in seiner Herrlichkeit, um bann mehr und mehr zu verschwinden" 2). - Bon Müller wurde auch Friedrich Burter ju feinen Studien über einen ber größten Bapfte angeregt; er faßte ben Plan zu feinem Werte "Geschichte Bapft Innocenz III. und feine Zeitgenoffen", 4 Bbe. 1834-1842, beffen beide letten Bande ben erften Berfuch einer Rulturgefdichte bes Mittelalters bieten, schon 1815 als talvinistischer Prediger, fast ein Menschenalter bor seiner 1844 ju Rom erfolgten Rudtehr jur Rirche. Der berühmte Begründer der Ausgabe der Monumenta Germaniae historica (feit 1826), Beorg Pert, that ben Ausspruch: "Die Schluffel bes Mittelalters sind die Schlüffel Betri". Die Ibee, das Mittelalter

<sup>1)</sup> Über das Studium der vaterlandischen Geschichte. Bier Borlejungen aus bem Jahre 1808. Goethe 1818. S. 62. — 2) Daf. S. 72.

als die Periode des Heranreifens der europäischen Bölker unter Zucht und Leitung der Kirche darzustellen, legte der Franzose Anton Dzanam seinen weitgreifenden Studien zu Grunde, an deren Durchführung den kaum Vierzigjährigen 1853 der Tod hinderte 1); durch sein Werk über Dante 2) erschloß derselbe Gelehrte den Zeitgenossen einen den historischen, den spekulativen und den poetischen Sinn zugleich einladenden Zugang zum Mittelalter.

Dichter und Forscher brachten auch jene Borzüge des Mittelalters zum Berftändnisse, welche mit dem Bestehen eines Leben saganzen zusammenhängen, das in der Religion und Tradition bewurzelt, in sich einhellig zusammengeschlossen und von einem idealen Hauch durchweht war. Der nichts weniger als romantisch gerichtete Staatselehrer R. v. Mohl bemerkt: "Die naturgemäße Staatsphilosophie des Mittelalters war die Theorie eines allgemeinen christlichen Weltstaates; was die Rirche lehrte und die Welt glaubte, suchte die Wissenschaft zu begründen. Der Schriften dieser Auffassung sind nicht eben viele, allein sie behandeln einen dankbaren Stoff und bewahren auch für uns einen eigenen poetischen Duft 3)." Aus der Einstimmung von Kirche, Welt und Wissenschaft im christlichen Gedanken entspringen eben die "dankbaren Stoffe" und jener Duft, welcher dem Geruche der reisen, gesunden Frucht vergleichbar ist.

Die historische Rechtsschule brachte die Berwandtschaft des driftlichen und germanischen Rechts als den Grund der gesunden Rechtsbildung des Mittelalters zum Berständnisse. Sin Anhänger moderner Rechtsansichten, Bluntschli, kann nicht umbin, dieses Berhältnis als ein glückliches zu bezeichnen: "Das deutsche Recht war schon in seiner Anlage empfänglicher für die Ideeen des ursprüngslichen Christentums, verwandter mit dessen, und die ganze Recht-

<sup>1)</sup> Den Anfang bilden die Études germaniques pour servir à l'histoire des Francs, 2 tom. 1827—1849. Daraus: "Die Begründung des Christentums in Deutschland und die sittliche und geistige Erziehung der Germanen." München 1845. — 2) Dante et la philosophie catholique au XIII. siècle. 1839. — 3) Die Geschichte und Litteratur der Staatswissenschaft. 1855. I. S. 42.

entwidelung des Mittelalters wurde von chriftlichem Geiste durchzogen. Es gilt das keineswegs nur von dem kanonischen Rechte, dessen eigene Ausbildung und dessen Einwirtung auf die übrigen Rechte nicht anders als wesentlich christlich sein konnte, es gilt auch von dem deutschen Rechte insbesondere; die beiden wichtigsten deutschen Rechtsbücher des Mittelalters, der Sachsen- und der Schwabenspiegel, voraus aber der letztere, sind vielsach, erwärmt und erleuchtet von christlichen Borstellungen" 1). Schon in der herrlichen Dichtung, welche eine der ersten Gaben des christlich-germanischen Seistes ist, der altsächsischen Evangelienharmonie Heliand, zeigt sich, wie leicht und seit die altdeutsche Anschauung der Gesellschaft mit der christlichen verschmelzen konnte; hier schließen gleichsam die germanische Treue und der Glaube der Weltkirche, der echte Hochsinn und die christlichen Demut ihren Bund, vermöge dessen das Christentum den Deutschen "volles Haben und Genießen, höchstes geistiges Wohlgesühl" 2) wurde.

Bur einseitigen Überschätzung des germanischen Clementes des Mittelalters ließ es die romantische Schule nicht kommen, weil sie zugleich auf das romanische hinwies. Man erkannte, daß bei den höchsten Schöpfungen des Mittelalters neben der deutschen Tiese und Innigkeit auch die romanische Glut und Gestaltungskraft mitgewirtt hat und lernte überhaupt in der Zusammenwirkung der christlichen Bölkersamilie einen Grundzug derselben schäpen. Auch das Mittelalter hatte seinen Kosmopolitismus, aber er beruhte auf der Einheit der Rirche und der Gemeinsamkeit der spirituellen Güter, deren Träger sie war; gegen ihn gehalten, mußte der Rosmopolitismus der Aufklärung in seiner Nichtigkeit erkannt werden, der einen inhaltslosen Menscheitsverband als den Reisen empfahl, welcher die autonomen Individuen zusammenhalten sollte, denen mit der spirituellen auch die ideale Güterwelt längst in das Nichts versunken war.

<sup>1)</sup> Die neueren Rechtsichulen ber beutichen Juriften, 1862, S. 41. Bergl. Janffen, Geschichte bes beutichen Boltes, I13, S. 460 f. — 2) Cben §. 113, 3.

3. Bon den Clementen des mittelalterlichen Lebensganzen traten einige früher, andere später so wirkungsvoll in den Gesichtstreis, daß man zur Würdigung ihres Idealgehaltes vordringen konnte. Am leichtesten erschloß sich das Rittertum dem Verständnisse, gleichzeitig das Bürgertum mit seiner Kunst und Arbeit und seiner genossenschaftlichen Organisation; langsamer gelang es, das geistliche Clement, zumal das Mönchstum, nach seinem Gehalte zu würdigen, wobei sich leichter das Verständnis für die Mystit, als das für die Hierarchie einstellte; am schwersten war die stackelige Schale zu durchbrechen, welche die herrliche Frucht der christlichen Wissenschaft des Mittelalters umschließt.

In die deutsche Boefie jog das Rittertum feit Goethes Gog ein, aber anfangs nur raffelnd und ftampfend, sputend und Behmgericht haltend; von dem driftlichen Ritter, beffen Schmuck ber Gehorsam ift und bessen Demut sich selbst bezwingt, bat erft Shiller gedichtet. Die Ginladung, zu einer Bearbeitung von Bertots Geschichte bes Malteferorbens bie Borrebe ju fcreiben, führte Schiller auf den Gegenstand. Das mehrbändige Wert des gelehrten frangösischen Brämonstratensers, zuerft 1726, mar von den Maltesern felbst veranlagt worden und brachte aus deren Archiven viel anschauliches Detail, das den Dichter auch in Bertots tunftloser Darftellung ansprechen mußte. Die Borrede, 1792 geschrieben, ftebt unter bem Gindrude ber eigenartigen Große bes geiftlichen Rittertums, ber sich boch ber Dichter als Cohn bes XVIII. Jahrhunderts nur halb widerstrebend hinzugeben vermag. "Man muß gestehen," beißt es, "daß wir die Überlegenheit unserer Reiten nicht immer mit Bescheidenheit, mit Gerechtigkeit gegen die vergangenen geltend machen. Der verachtende Blid, den wir gewohnt find, auf jene Periode des Aberglaubens, des Fanatismus, der Gedankenknechtschaft zu werfen, verrät weniger ben rühmlichen Stoly ber fich fühlenden Stärke, als den kleinlichen Triumph ber Schwäche, die fich durch einen unmächtigen Spott für die Beschämung racht, die bas höhere Berdienft ihr abnötigte. Bas wir auch vor jenen finfteren Jahrhunderten voraus haben mögen, so ift es boch höchstens nur ein vorteilhafter

Tausch, auf den wir allenfalls ein Recht haben konnten ftolz zu fein. Der Borgug bellerer Begriffe, befiegter Borurteile, gemäßigterer Leidenschaften, freierer Gefinnungen - wenn wir ihn wirklich zu erweisen im ftande find - toftet uns bas wichtige Opfer prattischer Tugend, ohne die wir unser befferes Wiffen taum für einen Gewinn rechnen können. Dieselbe Rultur, welche in unserem Gebirn bas Feuer eines fanatischen Gifers auslöschte, bat zugleich die Glut der Begeisterung in unseren Bergen erftidt, ben Schwung ber Befinnungen gelähmt, die thatenreifende Energie des Charatters vernichtet. Beroen des Mittelalters festen an einen Wahn, den fie mit Beisbeit verwechselten, und eben weil er ihnen Beisheit mar, Blut, Leben und Eigentum; so schlecht ihre Bernunft belehrt war, so belbenmäßig gehorchten fie ihren höchften Befegen - und konnen wir, ihre verfeinerten Entel, uns wohl rühmen, dag wir an unsere Weisheit nur halb so viel, als sie an ihre Thorheit, magen?... erzentrifche Flug ber Einbildungstraft, ber ben Befdictsichreiber, ben talten Polititer an jenem Zeitalter irre macht, findet an dem Moralphilosophen einen weit billigeren Richter, ja nicht felten vielleicht einen Bewunderer. Mitten unter allen Gräueln, welche ein verfinsterter Glaubenseifer begünftigt und beiligt, unter ben abgeschmadten Berirrungen ber Superstition, entzudt ihn bas erhabene Shauspiel einer über alle Sinnenreize fiegenden Überzeugung, einer feurig bebergten Bernunftibee, welche über jedes noch so mächtige Gefühl ihre Herrschaft behauptet. Die Menichheit mar offenbar ihrer bochften Burbe nie vor her jo nahe gemejen, als fie es bamals mar - wenn es anders entschieden ift, daß nur die Berrichaft feiner 3deeen über feine Befühle bem Menfchen Burbe verleiht." - Sier hat die fich aufarbeitende richtige Ginficht mit den hergebrachten Borurteilen einen Rampf zu bestehen, ber fich in feltsamen Widersprüchen ab-Diese Menschenwürde mit Bahnvorstellungen, dieser ben ipielt. Ideeen gewidmete Dienst bei ichlecht belehrter Bernunft, Diese überwindung der Sinnlichkeit ohne befferes Biffen - Produtte der von Rant erneuerten Lehre von der doppelten Wahrheit - zeigen uns die

Anschauungen des Dichters in einem Übergangsstadium, bei dem das Berständnis noch nicht gewonnen ist, daß die Tugend ihre Kraft nur aus der Wahrheit saugen kann und die matte Weisheit, an die der Mensch nichts wagt, Borurteil und Wahn ist. Schiller ahnte nicht, daß der Ideeenlehrer Platon auf Institutionen geführt wurde, welche denen des geistlichen Rittertums verwandt sind, aber weit hinter diesem zurückleiden 1). In der Romanze vom Kampse mit dem Drachen tritt der Dichter aus der Halbseit heraus und giebt der Begebenheit eine ausgesprochener christlich-ideale Fassung, als sie selbst der historische Bericht Vertots hat. —

Die Kämpfe der Zeit rückten das chriftliche Kittertum in eine hellere Beleuchtung, als sie ihm Dichterstudien gewähren konnten; die Glaubensstreiter der Gegenwart wußten sich mit denen der Bergangenheit durch ein festes Band verbunden, ja erinnerten sich der Bande des Blutes, die sie verknüpften. Graf Montalembert konnte seinen Gegnern zurusen: "Wir sind Nachkommen der Kreuzsfahrer und weichen vor Boltaires Sippschaft nicht!"

4. She noch die Dichtung und die großen Lebensformen des Mittelalters in den Gesichtstreis eines empfänglicher gewordenen Geschlechtes eingetreten waren, haben die monumentalen Bauten unserer christlichen Altvordern von der Herrlichteit ihrer Zeit Zeugnis abgelegt: die Steine haben gesprochen und den Geist ahnen lassen, der sie getürmt und beseelt hat, den Idealismus, der zu Gottes Schre und der Menschen ewigen Heil baute, meißelte, sang und socht. Sin schönes Blatt in Goethes Lorbeer ist sein Dithyrambus auf das Straßburger Münster in dem Aussaße "Bon deutscher Baukunst" 1773 2). "Als ich das erste Mal nach dem Münster ging, hatte ich den Kopf voll allgemeiner Ertenntnis "guten Geschmacks"... und so graute mir's im Gehen vorm Anblick eines mißgeformten, krausborstigen Ungeheuers. Mit welcher unerwarteten Empsindung überraschte mich der Anblick, als ich davor trat: ein ganzer, großer Eindruck füllte meine Seele, den, weil er aus tausend

<sup>1)</sup> Bergi. Bb. I, §. 30, 5. - 2) B. XXXIX, S. 339-351.

harmonierenden Einzelbeiten bestand, ich wohl schmeden und genießen, teineswegs aber ertennen und ertlaren tonnte. Sie fagen, daß es also mit ben Freuden des himmels fei. Wie oft bin ich gurudgefehrt, Dieje himmlifc-irdifche Freude ju genießen, den Riefengeift unferer alteren Bruber in ihren Berten zu genießen . . . Bie frisch leuchtete er im Morgenduftglang mir entgegen, wie froh tonnte ich ibm meine Arme entgegenstreden, schauen bie großen barmonischen Maffen, zu ungablig fleinen Teilen belebt: wie in Werten ber ewigen Natur, bis aufs geringfte Baferchen, alles Geftalt und alles zwedend zum Banzen; wie das festgegrundete ungebeure Gebäude sich leicht in die Luft bebt, wie durchbrochen alles und boch für die Ewigfeit." - In Goethes Bewunderung der gothischen Bautunft liegt noch viel Unklarheit; von rouffeauischem Individualismus erfüllt, fcreibt er ber Genialität des Baumeifters Erwin von Steinbach einen übergroßen Anteil an dem Berdienfte zu und unterschätt bas Schöpferische bes religiösen Grundgebankens, bas Rusammenarbeiten ber Generationen gur Entwidelung bes Stiles und den Gemeinsinn der Gläubigen, der das Riefenwert durchführte alles Dinge, die der Zeit zu fremdartig maren, als ihr Berftandnis auf einmal batte erworben werden tonnen 1).

Ein Menschenalter später schrieb Friedrich Schlegel seine "Grundzüge der gothischen Baukunst", 1805 2). Er hat für das kollektive und das historische Moment mehr Berständnis; der Romantiker betont zudem das Unerschöpfliche jener Werke, das sie den Hervordringungen der Natur verwandt erscheinen läßt, recht im Gegensaße zu der Meinung, daß die Gothik etwas Gekünsteltes habe: "Es gleichen diese Wunderwerke in Rücksicht auf die organische Unendlichkeit und unerschöpfliche Fülle der Gestaltung am meisten den Werken und Erzeugnissen der Natur selbst, wenigstens sür den Eindruck ist es dasselbe; und so unergründlich reich die Struktur der Gewebe und Gewächse eines belebten Wesens dem

<sup>1)</sup> Bergl. bes Beifs. Auffag: Ueber Goethes Got v. B. in Fries Lehrproben und Lehrgängen, Seft 34. — 2) Gej. Werte VI, S. 221.

untersuchenden Auge ift, ebenso unübersehlich ift ihm der Gestaltenreichtum eines solchen architektonischen Gebildes: alles ist gestaltet
und ausgebildet und verziert und immer höhere und mächtigere Formen und Zierden steigen auf aus den ersten und kleineren. Diese Formen und Zieraten aber sind fast alle aus der Pflanzennatur entlehnt, weil hier die Gestaltung nur in entsernterer Beziehung
auf den nüplichen Zwed und das bloße Bedürfnis wirklich steht" 1).

Wieder ein Menschenalter später giebt dem abermals porgefdrittenen Berftandniffe ein öfterreichifder Dichter Ausbrud. In Anaftafius Gruns fonft febr weltlich gehaltener Dichtung: "Der Pfaffe von Rahlenberg" wird ein Münster geschildert, das da "weift, ein ichweigender Prophet, Mit ftraff emporgeredter Sand, hinauf ins duntle Sternenland . . . Der Turm bon Stein icheint eine Seele, Die driftlich fromm nach aufwärts ringt. Muhvoll aus rauben Erbenmaffen Bebt fich die gottgeweihte Quaber; Best ftromt ihr Leben in die Aber, Beginnt in Formen fich gu faffen; In roben Stämmen klimmt's jum Licht, In Stufen nur mit fteiler Wendung, Bis zwischendurch ein Strahl jest bricht, Das Zeichen fünftiger Bollendung. Und freier, fühner wird bas Rlettern Und ichließt in Zweigen, quillt in Blattern, Durchbrochnes Laub mit garten Rippen Will Morgenthau im Ather nippen; In Fluten ftromt ber Tag barein, Berklärt, vergeiftigt wird ber Stein, Und treibt fo luftig leichte Ranten, Dir bangt, daß fie im Winde fowanten. Jest faßt jusammen fich's jum Rerne, Bur Rofe wird ber Biebelftein, Und mundet all fein irdisch Sein Berduftend in die emigen Sterne" 2) -

Es konnte nicht verborgen bleiben, daß die Bautunst des Mittelalters nur in ihrer Beise aussprach, was die Zeit überhaupt erfüllte und insbesondere daß ihr Erfolg wesentlich auf der Bereinigung des spirituellen Aufwärtsstrebens mit der besonnenen Behandlung der materiellen Bedingungen des Gestaltens

<sup>1)</sup> Gef. Werte VI, S. 260. — 2) In feiner Rebe über ben Kölner Dom giebt Trendelenburg berfelben Stimmung Ausbrud. Rleine Schriften 1871, II, S. 295 f.

beruht. Bei allem idealen Zuge fehlt dem Mittelalter doch keineswegs ein nüchterner Realismus; zwischen Kunst und Handwert bestand die engste Berbindung; die Künstler nannten sich Handwerter, "die Baumeister der Dome verschmähten nicht, Entwürfe zu Wohn- und Gartenhäusern zu machen; die Bildschnißer der herrlichen Chorstühle sertigten auch das einsachste häusliche Geräte an . . . Kunst und Handwert ergänzten und hoben sich gegenseitig; jeder gewöhnliche Handwerter suchte etwas wahrhaft Kunstgerechtes zu tage zu fördern und strebte nach Bolltommenheit und Meisterschaft; er suchte und wollte nicht über die Grenze des Handwerts hinaus und fand in seinen Arbeiten Berdienst, Ansehen und Shre, Bestiedigung und Genuß. Selbst aus den kleinsten Handwerkserzeugnissen mutet den Beschauer die Liebe der Werkmeister zu ihren Gestaltungen an" 1).

Die fogiale Beftaltung bes Sandswerts hat in ihrer Bedeutung für alle folgende Zeit durch neuere Forscher Würdigung gefunden. "In ihr vollzieht fich," fagt ber berühmte Rechtslehrer Paul Laband, "eine That von unermeglicher weltgeschichtlicher Bebeutung. Die alten Bölter, trot ihrer hoben und für alle Zeit bewunderter Rultur, brachten es nie gur Überwindung der Stlaverei ... Alle Arbeit, die nicht einen hervorragend geiftigen Charafter hatte, war verachtet und bes angesehenen Mannes unwürdig; sie wurde burch Stlaven ausgeführt und war mit bem Matel ber Unfreiheit behaftet. Das beutiche Mittelalter bagegen bat bie Arbeit ju ihrem Rechte gebracht; durch die Arbeit hat fich ber Knecht emanzipiert, auf ber Arbeit beruht ber Stand und die Chre bes Rittertums, des Bürgers und des freien Bauers. Die Arbeit hat bie alten Standegunterschiede und insbesondere die Unfreiheit überwunden und aus allen Rlaffen gleichberechtigte Staatsbürger gemacht . . . Die Berrichaft bes Rapitals trat bei ben germanischen Boltern erft mehr als ein halbes Jahrtausend nach Überwindung der Naturalwirtschaft in den Vordergrund. Sie wurde teils durch die den germanischen Bölkern eigene Geiftesrichtung, teils durch die sozialen

<sup>1) 3.</sup> Janffen, Beschichte bes beutichen Bolles I15, S. 226 f.

Buftande, teils durch die angestrengte Opposition der Rirche aufgehalten, und in der Zwischenzeit hatte die Arbeit Zeit, sich als wirtschaftliche Sauptproduktionsquelle zu entfalten und eine Fülle segensreicher Wirtungen nach allen Seiten bin zu verbreiten 1)." -Die Rirche hat aber die Arbeit nicht bloß beschüt, sondern geweiht und damit idealisiert, indem sie ihren fittlich-religiosen Behalt gur Beltung brachte. Welcher Beift bas Bunft- und Innungs. mefen bes Mittelalters erfüllt, fonnen wir aus ber Schrift: "Epn driftlich ermanung," Manng 1513, entnehmen, wo es beißt: "Drum por allen Dingen thun sich Bunde und Brüberschaften in der Arbeit jufammen, daß ihr ganges Leben in driftlicher Bucht geordnet fei und die Arbeit felber geweihet merbe. Denn wenn wir arbeiten alle nach Gottes Gebot, jo arbeiten wir nicht allein um des Bewinstes willen, benn bas ift tein Segen und bringt Schaben ber Seele. Der Menich foll arbeiten um ber rechten Chre Gottes willen, ber ce geboten, und um ben Segen bes Fleifes zu haben, ber in ber Seele liegt. Auch um ju haben, mas uns und ben Unfern zum Leben not und auch wohl mas zu driftlicher Freude gereicht, nicht minder aber auch, um den Armen und Rranten mitteilen zu können von den Früchten unserer Arbeit" 2). Das war ber mittelalterliche Rulturbegriff!

Heute werden die sozial plastischen Kräfte, welche in diesen Einrichtungen walten, nicht mehr verkannt 3); wenn G. Schmoller sagt, wir könnten auf den Runst- und Gewerbesteiß des XV. Jahrhundert wie nach einem verlorenen Paradiese zurücklicen 4), so gilt dies auch von jenen sozialen Gebilden, die gleich sehr organische, den gegebenen Berhältnissen entsprechende und diese an eine höhere Ordnung anknüpfende Einrichtungen waren. In ihrem Zusammenhange mit dem mittelalterlichen Leben hat sie Otto Gierke in seinem großen Werke, Deutsches Genossenschaftsrecht" 1868—1881 dargestellt

<sup>1)</sup> Deutsche Bierteljahrsschrift 1866, heft 2, Ar. 114, S. 257 f, zitiert bei heinrich Besch, "Die soziale Frage" 1893, S. 711. — 2) Aus J. Janssen, a. a. D., S. 353. — 3) Stellen bei Janssen, S. 348 f. — 4) Das. S. 3521.

und er mußte dabei auch die Scholastik heranziehen, deren Gefellschaftslehre ebenfalls ein mitbestimmendes Element jener Inflietution war.

5. Berfolgt man die driftliche Arbeit und Runft in ihre Anfänge zurud, so wird man ebendahin geführt, woher bem Rittertum seine spirituelle Berklärung, ben Innungsgenoffen bas Borbild bingebenden Behorfams tam : auf bas Mondstum. Die Litteraturforschung machte mit dem Meiße der Rlöster befannt; der reiche Beitrag, den Ordensgeiftliche zu den Nationallitteraturen gespendet, verpflichtete zu Dank. Die Unschuld und Ursprünglichkeit ihrer Dichtungen fanden in empfänglichen Bergen Wiederklang: "Auch in ben mittelmäßigen Dichtungen", fagt Wolfgang Menzel, "bie man als geiftliche Reimereien meift gar nicht lieft ober oberflächlich anfieht und wegwirft, waltet durchgängig eine gewiffe findliche Beilig feit, beren Raivetat uns entzudt, beren Tiefe, Innigfeit und Glaubenstraft uns Chrfurcht einflögt. Die Rube Diefer in Bottesminne befriedeten Seelen hat etwas Barabiefifches, bie Monotonie ihrer Worte ift, gleich ber altfirchlichen Rufit, von einer munderbaren Gußigkeit bes Tones 1)."

Lernte man so ahnen, warum die Mönche die Welt flohen, so lehrte doch zugleich die Geschichte, daß sie in dieser Weltslucht keines-wegs der Welt abstarben, sondern die rüstigsten Pioniere der Kultur waren. Der protestantische Theologe Franz Overbeck, spricht dem Mönchtum nicht nur den Hauptanteil an der Überleitung der antiken Kultur in die europäische Welt zu, sondern geht so weit, selbst den Sieg des Christentums an daßselbe geknüpft zu denten: "Man darf es als Thatsache hinstellen, daß wir Alle heutzutage vom Christentum schwerlich anderes wüßten, als vom griechisch-römischen Heidentum, Parsismus, Brahmanismus und anderen Religionen, wenn die alte Kirche nicht das Mönchstum erzeugt hätte. Roch gewisser ist die andere Thatsache, daß vom IV. Jahrhundert dis zur Reformation nichts Großes in der Kirche lebt oder geschieht,

<sup>1)</sup> Deutsche Dichtung 1853, I, G. 218.

mas nicht aus dem Rlofter bervorgegangen mare ober boch irgend wie damit zusammenhinge 1)." Institution habe die Kirche fich "ber eifernen Umklammerung des Staates" entwunden und fich auf Jahrhunderte Menschen, und nicht die geringften, ju fichern gewußt. Dag bies jum Beften bes Staates felbst geschah, besagt ein schlagender Ausspruch Maistres: "Rie bat es eine glücklichere 3dee gegeben, als die einer Bereinigung friedlicher Brüder, welche arbeiten, beten, ftudieren, schreiben, Almojen geben, die Erde bebauen und — von der Staatsgewalt nichts verlangen . . . Beutzutage will jeder, dant bem Spftem ber allgemeinen Unabbangigteit und bem unermeglichen Hochmut, ber fich aller Stanbe bemächtigt hat, ben Degen führen, Richter, Schriftsteller, Staatsmann, Regent sein; man verliert sich im Strudel ber Beschäfte, man feufat unter der erdrudenden Laft ber Schreibereien, die halbe Welt ift angestellt, um bie andere Salfte ju regieren, ohne bag es ihr doch gelingen wollte 2)." — Diese Anschauungen liegen dem klassischen Werte des Grafen Montalembert über die Monche des Abendlandes 3) ju Grunde, welcher jur Erforschung bes Monchstums nicht auf historische Urtunden allein angewiesen war, sondern dessen Reuerblüben in der Benedittinerabtei Solesmes miterlebte, deffen großer Abt Dom Guéranger ibm befreundet war 4).

Dem Idealismus bes Mönchstums hat der Kirchenhistoriker Stamminger feinfühlend in einem schönen Gleichnisse Ausdruck gegeben: "Man preist den Wald wegen seiner Schönheit und liebt ihn wegen seines Rupens; was nun dieser im Haushalte der Ratur ift, das ist das Kloster im Reiche Gottes. Wenn du von der staubigen Heerstraße abbiegst, um unter die grünen Hallen eines dieser lebendigen Dome zu treten, dann nimmt dich ein eigener Zauber gefangen; der erquickende Schatten, den das Laubdach über dich breitet, erfrischt die Kräfte, und die einsame Stille, nur unter-

<sup>1)</sup> Über die Chriftlichkeit unserer heutigen Theologie. 1873, S. 49.—
2) Bom Papste III, 2. W. übers. von Lieber IV, S. 35 f. — 8) Les Moines d'Occidents. Paris I—III, 1860; IV und V folgten; VI und VII wurden aus dem Rachlasse herausgegeben. — 4) Unten S. 120, 3.

brochen durch das Murmeln der Quelle, das Raufchen der Wipfel und das Lied der gefiederten Sanger, giebt ben Beift fich felbft zurud. Wo ift der Mensch, welcher, wenn er von dem lauten Martte durch eine offene Rlofterpforte schreitet, nicht in ähnlicher Beise ergriffen wird? Beibe, ber Wald und bas Rlofter, erheben aber nicht nur, sondern ernähren auch: jener ift gleichsam der natürliche Wafferbehalter feiner Gegend, welcher bie Feuchtigkeit anzieht, sammelt und auf mannigfache Weise verteilt; dieses ift ganz das gleiche für die sittliche Welt. Das Beil der Gesellschaft tommt von jenen unbekaunten Sanden, welche vereint in der Ginfamkeit beten und im Berborgenen Almosen austeilen; bier fließen die Seufzer und die Liebe vieler Bergen in einen Strom gusammen, ber bie Wellen fürbittender Verwendung und teilnehmenden Erbarmens überall hinträgt, wo man danach durftet . . . Ferner: Die Fluren und die Dorfer und die Städte, die hineingebaut find, verandern ihr Aussehen, ber Wald ift ihnen gegenüber etwas bleibendes; es tommen wohl andere Baume, aber es ift immer berfelbe Balb; so brangt auch die Welt mit unruhiger Saft immer weiter, nimmt immer neue Formen an, aber jene Monche und Ronnen bleiben unbeweglich betend in ihrer Berborgenheit; es folgen fich Gefclechter auf Beichlechter, aber über alle ergießt fich ber Strom bes Segens, ber im stillen Kloster seinen Anfang nimmt. Die Menschen trinten aus ihm, aber sie benten nicht an ben Ort, von bem feine Quelle entspringt und wenn, so geschieht es nur, um ihn - anzuklagen. Man fragt, warum an Stelle biefer unfruchtbaren Baumriefen tein Ührenfeld oder Weingarten sei, und vergißt, daß hier nur darum feines von diesen ift, damit jene, welche daneben liegen, gedeihen tonnen. Man redet und schreibt von einem "heiligen Müßiggange bes Klofters" und bebenkt nicht, bag bas Gebet bie erhabenfte Arbeit ber Seele ift, von der jede andere erft ihr Gedeihen erwartet. Ja noch weiter ift man gegangen; fie haben bie Walber gefällt und die Alöster aufgehoben, und siehe, die Boben, die man abgeholzt, geben teinen Schatten und laffen teine Quelle mehr fließen und mit ben Saufern des Bebetes hat man auch der Armut "Die Gabenpforte"

§. 119. Die Erichließung bes 3bealismus bes driftlichen Mittelalters. 849

verschlossen, welchen Namen die Thüre trug, durch die man in Clairvaux die Fremdlinge einließ und den Dürftigen das Almosen reichte, welchen aber auch das Thor jedes anderen Klosters führen dürfte 1)."

6. Auf die Biffenicaft bes driftlichen Mittelalters wies das in den Teilgebieten des Wiffens erwachte hiftorifche Intereffe von verschiedenen Seiten zugleich bin. Das Borurteil, daß die Wiffenschaften im Mittelalter verloren gegangen und erft durch die Renässance wiedererwedt worden feien, entband nicht von der Untersuchung, wohin sie denn damals gekommen und ob nicht boch in ber langen Baufe bes Beifteslebens Spuren bavon gurudgeblieben fein möchten. Der Aufruf Goethes gur geschichtlichen Befinnung: "Wer nicht von breitaufend Jahren - Sich weiß Recenfcaft zu geben - Bleib' im Duntlen unerfahren - Mag von Tag zu Tage leben2)!" - fcolog ja bie bunklen Jahrhunderte, in benen angeblich bem Wiffen die Quelle ber Erfahrung verfiegt mar, mit ein und ichob fogar bas erfahrungslose Dunkel ber ungeschichtlichen Denkweise ber Neuzeit zu. Saviany fand im Mittelalter felbft, und zwar in beffen Rechtswiffenicaft, die Ericeinung einer Wiebergeburt, welche bas Intereffe in bochstem Grade in Anspruch nehme: "Nichts ift anziehender in aller Beschichte als die Zeiten, in welchen die Rrafte und Anlagen verschiedener Nationen zu neuen lebendigen Bildungen zufammenwachsen; folde Zeiten ber Wiebergeburt find bas Ursprünglichfte in ber urtundlichen Geschichte, ba die erfte Bilbung ber Bolfer über biefelbe binausreicht. . . Gine ich affende Beit folder Art aber ift auch das Mittelalter, für uns doppelt wichtig und anziehend, weil die Erkenntnis unserer eigenen Zustände nur aus diefem Boben erwachsen tann 3)."

Diefer ichaffenden Zeit fehlten aber auch nicht die zeitgenössischen

<sup>1)</sup> Franconia sancta, Wiltzburg 1881; abgebruckt in den "St. Benedictssftimmen", herausgegeben von der Abtei Emaus in Prag, XIX. Jahrgang, 1895, S. 366 f. — 2) W. V, S. 110. — 3) Geschichte des römischen Rechts im Mittelalter, I, Borrede.

Billmann, Befchichte bes 3bealismus. III.

Beidichtsichreiber; man lernte fie ichagen, als man ernftlicher in die Bergangenheit einzudringen unternahm. Man belächelte es nicht mehr, wenn die Chronisten einer Stadt mit der Beschichte von Weltschöpfung und Sündenfall anhoben; spricht sich boch in dieser Anlehnung des hier und Jest an die ersten Menschenerinnerungen ein pietätvoller Beichichtssinn aus. Den Berfaffer ber Rolner Chronit, die, erschienen 1499, in dieser Beise angelegt ift, konnte Niebuhr "ben hellsten und wahrhaftesten Herzen beigählen" 1). Bon dem schweizer Geschichtsschreiber Tschudi, der, dem XVI. Jahrhundert angeboria, noch gang im Mittelalter wurzelt, sagte Goethe, sein Buch reiche aus, um daran einen Menschen zu bilben. - Un einem Otto von Freising, + 1158, tonnen wir feben, wie die religiose Grundanschauung sich mit dem empirischen und dem spekulativen Interesse harmonisch verband. Er schreibt, wie er sagt, non curiositatis causa, sed ad ostendendas caducarum rerum calamitates 2); aber das Vergängliche behandelt er darum feineswegs geringschätzig; womöglich auf Autopsie gestützt, nach Weise ber Alten, foll der Geschichtsschreiber den Thatsachen genugzuthun ftreben: Antiquorum mos fuisse traditur, ut illi qui res ipsas prout gestae fuerunt, sensibus perceperant, earundem scriptores existerent 3). Auch das Prinzip historischer Kritik spricht er aus. wenn er vom Geschichtsschreiber fagt : Hac illacque ad inquisitionem veritatis circumfertur 4). Als Bijchof von Freifing hatte et Einblick in die kirchlichen, als Enkel Heinrichs IV. und Bertrauensmann Friedrichs I. in die politischen Berhältniffe, eine Doppelstellung, wie sie nur im Mittelalter möglich war und die er mit vollem Berftändnisse für seine Werke ausnutte. Seine Borbildung hatte er von Abalard und Gilbert in Paris erhalten; er fchatte bie Philosophie, meil sie per visibilia ad invisibilia pordringt 5); als einer ber ersten

<sup>1)</sup> J. Janssen, Geschichte des deutschen Bolkes I 1, S. 245. — 3) L. Huber, O. S. B. Otto von Freising; sein Charatter, seine Weltanschauung und sein Berhältnis zu seiner Zeit und seinen Zeitgenossen als ihr Geschichtsschreiber aus ihm selber dargestellt, München 1847, S. 77. — 3) Das. S. 79. — 4) S. 92. — 5) S. 133.

§. 119. Die Erichließung bes 3bealismus des driftlichen Mittelalters. 851

bürgerte er das aristotelische Studium in Deutschland ein 1); über die Philosopheme seiner Lehrer danken wir ihm schäsbare Nachrichten; "es läßt sich aus seinen Schriften etwas zusammenlesen, was man eine Geschichte der Philosophie nennen kann" 2).

Der Naturlehre des Mittelalters, welche die Reuerer als läppische Spielerei mit leeren Begriffen verschrieen hatten, sprach ber große Chemiter Juftus Liebig gerade ben Charatter empirischer Forfdung gu. Er ertlärt: "Die Aldemie ift niemals etwas anderes als die Chemie gewesen; ihre beständige Berwechselung mit ber Goldmacherei des XVI. und XVII. Jahrhunderts ift die größte Ungerechtigkeit; unter ben Aldemiften befand fich ftets ein Rern echter Raturforicher3)." Sie loften bie Aufgabe ber erften Beriode der Chemie, die Eigenschaften der Rörper zu beobachten und festauftellen 4). "Ein der Wissenschaft Untundiger, der sich die Mübe giebt, eine einzige Seite eines Handbuches ber Chemie burchzulesen, muß in Erstaunen versett werben von der Maffe der einzelnen Thatsachen, welche barauf verzeichnet find; ein jedes Wort beinabe in einem folden Werte brudt eine Erfahrung, eine Erscheinung auß: alle biese Erfahrungen boten sich bem Beobachter nicht von felbst dar, sie mußten mühsam aufgesucht und errungen werden . . . Es ift unmöglich, fich eine richtige Borftellung von ben Schwierigkeiten zu machen, welche bie Alchemisten in ihren Arbeiten zu überwinden hatten 5)." Hätte Liebig in die Zusammenhänge ber mittelalterlichen Wiffenschaft Einblid gehabt, so batte er auch erkannt, daß diefer Realismus mit beren Grundanschauung zusammenhängt 6). Übrigens vertennt er keineswegs die Größe der diesem Suchen und Mühen ju Grunde liegenden Ibeeen: "Die Welt mar ein großes Bange, ein Organismus, beffen Glieber in ununterbrochener Wechselwirfung ftanden: Nach der Erde hin ftrahlen von allen Enden des himmels

<sup>1)</sup> L. Huber, O.S. B. Otto v. Freifing; sein Charafter, seine Weltanschauung und sein Berhältnis zu seiner Zeit und seinen Zeitgenossen als ihr Geschichtsschreiber, aus ihm selber dargestellt, München 1847, S. 136. — 2) S. 139.

3) Chemische Briefe. Brief III. In der Ausgabe von 1865, S. 37. — 4) Das.

5. 42. — 6) Das. S. 37. — 6) Bb. II, §. 72, 6.

bie schöpferischen Kräfte und bestimmen das Irbische (Roger Baco)1)." Alls einen Organismus bezeichnet Liebig, ganz im Geiste jener Forscher und wie angeweht von ihrem Ibealismus, die Wissenschaft selbst, deren Reiseperiode er in ihren Anfängen vorgedacht sieht: "Wir wissen jest, daß alle besonderen Zwede der Alchemisten der Erreichung eines höheren Zwedes dienten; der Weg, der dazu sührte, war offenbar der beste. Um einen Palast zu dauen, sind viele Steine nötig, welche gebrochen, und viele Bäume, welche gefällt und behauen werden müssen; der Plan kommt von Oben, nur der Bau-meister kennt ihn 2)."

Der Bielseitigkeit eines Roger Baco und Albert bes Großen wurde Alexander von Sumboldt gerecht in ber gelehrten und geiftvollen "Geschichte ber physischen Weltanschauung", welche ben zweiten Band seines Rosmos bilbet, wo er auch über die Naturanschauung des Mittelalters verftandnisvoll spricht. Auf ben enchtlopabifchen Bug, ber feit bem XIII. Jahrhundert in ben Studien platgreift, bat Johann Georg Schloffer, ber Berehrer Platons und Gegner Rants 3), in der Ginleitung zu der Ubersekung bes Sand- und Lehrbuches von Bincent von Beauvais, 1819 hingewiesen. Albert wie Bincent waren Dominitaner und es bing mit ihrem Berufe, als Prediger ju wirken, jufammen, daß fie eine vielseitige Bildung suchten 4). Sumbertus be Romanis, der fünfte Beneral des Ordens, fcrieb in diefem Sinne: De eruditione Praedicatorum 5). Bor Zersplitterung waren biefe Beftrebungen bewahrt, ba ihnen ber princeps Scholasticorum, ben ber Orben ju ben Seinen gablte, ein Spftem ber driftlichen Wiffenschaft jur Brundlage gegeben hatte 6). Der Bergleich Diefer philosophisch fundierten Bolymathie mit ber unserer Tage entlocht einem neueren Rechtslehrer ben Ausruf: "Es fehlt uns ein Wert, welches das

<sup>1)</sup> Chemische Briefe, S. 28. — 2) Das. S. 88. — 3) Oben §. 110, 7. 4) O. Lorenz, Deutsche Geschichtsquellen im Mittelalter, 1886, I, S. 9. 5) Bergl. C. Douais, Essai sur l'organisation des études dans l'ordre des frères Précheurs au XIII et XIVieme siècle, Paris 1884. — 6) Bb. II, §. 74.

§. 119. Die Erschließung des Idealismus des chriftlichen Mittelalters. 858 Ganze der Wissenschaft unserer Zeit im Lichte des Christentums darstellt, wie die Summa theologica des Thomas i)."

Auf dieser Grundlage faßte aber nicht bloß die Schule, sondern auch die Dichtung Fuß; Dantes "Göttliche Komödie" ist eine poetische Summe, die das Wissen ihrer Zeit, von der Theologie und Philosophie bis zu den Schulwissenschaften hinab, zusammenfaßt. Das Studium Dantes, für dessen tiefere Ausfassung Ozanam die Bahn brach 2), wurde für manche die Brücke zum Geistesleben des Mittelsalters.

7. Einen anderen Zugang zur Philosophie des Mittelalters fand man in der deutschen Mystik desselben, deren Wiederbelebung von den Romantikern ausging. Der dabei leitenden Grundstimmung giebt Uhland in dem Gedichte: Die verlorene Kirche, Ausdruck: "Aus der Berderbnis dieser Zeit hatt' ich zu Gott mich hingesehnet"; der Dichter, dem geheimnisvollen Läuten aus dem Walde her folgend sindet den Psad, "der einst von Wallern voll, nun weiß ihn keiner mehr zu sinden"; ihn beschreitend, gelangt er in den hohen Dom in Waldeseinsamkeit, dessen "Fenster glühten dunkelklar mit allen Märtyrern frommen Bildern"; er sieht, "wundersam erhellt, das Bild zum Leben sich erweitern", und die in der Kuppel gemahlte Glorie in die des offenen Himmels übergehen. — Hatte sich noch Goethe mit der weichlichen Mystik des Pietismus begnügt, so vertrug man, jest kräftigere Nahrung: Meister Echart, Tauler, Suso, Ruysbroek, der doctor ocstaticus, traten in den Gesichtskreis.

Der Philosoph und Natursorscher Franz Baaber sieht in Edhart "ben erleuchtesten Theologen des Mittelalters" und findet in ihm eine Brüde zu Thomas von Aquino, indem er erkennt, daß in der klassischen Scholastik die Synthese von Mystik und Realismus vorliegt. Seine Formonta cognitionis 1822 f. enthalten manche Gedanken, die der Resley der mystischen Weisheit sind und in diese tiefer einzudringen antreiben. Dem Grundgedanken des scholastischen Realismus, daß die Erkenntnis vom Sinnlichen durch den thätigen

<sup>1)</sup> Philosophie d. Rechts, II 3, Borr., vgl. oben §. 114, 5. - 2) Oben S. 837.

Berftand zum Überfinnlichen und zur Schwelle des Böttlichen borbringt, giebt Bagber die originelle Kaffung: "Richt durch Abkehren vom Sinnlicen gelangst du zum Überfinnlichen, sondern durch ein Durchbringen und Aufheben bes erfteren bort es auf, bir etwas zu sein, weil du es hiermit entträftest und mit diefer bem Sinnlichen ausgezogenen Siegesbeute bich über basselbe frei erhebft; Durchichauen als Aufheben bes Anichauens ift Begreifen. Run ift es aber Lehre ber Schrift, bag es für ben Menschen ein Anschauen giebt, das er nicht burchschauen kann: Gott wohnt in einem undurchschaubaren Lichte 1)." - Baaber wurde wegen ber rudläufigen Tendenz feines Philosophierens angegriffen; als 1827 feine "Borlefungen über religiofe Philosophie" 2) erschienen waren, sprach Trorler von der darin enthaltenen Lehre als einer "großartig gespensterhaften Geftalt der Philosophie, die fich aus des vergötterten Mittelalters Abgrund erhoben habe", und einem "reflektierten Zurudfinten in hierarchisch-orthodoren Doftigismus, ber ber Religion und bem Christentume Bernunfteinsicht und Willensfreiheit abschlachten au muffen glaube"3). Der Borwurf ift nur zu wenig begründet, da Baader von der Hierarchie gang verkehrte Borftellungen hatte und feine Theosophie auch aus trüben, beirrenben Quellen geschöpft ift, wie er benn die Gnofis eines Jatob Bohme nicht minder hochstellt. als die Lehren ber alten beutschen Doftiter. -

Die hegelsche, auch von Schleiermacher vertretene Ansicht, daß jede Philosophie zuhöchst Ausdruck ihrer Zeit sei und aus dieser verstanden werden müsse, kam der Würdigung der Scholastik insofern zustatten, als man sie nach ihrem Zusammenhange mit dem Leben des Mittelalters zu verstehen suchte und fand, daß sie ein ganz angemessener Ausdruck desselben gewesen. Man kam so über die Geschmacklosigkeit hinaus, dem Mittelalter vorzuschreiben, wie es hätte philosophieren sollen und dasselbe — um einen Ausdruck von

<sup>1)</sup> Fermenta cognitionis, Heft I, 23 Anm. Sämmts. B. heransgeg. von Franz Hoffmann, 1851 f., II, S. 182. — 2) Werte II, S. 151—320. 8) Daj. S. 310 Anm.

D. Lorenz zu brauchen — nachträglich unter Bormundschaft zu stellen. Gin Philosoph der Gegenwart räumt ein, daß die Scholastik "ein wunderbar in sich geschlossenes Gedankenspstem gewesen, von welchem nur derjenige gering denken kann, der die Feindschaft gegen dasselbe noch nicht überwunden und zur geschichtlichen Objektivität geläutert hat", und bemerkt weiter: "Ist die imposante Gothik der mittelalterlichen Theologie nicht mehr nach unserem Geschmack, so hindert uns niemand daran, anders zu bauen, aber man soll uns nicht einreden wollen, der wahre, jest erst entdeckte Sinn der alten Dome sei eigentlich der, Kartenhäuser zu sein 1)."

Das Bleichnis von den Domen wendete schon Beinrich Ritter an, welcher im Sinne Schleiermachers bie Beschichte ber Philosophie bearbeitete und der mittelalterlichen Mpftit in dem Grade gerecht wurde, daß er fie hoher stellte als die Theosophie der Renaffance 2). Er bemerkt über die scholaftische Philosophie: "Roch ragen die Dome, welche unsere Borfahren bauten, über unsere Baupter empor und legen uns die bedenkliche Frage vor, ob wir mit allen unseren bei weitem größeren Mitteln etwas leiften tonnen, mas an Runftfinn, an Eigentümlichteit ber Erfindung und Gleichmäßigkeit ber Durchführung ihnen gleich tame. Diesen Domen konnte ich die scholaftischen Spfteme vergleichen. Sie find nach einem fühnen Blane entworfen, forgfältig mit emfigem Fleiße im einzelnen ausgearbeitet; über ben scharffinnigen Unterscheidungen, in welche fie fich werfen, verlieren fie Doch die Wirtung des Gangen nicht außer Augen. Daß sie von einem reinen, vielseitig gebildeten Beschmad zeugen, ben wir uns aneignen durften, fage ich nicht; von den Ginseitigkeiten, welche aus bem Streite ber mittelalterlichen Bilbungselemente hervorgeben mußten, haben fie fich nicht freimachen konnen, aber fie zeugen bon einem großartigen Berftanbe, an beffen Erforichung, an beffen Beifviel wir uns bilben können 3)." - In das Innerste der Bermandtichaft

<sup>1)</sup> E. von Hartmann, Die Selbstgersetzung des Christentums und die Religion der Jufunft, 2. Aufi., 1875, S. 75 u. 77. — 2) Seine Mußerung darüber oben §. 87, 4 a. E. — 3) Geschichte der Philos. VII, S. 274.

zwischen dem Bauen und dem Denken des Mittelalters wird damit freilich noch nicht eingedrungen. Es ist dies aber der lebendige Glaube an das Innewohnen Gottes in der Endlichteit. Der Gedanke der Gegenwart des Heilandes im Gotteshause gab diesem die gewaltigen Dimensionen und die durchgeistigte Gestalt, jener Glaube, der sich in den Bersen ausspricht: Adoro to devote, latens Deitas, quae sud his siguris vere latitas. Der Sänger dieses Homnus ist derselbe heilige Thomas, dessen Sinnen, Forschen und Schauen von dem Gedanken bewegt wird, die Sinnenwelt durchssichtig zu machen auf ihr gedankliches Innere hin und dieses wieder nach der darin waltenden Gotteskraft zu erkennen. Das sichtbarunssichtbare Göttliche, in Geist und Herz gefaßt, erhob das Bethaus zum Münster, das philosophische Lehrbuch zur Summa.

8. Bei ben Franzosen wurde bas erwachte historische Interesse für das Geiftesleben bes Mittelalters durch ein patriotisches Motiv verstärkt; man sagte sich, daß Baris damals der Borort der Wissenschaft gewesen und die "bedenkliche Frage" stellte fich ein, ob nicht bas Frankreich des XIII. Jahrhunderts im Grunde ruhmreicher war als bas bes XVIII. Maria Kavier Rouffelot 1) weist ben Borwurf ber Unfruchtbarkeit ber Scholaftit ab; er erkennt die Bebeutung ber Debatten über die Universalien 2) und würdigt einigermaßen die thomistische Ertenntnislehre 3); er betont, daß Platon die Scholastik ebenfalls mitbeftimmt habe und rügt die Ungerechtigkeit, daß man dasselbe an Platon bewundere, was man an Thomas ausstelle 1). Den rechten Magftab jur Beurteilung ber Scholaftif mußte nach seiner Ansicht die philosophie elle-même abgeben, allein wer tonne fagen, wo diese zu suchen ist 5)? — Durch Detailforschung wertvoll, aber von falschen Anschauungen geleitet, sind die Arbeiten von B. Haureau 6). Bei ihm wie bei Ch. Remusat, J. Barthelemy-St. Hilaire u. f. w. besteht die Meinung, die Scholaftit fei lediglich

<sup>1)</sup> Études sur la philosophie dans le moyen-âge, III. vol. Paris 1840—42. — 2) Ib. I, p. 146. sq. — 3) II, p. 240 sq. — 4) III, p. 381. 5) III, p. 358 sq. — 6) Histoire de la philosophie scolastique, III. vol. Paris 1872—80.

die Vorschule der modernen Spekulation gewesen, ihre logische Disziplin habe die exakten Methoden der modernen Naturforschung, ihr Streben nach rationaler Erkenntnis den Nationalismus vorbereitet, beides schiefe Auffassungen, weil dabei verkannt wird, daß die Modernen über der mathematischen Exaktheit die ontologische verloren, und daß der Nationalismus nur an der entarteten, nominalistischen Scholastik einen Borgänger hat.

Etwas tiefer bringt A. Ch. Jourbain, verbient um bie Beidicte bes Ariftotelismus 1) und feinen Berfuch einer Darftellung ber Philosophie des hl. Thomas 2). Bentura, der seine Darstellungen vielfach berichtigt 3), nennt ihn einen Semirationalisten, aber écrivain consciencieux autant que chrétien sincère 4). Jourdain, dessen Werk burch eine 1856 geftellte Frage ber Pariser Atademie ins Leben gerufen und von diefer gefront murde, ertennt die Weltstellung des Thomismus, als in welchem sich die vorangegangene Philosophie zusammenfaßt und Impulse für die folgende liegen; er bemertt, man konnte ein Buch schreiben: Leibniz, disciple de St. Thomas; und: ber Pantheismus könne noch heute durch keine besseren Gründe widerlegt und die Perfonlichkeit der Seele nicht folagender verteidigt werden, als dies Thomas gethan. Selbst die scholaftische Methode erkennt Jourdain als für ihre Zeit notwendig an, wenngleich fie heute unverwendbar fei; um in der Berwirrung, welche der averroistische Pantheismus und Indifferentismus geschaffen, mahr und fallch ju unterscheiben, ben Irrtum in seiner ichillernben Form zu entbeden und in feine Schlupfwintel ju verfolgen, bedurfte es einer ftrengen Methode, welche, wie die mathematische in ihrer Beise, ben sicheren Sang der Bahrheit garantiert; ohne eine folche mare die Ronfusion ber Aufichten kontinuierlich geworden, bei der Dunkelbeit der Begriffe und Unbestimmtheit der Terminologie hatten sich die Irrtumer nie verloren; alles ware unsicher und schwankend geblieben, die Beifter

<sup>1)</sup> Récherches critiques sur l'âge et l'origine des traductions latines d'Aristote, Paris 1819 et 1834, beution von Stahr 1831. — 2) La philosophie de St. Thomas d'Aquin, II. vol. Paris 1858. — 3) Oben §. 118, 5. — 4) Phil. chrét. I, p. 115.

wie die Charaftere 1). — Treffend bemerkt dazu Mathias Schneid: "Wenn aus den angegebenen Gründen diese Methode im Mittelalter notwendig war, dann ist sie es heute noch viel mehr, denn die Berwirrung und Unsicherheit auf dem wissenschaftlichen Gebiete ist gegenwärtig viel größer als damals; oder kann man sich eine größere Berwirrung, Unklarheit und Berschwommenheit der Begriffe denken, als sie unsere deutsche Philosophie erzeugt hat 2)?"

Die scholastische Methode mußte als bedingt durch die des Aristoteles erkannt werden und mit dessen besserer Würdigung günstigere Beurteilung sinden. Trendelenburg, der im allgemeinen den Aristotelismus des Mittelalters vernachlässigigt 3), macht doch die tressende Bemerkung: "Es könnte eine solche scholastische Palästra des Syllogismus unserer heutigen Philosophie nicht schaden. Wiewohl sie vornehm meint, darüber hinaus zu sein, würde sie sich mancher ihrer Schlüsse schamen, wenn diese, in die nackte Form des Syllogismus gesast, ihre verkleidete Schwäche eingestehen müßten 4)."

Es ist bezeichnend, daß in Fachwissenschaften, wo scharfumrissene Begrisse unumgänglich nötig sind, weil in der Verworrenheit geradezu Gesahren liegen, die scholastischen Bestimmungen vielsach günstige Aufnahme sanden: Ihering erklärte, in Thomas Gesellschaftslehre alles zu sinden, was er gesucht habe 3). Sin anderer protestantischer Sozialsorscher, Heinrich Conpen, hat für die Scholastik Worte der höchsten Anerkennung: "Möchten wir stets dankbar der Gaben gedenken, welche uns das Mittelalter durch eine Reihe von Männern gewährt hat, deren Riesengeist oft ein Gesühl der Wehmut in uns erweckt, ein Gesühl, weches Geibel so schola mit den Worten ausdrückt:

Die groß geschaut und groß gebaut, Sie schlummern in den Särgen; Auf ihren Gräbern friechen wir, Als ein Geschlecht von Zwergen.

<sup>1)</sup> Phil. do St. Thomas II, p. 306 sq. — 2) Die Philosophie des hl. Th. v. A. und ihre Bedeutung für die Gegenwart, Würzburg 1881, S. 78, vergl. einschlägige Urteile, oben §. 94, 5 g. E. und 95, 5 g. E. — 3) Oben §. 112, 6. — 4) Erläuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logit, 2. Aust., S. 70. — 5) Oben §. 114, 6.

§. 119. Die Erichließung bes 3bealismus bes driftlichen Mittelalters. 859

Als eine erfreuliche, nicht genug zu würdigende Erscheinung begrüßen wir das Bestreben mehrerer Forscher unserer Zeit, die Philosophie des Mittelalters in ihrer wahren Bedeutung darzustellen, die unterbrochene Kontinuität der wissenschaftlichen Bewegung wieder anzuknühfen; das Mittelalter kommt wieder zu Ehren, nehmen wir davon Alt und freuen wir uns darüber 1)."

<sup>1)</sup> Bur Burdigung bes Mittelalters mit bej. Beziehung auf die Staatseehre bes hl. Thomas von Aquino, Raffel 1870, S. 27.

## Die Erfcliefung des icholaftifden Realismus.

1. Das für mittelalterliches Wesen neu erwachte Interesse ließ in bas Berftanbnis ber icolaftifden Philosophie boch nur unvolltommen eindringen; bei ihrer Berichrantung mit ber Theologie tonnte nur seitens dieser die eigentliche Erschließung ber bort verborgenen Schätze erfolgen. Es bedurfte ihrer, wie es im XV. und XVI. Jahrhunderte der Philologie bedurfte, um den Bollgehalt der antiken Spekulation zur Wirkung zu bringen, und in beiden Fällen waren die Lehrtraditionen niemals abgebrochen worden: die byzantinischen Gelehrten bilden die Brude amischen den antiken Blatonikern und Ariftotelitern und benen ber Renaffance, und ber theologifche Lehrbetrieb, jumal ber ber geiftlichen Orben, erhielt bie scholaftischen Studien aufrecht, als Descartes, Wolff und Rant bie Röpfe erfüllten. Besonders mar es das Ansehen der thomistischen Theologie, welches die mit ihr verwachsene Philosophie nicht aus bem Besichtstreise treten ließ, ja Antriebe gab, ihre Saltbarkeit an ben wechselnden Syftemen ber Zeitphilosophie zu erproben.

Die Dominitaner Guerinois und Spri erhielten bie thomistische Ontologie gegen die Cartesianer aufrecht 1); der Jesuit des Bosses machte sie Leibniz gegenüber geltend und bestimmte ihn zu einer Annäherung an dieselbe 2); der Thomismus bildete ein Element der Berständigung für die französische Philosophie

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 79, 4. — 2) Das. 8 u. oben §. 95, 1, S. 258.

bes XVII. Jahrhunderts 1) und war ein Haltpunkt für die Theologen ber Umortichen Richtung 2). Es fehlte nicht an Ginspruch ber Thomisten gegen die Berirrungen Spinozas und der Aufflärungsphilosophie. Der Dominitaner Antonio Balfecchi, Brofeffor in Badua, legt seiner Religionsphilosophie die thomistischen Anichauungen zu Grunde, macht aber auch bon ben Ergebniffen ber hiftorischen Religionsbetrachtung ber Renaffance Gebrauch und gewinnt damit die Basis für die Aritit der Berirrungen auf dem Blaubensgebiete, die er aus den fontes impietatis: cordis corruptio und rationis perturbatio ableitet 3). Den Naturrechts. lebrern bes XVIII. Jahrhunderts ftellte ber Jefuit Ignag Somara eine Darftellung des Natur- und Bolferrechts im Beifte ber großen Scholaftiker entgegen 4), "um ju zeigen, wie die driftliche Befellichaftsordnung einerseits in den natürlichen Prinzipien der sittlichen Menschengemeinschaft begründet sei und andrerseits die natürliche Ordnung diefer Gemeinschaft in den positiven Ginrichtungen ber driftlichen Ordnung sich erganze und vollende" 5). Insbesondere wird der Widerfinn dargelegt, der darin besteht, naus naturrechtlichen Pringipien eine Angehörigkeit ber auf einen übernatürlichen 3wed geordneten geiftlichen Gewalt an den auf dem Boden der natürlichen Ordnung stehenden Staat deduzieren zu wollen" 6). An Schwarz ichließt fich ber Benedittiner Anfelm Defing an?). Das Realprinzip des Rechts ift ihm der göttliche Wille, die oberfte Regel die Gottes - und Menschenliebe, die inneren "Inditatio-

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 79, S. 599. — 2) Oben §. 91, 7. — 3) Fundamenta religionis et fontes impietatis, 3 vol. 4°. Venet. 1767; die italienische Ausgabe erschien 1765 und erhielt als Fortsetung: La religione vincitrice, Padua 1776. Über seine Bolemif gegen Spinoza vgl. Werner, Der hl. Thomas, III, S. 644 f. — 4) Institutiones juris universalis, naturae et gentium ad normam Moralistarum nostri temporis maxime Protestantium: H. Grotii, Pusendorsii, Thomasii, Vitriarii, Heineccii aliorumque ex recentissimis adornatae et ad crisin revocatis eorum principiis cet. Aug. Vind. 1743 fol. — 5) R. Werner, Geschichte der atholischen Theologie 1866, S. 149. — 6) Das. S. 151 u. Werners Buch über Franz Suarez, II, S. 260 f. — 7) Juris naturae larva detracta, Monac. 1753 fol.

prinzipien" sind die im Geiste liegenden Ideeen des Wahren, Guten und der Ordnung, der sonsus communis, und der individuelle Rechtssinn; die äußeren dagegen die Erfahrungen des Lebens, die Gesetz der Kirche und des Staates und die Autoritäten der Wissenschaft 1).

Defing geborte zu ben Bierben ber falgburger Benedittinetuniversität, welche im XVIII. Jahrhundert eine Bflegftätte bes Thomismus war. 2. Babenftubers thomistifcher Rurfus erhielt ben Namen philosophia Salisburgensis?); die beiden Rent, Alfons Wenzel, Thomas Schmitz u. a. arbeiteten geschätzte Lehrbucher aus 3). Noch tiefer in die Alpen jog fich die alte theologische Schule in den neunziger Jahren gurud; die tiroler Minoriten Berculan Oberrauch und Philibert Gruber belebten bie Philosophie der Borzeit in der trüben Gegenwart von neuem. Der erftgenannte ftellt die Moral wieder auf die Bafis ftrenger Objektivität und weift sie an, von Gott als Grund und Ziel ber Dinge auszugehen, da in der ratio aeterna das Fundamentalgefet bes treaturlichen Lebens liege 4). Gruber bearbeitete die theoretische Philosophie im augustinisch thomistischen Geiste, nicht ohne einen bei ben Vorgangern noch nicht hervortretenden mpftischen Bug 5). In seine Fußtapfen trat ber tiroler Ciftercienser Caspar Lechleitner, welcher das Gefamtgebiet der Philosophie behandelte (); ben Beift feines Unternehmens caratterifiert 3. Borres mit ben Worten: "Sein Gott ift ber alte Gott, ber Gott feiner Bater, und

<sup>1)</sup> Werner, Geschichte u. s. w. S. 154 f. — 2) Philosophia Thomistica sive Cursus philosophious sec. doctrinam D. Thomae Aqufol. Aug. Vind. 1706 u. 1724. — 3) Über die ruhmvolle Thätigkeit dieser Universität vergl. Historia Blätter LXXII: Die Benediktiner und ihre Universität Salzdurg, S. 485 f. u. 581 f. und M. Sattler, O. S. B. Collectaneenblätter zur Geschichte der ehem. Ben. Un. Salzd. 1890. — 4) Theologia moralis. Bamberg u. Rürnberg 1788—1797, 8 Thsc. — 5) Philosophie der Ältesten sür denkende Philosophia theoretica, part. IV, 1820—1829 u. Jus naturae 1829; der dritte Teil deutsch: Bom Urspruge und letzen Zweck aller Dinge, Regensb. 1839, mit einem Borworte vol. Josef Görres.

seine Beisheit ift die Summe ber Beisheit von altersher, die ber Alte der Tage selbst aus den Felsen, die er zu Brunnenkammern erwählt, herausgeschlagen. Ernften Sinnes fteht er an bem Strome. ber, im Wort erquellend, aus fo viel Wafferadern zusammengefloffen, und indem er trintt, gießt er dantbar die ersten Tropfen aus, dem jur Libation, ber die Gaben ben Menichen jum Beile gegeben. Eine Beisheit aber, die fich felbft jum Strome macht, ber, bem Wiffensburft des Geiftes entquellend, wieder in ihn gurudfließt, um ben unersättlichen zu löschen, würde ihm als das wirrste Traumbild eines bewußten Wahnfinns erscheinen, der, fich selbst annagend und verschlingend, durch fich felbst im eigenen Fleische Sättigung zu gewinnen unternehmen wollte 1)." Andere tiroler Monche waren es, die den Heldenmut ihres vaterland = und freiheitliebenden Stammes entfacten; sie find Befinnungsgenoffen jener, welche "bie Philosophie der Alteften" erneuten; auch diese führten einen Freiheitstampf gegen die aus dem Weften eingeschleppten Irrtumer, indem fie an bem Erbe ber Bater ihren Salt fanden.

2. Den Kontakt mit der Scholastik hatte trot der Abgunst der Zeit auch die historische Theologie erhalten. Auch das XVIII. Jahrhundert brachte Ausgaben der Werke des hl. Thomas, und die Dissertationes praeviae, mit denen Joh. Franciscus de Rubeis eine Reihe von Schriften desselben begleitet, in den Jahren 1745 bis 1758 versast, bezeugen den pietätsvollen Fleiß der Dominikaner jener Zeit. Die Benediktiner Deutschlands traten damals in die Fußtapfen der französischen Maurinerkongregation; der gelehrte Bernhard Pez, eine Zierde der Abtei Welk in Riederösterreich, zog in seinem Thesaurus?) auch vergessene altscholastische Schriften ans Licht, wie die von Alcuin, Gerbert, Alanus ab Insulis u. a.; desselben Gelehrten Werk über die Askese?) des

<sup>1)</sup> A. a. O., Borm. S. IV. — 2) Thesaurus novissimus anecdotorum seu veterum monumentorum, praecipue ecclesiasticorum, ex Germanis potissimum bibliothecis adornata collectio recentissima Aug. Vind. 1721, tom. VII, fol. — 3) Bibliotheca ascetica antiquo-nova Ratisb. 1723. Tom. XII, 80.

Mittelalters gewährte auch in dessen Mystik Einblick. Marquard Herrgott in St. Blasien im Schwarzwald edierte eine Sammlung alter Autoren seines Ordens über das monastische Leben 1). Der Fürstabt dieses Klosters, Martin Gerbert von Hornau, einer der gelehrtesten Männer seiner Zeit, schrieb über die Geschichte der Kirchenmusik, wobei er reichlich Faksimiles mittelalterlicher Handschriften vorlegt 2); durch seine Arbeiten über die allemannische Liturgie und die alten Glossarien 3) ist er Borläuser der Germanistik.

Die Gesichtspunkte der historischen Schule wandte zuerst A. Möhler auf den Begründer der korrekten Scholastik, den hl. Anselmus von Canterburh an. Seine zuerst 1827 und 1828 erschienenen Abhandlungen über denselben behandeln den Gegenstand kultur- und ideeengeschichtlich 4). F. A. Staudenmaier stellte die Spekulation Erigenas dar, nicht ohne dessen Irrkümer zu gering anzuschlagen, doch mit nachträglicher Restriktion des übertreibenden Lobes 5).

Gegen die Unterschätzung der Scholastik polemisserte Fr. Jac. F. Clemens, Professor der Theologie in Münster i. W., in seiner vergleichenden Darstellung der Lehren des Cusaners und G. Brunos; er bemerkt treffend in der Vorrede: "Richts steht dem Fortschritte seindseliger entgegen als der heillose Wahn, daß der philosophierende Geist, seinen tausendjährigen und in den christlichen Zeiten mit kurzen Unterdrechungen riesenhaften Anstrengungen zum Troz, es bis heute oder bis vor ein paar Menschenaltern noch zu keiner wahren und darum bleibenden Errungenschaft und namentlich zu keiner Einsicht in die wahren Prinzipien seines Denkens gebracht habe, ein

<sup>1)</sup> Vetus disciplina monastica. Paris 1726, 4°. — ²) De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus. Lindov. 1774, 2 tom. 4°. — ³) Glossaria theotisca medii aevi, unaque specimina cod. mscr. a sec. IX usque ad XIII, St. Blas. 1765, 8°. Monumenta veteris liturgiae Alemannicae, ib. 1777, 2 vol. 4° u. a. Ersteres Buch genannt bei H. Hurter, Nomenclator lit. theol. III², p. 489. — 4) In der Tübinger Quartasschift; abgedruckt in Möhlers Gesammelten Schriften I, S. 32—177. — 8) Joh. Scotus, Erigena, Bd. I, Franks. a. R. 1834; vergl. St.s Philosophie des Christentums 1840, S. 590 f., oben §. 117, 6.

Wahn, der ... nur zur Verkennung und Verachtung der Vergangenheit, zur Vernachlässigung des Studiums der Seschichte der Philosophie und zur eitelsten Selbstüberschätzung führen kann 1)." Derselbe Gelehrte erörterte in geschichtlicher Darstellung den Sinn des so oft mißdeuteten Sates: Philosophia ancilla theologiae 2)?

An der Wurzel faßte die faliden Anfichten von der Scholaftit ber Jesuit Joseph Rleutgen in seiner Darftellung ber "Theologie ber Borzeit", 5 Bbe., 1853 bis 1874. Er trat bem auch bei tatholischen Theologen eingerissenen, auf Untenntnis beruhenden Irrtume entgegen, daß die Scholaftit rationalistisch sei, da fie vielmehr das rationale mit dem Offenbarungselemente in vollen Einklang sete 3); ebenso berichtigte er, bis auf Bruder zurüdgreisend, die faliche Anficht von einem Rampfe zwischen Scholaftit und Depftit, ba sich in Bahrheit beibe Dentweisen in ben großen Scholaftitern vereinigen 4). Auch die Scholaftit des XVI. Jahrhunderts ftellt Rleutgen in das richtige Licht 5) und widerlegt, auf die Anfänge ber driftlichen Spetulation zurudgreifend, die Meinung von der Ethnisierung berselben durch die alten Philosophen 6). — Damit war erft die Bahn für die eingehenderen Darftellungen der mittelalterlichen Philosophie gebrochen. Albert Stödl ftellte biefelbe im Anschluß an die Quellen dar, einbegriffen die Scholaftit ber Renässance, doch ohne Nachweisung der tieferen Zusammenhänge?). in welchem Betracht seine Arbeit durch die geiftvolle Überficht des Begenstandes, die B. Saffner in feinem philosophiegeschichtlichen Werke giebt, erganzt wird 8).

Mit richtigem Tatte machte Karl Werner die beiden großen Scholastiker: Thomas von Aquino und Franz Suarez zum Mittelpunkte seiner weitausgreisenden außerordentlich reichhaltigen Dar-

<sup>1)</sup> G. Bruno u. Ric. von Cusa 1847. Borr. S. III. — 2) De scholasticorum sententia, philosophiam esse theologiae ancillam 1865. — 3) A. a. D., III, S. 20—54. — 4) Das. S. 55—76. — 5) S. 77—138. — 6) "Bom Gebrauche der sofratischen Philosophie in der christischen Theologie", das. S. 139—214. — 7) Geschichte der Philosophie des Mittelsalters, 3 Bde., Mainz 1863—1879. — 8) Grundlinien der Geschichte der Philosophie, Mainz 1881, S. 436—704.

Billmann, Beichichte bes 3bealismus. III.

ftellungen 1). Seine Besichtsbuntte darafterifieren die Schlufworte seiner Darftellung ber Geschichte bes Thomismus: "Niemand wird leugnen, daß wir an irbifder Welterfahrung, an Mitteln und Ergebniffen gelehrter Forschung reicher find, als unsere Borvordern gemejen; aber bas Befte und Sochfte, ju beffen geiftiger Ergrunbung die zugewachsenen Mittel wissenschaftlicher Erkenntnis sich verwenden laffen, find und bleiben uns die bon unferen Batern ererbten beiligen Überzeugungen, in welche fich die Bergangenheit mit Beift und Gemut tiefer versenkt hat, als die bei erweitertem Weltbewußtsein tausenbfältig nach Außen zerstreute Rettzeit. Die großen flassischen Spfteme ber Theologie find Werke ber vergangenen Jahrhunderte; an diese Spfteme hat die Gegenwart wieder anzuknübsen, um sowohl innerhalb der spstematischen Theologie die Kontinuität der Entwidelung wieder berzustellen, als auch die theologischen Fundamente für eine tieffte Begrunbung alles weltlichen Ertennens und Biffens wie bergugewinnen. Dag baneben ber im Sinne ber Reugeit angebahnten Spetulation Raum genug zu freier Selbftbewegung bleibe, braucht nicht erst gesagt zu werben, da wohl niemand die theologischen Fundamente der weltlichen Wiffenschaften oder der Weltweisheit gemeinhin für beren unmittelbare Prinzipien ausgeben wollen wird. Somit fällt auch die Entwidelung des spekulativen Gebantens, trot ihrer innigen Beziehung zur Theologie, außerhalb bes Gebietes berfelben und es genügt, daß die gemeinhin geltenden Sate der Theologie als Korrettiv und höchstes Regulativ der ihre tonstitutiven Prinzipien in sich selber tragenden Philosophie anerkannt werben 2)." - In ben letten Worten wirft die bei Werner nicht ganz überwundene Überschätzung der mit Descartes beginnenden Spekulation nach; es wird babei verkannt, bag biefe ber driftlichen Weisheitsidee, in welcher fich übernatürliche und natürliche Er-

<sup>1)</sup> Der hl. Thomas von Aquino, 1858—1859 (Bb. I: Leben und Schriften d. hl. Th., Bb. II: Die Lehre d. hl. Th., Bb. III: Geschichte des Thomismus) u. Fr. Suarez und die Scholastif der letten Jahrhunderte, 2 Bbe., 1861. — 2) Der hl. Thomas III, S. 875.

tenntnis zusammenschließen, abgetehrt ist, somit die doctrina sacra als dazutretendes Korrettiv und Regulativ ansehen muß, welcher eine an jener Idee Anteil suchenden Spekulation von Haus aus tonsorm ist und mit der sie darum bei freier Selbstbewegung stete Fühlung bewahrt. Es wird nicht veranschlagt, daß der jahrhundertelange Mißbrauch dieser Selbstbewegung eine Bertiefung in die große Bergangenheit als Remedur verlangt, ohne welche der Spekulation die Kraft nicht anwachsen tann, um jener Idee wieder zuzustreben. Die Erschließung der Scholastist muß uns eine disciplina mentis vermitteln, dem Geiste ein Stahlbad gewähren, in dem er von dem erschlassenden Einstusse des Willtürwesens erstarte, Anschauungen, die Werner nicht fremd sind, aber bei ihm nicht fraftvoll durchgeführt werden.

3. Bei den Häuptern der Scholastit ist das dialettische Element mit dem mystischen zur Einheit verknüpft; das spekulative Interesse läßt sie nie vergessen, daß im Glauben und im Gottesbienste Geheimnisse liegen, die kein Denken erschöpfen, sondern nur das Symbol andeuten kann; der hl. Thomas ist auch auf dem Gediete der die Mysterien verherrlichenden Liturgie schöpferisch. Es zeigt sich darin, wie lebendig die urchristliche Anschauung in der Gedankenbildung des Mittelalters fortwirkt, jene Einheit von avesum, voocheva und blenchen, also von über-, Geistes- und Sinnenwelt?), vermöge deren nicht, nach platonischer Meinung, nur der Gedanke, sondern auch das Sichtbare dem übernatürlichen Inhalt als Gesä zu dienen berusen ist.

Die sinnliche Ausprägung des hristlichen Gedankens in Symbol und Runst hatte diesen zuerst weiteren, von der Austlärung unbefriedigten Areisen zugänglich gemacht, die Hierophhsit der Rirche, die Schale des mystischen Kernes, sprach Auge und Herz verständlicher an als ihre Philosophie. Wan würdigte die romanische und gothische Bautunst und die ältere ihr konsorme Plastit und Malerei; man fühlte, daß die kirchliche Kunst der Kenässance mit

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 74, 2. — 2) Daj. §. 53, 2 u. 54, 4.

ihren ansbruchsvollen Formen und ihrer sinnlichen Schönheit weit weniger durchsichtig ift für den innersten Rern des Darzustellenden als die ebensowohl durch Selbstverleugnung als durch Erhabenbeit große, altere driftliche Runft. Auch für die liturgische Poefie und Mufit stellte sich bas Verständnis ein; die Ahnung erwachte, daß die altdriftlichen Melodieen und Ahnthmen, die Liturgie bes Chors und Altars die Gläubigen untereinander gang anders ausammenschließen und mit dem Strom verbinden, der fich in bem Andachtsleben ber Rirche ergießt, als bies Gebets- und Erbauungsbücher individuellen Geprages vermögen; man abnte, bag bas Officium mit seinem Aufbau von Hymnen, Antiphonen, Bfalmen und Orationen auch ein Runftwert ift und bon bemfelben Beifte getragen, ber bie Ballen bes Botteshauses gewölbt und beffen Altar geschmudt. Auch bier zeigten eble Brotestanten ein tiefes Gefühl für bas Wahre und Cote: fo Chriftian Schloffer, ber Reffe Johann Georgs, ber Berfaffer bes Bertes: "Die Rirche in ihren Liedern durch alle Jahrhunderte" 1851, und 5. A. Daniel, ber befannte Geograph und Sammler bes Thesaurus hymnologicus, 5 Bde., 1841 bis 1856. "Ein sehr bochstehender Protestant fagte: Die bl. Schrift ift nirgends fo fcon als im romifden Brevier 1)."

Die Regungen der liturgischen Mystit nahmen in Frankreich, wo sich auf diesem Gebiete viel Altes erhalten hatte, und der Drang, dazu zurückzutehren am stärksen war, zuerst seste Gestalt an. Hier ging der Orden voran, den sein Wahlspruch: Nil sorvitio. Dei antoponatur, vor anderen berief, die liturgische Mystit wiederzubeleben: Die Benediktinerabtei von Solesmes wurde unter ihrem Abte Dom Prosper Guéranger die Pflanzschule der mystisch-durchgeistigten Liturgie und Kunst?). Seine Institutions

<sup>1)</sup> P. Bon. Wolff, O. S. B. "Psalmodie, Lesung u. Gebet" in der Zeitschrift aus dem Benediktinerorden. — 2) über ihn handeln Dom A. Guépin O. S. B. Solesmes et Dom G. Le Mans, 1876, u. George-Raufmann, Das Kloster S. u. Dom. Pr. G. Nr. 31 der würzburger katholischen Studien. — In Bezug auf das Folgende danke ich herrn P. Joseph Henninger O. S. B. in Emaus schätzbare Nachweisungen.

liturgiques, 2 tom., 1840—1841, erschlossen das Berständnis für die gregorianische, im Mittelalter fortgebildete und beffen Summae liturgicae zu Grunde liegende Rirchenmusit; sein Andachtsbuch im größten Stile: Année liturgique seit 1841, ift eine Schule ber Rontemplation für Jebermann. Der Überseter besselben giebt ben Grundgebanken bes vielbandigen Werkes mit den Worten Ausbrud: "Dies liturgische Jahr ift nichts geringeres als bie im Rultus symbolisch und sakramentalisch stets fich erneuende gottliche Geschichte unserer Erlösung, das Leben des Gottmenschen und seines Reiches in mpftischer, aber wahrhaftiger Realität, stets aufs neue uns dargeboten, damit wir es immer tiefer ertennen, immer lebendiger in uns aufnehmen. Diese wunderbare Liturgie ift, gerade wie ihr Urbild, die heilige Geschichte, ein Wert Gottes 1)." "Man tann," fagt Buéranger, "bom Rirchenjahre fagen: es beginnt unter bem Gefete ber Patriarden, führt uns burch bas geschriebene Gefet, findet seine Bollenbung im Gesetze der Liebe, bis es endlich, nachdem es diese erreicht, in die Ewigkeit überfließt ... Bas das Rirchenjahr im Schoke ber Rirche im großen und allgemeinen bervorbringt, bas wiederholt es in ber Seele jedes Gläubigen, wenn er barauf bebacht ift, nach biesem Geschenke Gottes zu greifen; diese Aufeinanderfolge der mpftischen Jahreszeiten gewährt dem Chriften die Mittel jenes übernatürlichen Lebens, ohne welche jedes andere Leben nur ein mehr ober minder ichleichendes Sterben ift." "Möge auch die von dem Reize einsamer Betrachtung verwöhnte Seele nicht zurudichreden vor dem Glanze und ber Harmonie ber Gefange bes Ift fie nicht felbst ein Inftrument voll liturgischen Gebetes. harmonie, wenn ber gottliche Beift, ber fie befitt, mit gottlichem Finger in ihre Saiten greift 2)?"

. Hier ist der individualistische Zug, welcher der Mystit des ausgehenden Mittelalters, "der Kontemplation des stillen Kämmerleins", anhaftet, überwunden und sie wird zu der Höhe zurückgeführt, die

<sup>1)</sup> Das Rirchenjahr von Dom P. G., übers. von Dr. Heinrich, Generalvifar 2c. Mainz 1871 f., I, Borr. S. IV. — 2) Das. S. 12, 13 u. 10.

fie bei einem St. Bonabentura und St. Thomas erklommen batte, die fein Schwelgen in berfonlicher Erleuchtung, fondern nur ein Teilnehmen an bem Gnabenftrome ber spirituellen Guter tennen, ber fich durch die glaubigen Generationen ergießt. Es ift das areopagitische Element ber Scholaftit, bas bier im driftlichen Bewußtsein wiedererweckt wird und nachmals auch dem wissenschaftlichen Berftandnisse jener Tiefgang giebt. — Die mustisch-liturgische Theologie von Solesmes fand ihre Fortbildung burch die Benedittinertongregation, welche in Beuron im Donauthale feit 1862 ihr Stammflofter bat. Das Wert ibres erften Ergabtes Maurus Bolter über die Pfalmen 1) ift das Seitenstüd zu Buerangers Rirchenjahr. Es führt die augustinische Mahnung aus: Intellegamus jubilationem ... sonus enim cordis intellectus est 2); die Rontemplation wird der Meditation verschwistert und beide werden in den Dienst "ber beiben erftgeborenen Segenstinder der Rirche, ber Bsalmodie und Humnodie 3)", berufen; die Empfindungen werden wiederbelebt, benen der hl. Ambrofius Ausdruck gab, wenn er die Rlange ber Pfalmen, in benen fich die Stimmen ber Rinder und Breise, ber Junglinge und Jungfrauen vereinigen, bem majestätischen Brausen ber Meereswellen vergleicht 4). Bom Officium jum Sacrificium ichreitet, bas Wert bes Abtes Benedict Sauter por, worin im Beifte Buérangers das chriftliche Opfer erklart wird 5).

Wenn die Welt des Klanges in ihrer höchsten hinordnung erkannt wird, erschließt sich auch das Berständnis für die Welt der Farbe und Form. Die beuroner Kunstschule behnt das Psallite sapienter auf die formengestaltende Andacht aus und ergänzt es so durch ein: Pingite sapienter. Sie knüpft an die Schöpfungen von Fra Giovanni da Fiesole, dem Ordensgenossen des Aquinaten, an, sucht aber zugleich mit der monumentalen Größe

<sup>1)</sup> Psallite sapienter. Erklärung der Psalmen im Geiste des betrachetenden Gebetes und der Liturgie, 5 Bde., zuerst 1869. — 2) Aug. Enarr. in ps. 99, 3. — 3) Choral und Liturgie von einem Benediktinermonch, 1865, S. 6. — 4) Das. S. 173. S. Amb. Hex. III, 5. — 5) Das christliche Mehopfer, 1898.

altgriechischer und morgenländischer Runft Rublung. "Man fühlt ficu, fagt ein driftlicher Runftforscher bei ber Charafteriftit eines Werkes biefer Schule, "an Agypten erinnert . . . namentlich im Buntte des reinen Haren Cbenmages, der ftrengen Logit, ber ftatuarischen Rube, der großartigen Ordnung, der wuchtigen Rraft und Majeftat, ber imponierenden Strengheit. Und boch tann man ben Stil mit bem aanbtischen nicht identifizieren, bazu ift er zu natürlich und zu belebt. Er berührt fich mit der edelsten Renaffance, insoweit als diese sich mit der altklassischen Runft berührt. participiert an der großartigen Bürde und der liturgischen Feierlichkeit bes byzantinischen Stils und am Realismus ber mobernen Runft, aber bon beiden ift er wieder ftreng geschieden. Er erscheint als ber vollendete Gegensatz und als energischer Protest gegen allen Ropf, alles Launenhafte, Willfürliche, Regellofe, Unklare, Taumelnde und Truntene, gegen alle Sinnlichkeit und allen Naturalismus in ber Runft und bom byzantinischen Stil scheibet ihn seine Naturwahrheit und tiefinnere Schönheit... Der beuroner Stil ift eine feftgefcoloffene Einheit, ein Organismus, welchen eine Seele von innen heraus bildete und welcher sich vollends ausgestaltete burch Aneignung und Affimilierung beffen, mas ihm wefenstonform ift. Die Gefegmäßigteit und ftrenge Regel ber alten Runft, Die ideale Raturmahrheit und Schonheit ber bellenischen, ber echtdriftliche Ernft ber Runft ber Ratatomben und bes romanischen Stils, die ichöpferische Rompositionstraft ber Bothit find hier gur wirklichen Ginheit eines Stils verbunden 1)."

Es sind dies dieselben Elemente, die sich in der Weisheit des Mittelalters verschränkten; aber auch die Vorstusen zu dieser kommen zu erneuter Geltung: eine bildende Kunst der beschriebenen Art steht mit ihrem Zurückgehen auf die typischen, reinen Formen zur Mathematik in einem engeren Berhältnisse als die moderne und kann als ihr Prinzip hinstellen: "Der Gedanke eines jeden wahren

<sup>1)</sup> B. Reppler, Die XIV Stationen des Areuzweges, jugleich eine Erflarung der Areuzwegbilder ber Malerichule von Beuern, 1892.

Aunstwertes ist in seinem letten Grunde auch wesentlich mathematischer Ratur; seine obersten Gesetze sind die Gesetze der Mathematik. Rur auf dem Wege strenger Gesetzmäßigkeit daut sich das Wert der freien Schönheit auf: die echte Kunst beruht in der Durchdringung des äußeren durch das innere Gesetz)." Auf die Mathematit weist ja auch der erneute gregorianische Gesang hin mit seinen der antiken Musik entnommenen Tonarten?), so daß sich hier die uralten Beziehungen von Theologie und Größenlehre erneuern und das Quadrivium des Mittelalters als Vorschule der sacra doctrina verständlich wird.

So stellt die im benediktinischen Geiste gestaltete mystisch-liturgische Theologie in die mittelalterliche Gedankenwelt und Wissenschaft mitten hinein, während andere Bestrebungen nur an dieselbe heranführen; diese zeigen uns die bunten Fenster von außen, wobei die Farben trüb, die Formen hart bleiben; erst ins Innere geführt sehen wir die Farben erglühen, die Formen sich zusammenschließen, verstehen wir, was das Auge sieht, und gewinnen am Berständnisse einen Fittig, der uns auswärts führt.

4. Bon anderer Seite her wies auf die Theologie und Philosophie des Mittelalters das Bedürfnis hin, die christliche Wahrheit gegen die Irrtümer und Halbheiten der Zeitmeinungen zu verteidigen, und die apologetisch-polemische Theologie führte zuerst zu umfassenderen Darlegungen des scholastischen Realismus; die einschlägigen Werke kann man den Prodromus galoatus zur Wiedererwedung der scholastischen Studien nennen. An erster Stelle stehen hier die Werke J. Kleutgens S. J., die schon vorher genannte "Theologie der Borzeit" und die sich daran anschließende "Philosophie der Borzeit')." Über die Veranlassung zur Absassung

<sup>1)</sup> Worte A. Reichensbergers aus dem Borworte zu dem 1845 neu herausgegebenen Büchleins v. M. Rorizer (1486 Dombaumeister zu Regenseburg): "Bon der Fialengerechtigkeit" — angeführt von P. Odilo Wolff O. S. B. in "Der Tempel von Jerufalem und seine Maße". Graz 1887, S. 3. — <sup>2</sup>) Bergl. "Choral und Liturgie" 1865, S. 136 f. und P. Ambrosius Kienle O. S. B. Choralschule, zuerst 1884. — <sup>3</sup>) Phil. d. Borz., verteidigt von J. Rleutgen, 2 Bde.; erste Aust. 1860—1863; zweite 1878.

bes letteren Buches bemertt ber Berfaffer: "Seit ben erften Jahrzehnten bieses Jahrhunderts sehen wir in Frankreich und Deutschland für die katholische Wahrheit Manner in die Schranken treten. welche burch eine ihnen eigentümliche Spekulation mehr ober weniger Auffeben erregen, von der Rirche felbst jedoch einer nach dem anderen verleugnet und des Irrtums geziehen werden. So erging es Lamenais und Bautain in Frankreich, so Gioberti in Italien, so hermes und Gunther in Deutschland. Wir glauben aber, bag es ihnen darum so erging, weil fie fich bor bem größten Borurteil ber neueren Zeit nicht zu buten wußten, vor dem Borurteil, daß es erft ihr verlieben sei, die allen Jahrhunderten verborgene Beisheit zu enthüllen. Sie ftritten, jene Gelehrten, wider die ungläubige Philosophie der Gegenwart; aber sie erhoben sich ebenso gegen die Wissenschaft der katholischen Borzeit, und statt in dieser zu wurzeln und, von ihr unterftüt und geleitet, jenen Rampf zu führen, meinten fie eine neue Wiffenschaft und namentlich eine neue Grundlage aller Wiffenschaft suchen zu muffen. Sie suchten und wurden nicht gewahr, daß fie von den Pringipien eben jener Spetulation, die fie bekampfen wollten, irregeleitet wurden 1)". - Die Erörterungen Rleutgens find vorzugsweise gegen die Lehren von hermes und Bunther gerichtet, beren Einwurfe gegen bie Scholaftit er auf ihre völlige Untenntnis berselben zurudführt. Der Behaubtung gegenüber, fie habe, an der Außenwelt haftend, fich über die Quellen der Ertenntnis nicht Rechenschaft gegeben, was erft Cartefius und Rant unternommen, wird gezeigt, bag "im Begenteil die Scholaftit fich mit ber Untersuchung ber Dentthatigteit, ihrer Ratur, ihrer Befege, ihres Pringips febr viel beschäftigt habe, und auch, ohne die Rritit des Erkenntnisvermogens als einen besonderen Ameig der spekulativen Wiffenschaft zu behandeln, in die wichtigeren Fragen derfelben tief eingedrungen sei 2)". Die erkenntnistheoretischen Ergebniffe ber Scholaftit werben in die beiden Sate ausammengefaßt:

<sup>1)</sup> Phil. d. Borg., verteibigt von J. Rleutgen I2, S. 12. — 2) Das. S. 856.

"bag unfere Bernunft jugleich mit bem Bahren auch bie Bahrheit ihres Ertennens ertennt und: bag fie burd Abstrattion bom Sinnlicen zu erkennen beginnt und barum bas Intellegible in bem Sinnliden ihr nachftet und eigentlicher Begenftand ift 1)". Den biefe Ginficht begrundenden icolaftifchen Realismus, am reinflen bertreten in der Lehre des hl. Thomas, charatterifiert Rleutgen als den amischen den Abwegen des Nominalismus und des ftotistischen Formalismus liegenden, richtigen Weg in lichtvoller Weise ). 68 ift ibm die Firierung des Begriffes Reglismus zu banten, bei ber ausgeschlossen wird, ihn für die dem Nominalismus entgegenstebende Einseitigkeit zu verwenden, wofür vielmehr die Ausdrude: Formalismuß ober erzessiver oder hypostasierender — also entarteter — Realismus zu gebrauchen find. Bur Rlarbeit kommt ebenfo, bag der echte thomistische Realismus die Ideeenlehre des bl. Augustinismus in sich aufnimmt und somit die Fortsetzung von beffen Idealismus ift 3).

In übersichtlicher Glieberung des Stoffes und in einer zur Einführung in den ganzen Studienkreis höchst zweckmäßigen Weise handelt Rleutgen zuerst von der Erkenntnis, den Denkrichtungen, der Gewißheit, den Prinzipien und der Methode; sodann im zweiten Bande: vom Sein, von der Natur, vom Menschen, von Gott. Er nimmt auch auf die Scholastik der Renässance Rücksicht; seine Polemik greift auf Descartes zurück, beleuchtet Kants Berirrungen und kehrt sich nachdrücklich gegen das Prinzip seiner Nachsolger, die Philosophie habe ihren Inhalt aus einem Prinzip abzuleiten.

Die immer neuen Bersuche, "von dem nacken Bewußtsein, das der Geist von sich und seinem Denken hat, zur Wirklichkeit außer dem denkenden Geiste zu gelangen", werden als nichtig dargestellt; ihr Ergebnis war "das traurige und doch mit so großer Selbstgenügsamkeit ausgesprochene Geständnis, daß die wissenschaft-

<sup>1)</sup> Phil. d. Borz., verteidigt von J. Aleutgen, I<sup>2</sup>, S. 861. — <sup>3</sup>) Cas. S. 237—340: Bom Rominalismus, Realismus und Formalismus. — <sup>3</sup>) S. 336 f. u. 489.

liche Erkenntnis der Wahrheit dem Menschen unmöglich sei, daß es wohl eine Rotwendigkeit zu denken, aber keine Notwendigkeit, daß Gedachte für wahr zu halten, gebe 1)." In die Breschen, die der Autonomismus in die Erkenntnis des Übersinnlichen gelegt, rückt der platteste Materialismus nach. "In der Philosophie, die am weitesten verbreitet ist, sließen die beiden Strömungen des Zeitzgeistes: Stolz und Sinnenlust wie in einem Bette; auf der einen Seite überhebt sich der Seist des Menschen dergestalt, daß er sich alles beilegt, was Gottes ist, und auf der anderen erniedrigt er sich dis dahin, daß er mit dem Fleische eins und dasselbe sein will 2)." —

Die Ergebnisse der ftillen Arbeit, welche das Collogium St. Thomae de Urbe, nach ber benachbarten Dominitanerkirche Sta. Maria sopra Minerva gewöhnlich Minerva genannt, ber Wiedererwedung des Thomismus gewidmet, suchte S. E. Plagmann bem beutschen Beiftesleben jugnführen, indem er jugleich entgegenstehende Dentrichtungen befämpfte 3). Er betont gegenüber bem Apriorismus ber neueren Spfteme ben realistischen Charatter ber echten Scholaftit, beren Lehre babin geht: "Die Erkenntnis beginnt mit bem, mas wir (im weitesten Sinne) Experienz ober That sachen (facta) nennen. Die Experienz, die Thatsachen find also hier ber feste, unerschütterliche Boden, auf bem wir steben. Diefer eine Sat, in feiner gangen Scharfe und Ausbehnung gefaßt, ift der Rundamentalsatz der alten Schule — der Tod der ganzen neueren Philosophie 4)". "Unser Sein ift eine Thatsache; hier fragt es sich nicht, was sein muß, sondern was ift! Der Philosoph giebt fic das intellettuelle Leben so wenig, als das physische; es fragt sich nicht, was ich sein will, sondern, was ich bin . . . Die Experienz aber bietet uns eine Duplizität im Erkennen, weil zwei generisch verschiedene Objette des Erkennens: die realen und die

<sup>1)</sup> Phil. d. Borg., verteidigt von J. Kleutgen, I, S. 9. — 2) Das. S. 10. — 8) Die Schule des hl. Thomas zur genaueren Kenntnisnahme und weiteren Fortführung für Deutschland neu eröffnet, 5 Bde., N. 80, seit 1859. — 4) Borhallen zur Philosophie, S. 402.

ibealen Wahrheiten, konsequent die sensitive und die intellektive Ertenntnis 1)." Ihre Reduttion aufeinander ift eine Bergewaltigung ber Thatfache; ber Empirismus verftogt ebenfo gegen die Experienz, wie der Apriorismus; darin hatte Rant Recht, daß er jenem gegenüber die Thatsache, daß wir notwendige und allgemeine Urteile bilden, geltend machte; aber er verfehlte den Weg, der zu diesen von den kontingenten und partikulären Urteilen der sinnlichen Erfahrung führt. Die aristotelisch-thomistische Philosophie allein findet biesen Weg und wird jenen grundlegenden Thatsachen gerecht 2). Descartes' Frrtum war dem Luthers verwandt: Trennung anstatt Distinktion vorzunehmen 3); Leibnig war zu groß, um sein Rachbeter zu werben, aber zu klein, um die Peripatetiker korrigieren zu tonnen 4); die Wolffiche Schule mar eine torrumpierte peripatetische: "wo teine Bötter regieren, ba regieren Gespenfter 5)." Realismus, ben die Denter verloren, tann man bei ben Dichtern lernen: "Goethe schreibt irgendmo: "Und mit festen Anochen stehe der Menich auf der wohlgegründeten dauernden Erde 94; bazu nehme man Schillers Worte: "Was fein Berftand ber Berftandigen fieht, das übet in Einfalt ein kindlich Gemut. Wenn die Philosophen Unfinn schreiben, fie, welche die Repräsentanten der Weisheit sein sollen, dann ift es Reit, sich mit Berachtung von ihnen weg und fich zur fröhlichen Gejellicaft ber Dichter zu wenden, bie wenigstens den gefunden Sinn sich bewahren?)" - überraschende Außerungen für solche, die mit dem Worte: Scholastik die Borftellung von verftaubten Spinneweben verbinden, gang und gar nicht befrembend für ben, welcher weiß, daß in ber Dottrin ber "Minerva" auch bie Weisheit, welche die Alten an Minerva geknüpft bachten, einen Einschlag bilbet, einen ber Faben - beren es mehrere giebt -, die Mond und Dichter verbinden 8). -

Bum Prüfftein ber Zeitphilosophie machte bie Lehren bes

<sup>1)</sup> Borhallen zur Philosophie, S. 407. — 2) Das. S. 333 f. — 5) S. 180. — 4) S. 182. — 5) S. 183. — 6) In bem Gebichte "Grenzen ber Menscheit": Steht er mit festen, martigen Anochen auf u. s. w. — 7) Das. S. 239. — 8) Bergl. oben §. 110, 1 u. 112, 3.

fcolaftischen Realismus Conftantin bon Schägler in einer bei der sechsten Centenarfeier des hl. Thomas veröffentlichen Schrift über beffen Stellung au ben Zeitirrtumern 1). Er fieht ben Antagonismus der driftlich - idealen und der modern - idealiftischen Weltanicauung in bem Gegenfate ber thomiftifden und fantischen Lehre ausgeprägt, und zeigt, bag bie erftere bie Rorrettive der letteren in sich schlieft: D. Thomas quemadmodum tantorum (sc. quae ex falsa quam Kantius invexit philosophia fluxerunt) malorum radicem et praesagivit acutissime et fortissime extirpavit 2). Rants Anschauungen werden dargelegt, abscissis ambagibus et obscuro verborum circuitu, captiosaque perplexitate, quibus involvere mentem suam ille consuevit 3); ber Rern feiner Ertenntnislehre in bem Sat: Ab intellectu humano res omnes mensurari4), der seiner Moral in dem Sat: In ordine morali humana voluntas cum sit prima causa, etiam ipsa est suprema lex 5), aufammengefaßt. An der Hand von Thomas' Erkenntnislehre wird gezeigt, wie die richtigen Intentionen Rants, ausgesprochen in Sagen: Cognitio incohat ab experientia sensibusque und: Res non existunt in se ipsis eodem modo, sicut sunt in intellectu easdem cognoscente von den irreführenden Behauptungen: Non cognoscimus res, sicut in se sunt, sed tantum, sicut ipsae nobis apparent und: Cognitio nostra non transgreditur limites experientiae - loszulofen find 6). Der zerfetende Einfluß von Rants Moral auf die Gesellichaftslehre wird nachgewiesen und ihm als Damm entgegenstellt Thomas' Wort von dem Menschen als Bürger zweier Welten: Homo non solum est civis terrenae civitatis, sed est particeps civitatis caelestis Jerusalem, cuius rector est Dominus 7).

<sup>1)</sup> Divus Thomas, d. a. contra liberalismum invictus veritatis catholicae assertor. Romae 1874. — 2) Ib. p. IX. — 8) p. VIII. — 4) p. 102. — 5) p. 156. — 6) p. 128 sq. u. 122 sq. — 7) p. 171. St. Tho. De virtute Q. 1, A. 9.

5. Die Männer, welche die Theologie und Philosophie auf bie Geistesschätze ber mittelalterlichen Spetulation hinwiesen, konnten geltend machen, daß bas bochfte Lebramt ber Rirde bie Scholaftit jederzeit in Ehren gehalten habe. Dem Anfturm, ben bie neologisch gerichteten Geister im XVI. Jahrhundert dagegen unternahmen, sette Bapft Sirtus V. die Bulle Triumphantis 1588 entgegen, in welcher er ben bl. Bonaventura jum Rirchenlehrer ertlärt, und worin es heift: Sacram theologiam, quae scholastica appellatur... qua nihil Ecclesiae Dei fructuosius, omni studio retineamus, illustremus, propagemus, und gerühmt werben apta illa et inter se nexa rerum et causarum cohaerentia, ille ordo et dispositio tanquam militum in pugnando instructio, illae dilucidae definitiones et distinctiones, illa argumentorum firmitas, quibus lux a tenebris, verum a falso distinguitur. In den Kämpfen des XVIII. Jahrhunderts wiesen Benedikt XIII. und Clemens XII. nachdrücklich auf das Studium des hl. Thomas hin, deffen Lehre, wie der erftgenannte Papft im Breve Demissas preces 1724 fagt, "bon einer folden Wahrheit und Gründlichkeit ift, daß durch fie nicht nur die früheren, sondern auch die nach dem Tode des Beiligen entstandenen Barefieen widerlegt werden".

Wie früher die Angriffe gegen die Kirchenlehre, so wiesen im XIX. Jahrhundert die einseitigen Bersuche zu deren Resorm auf die Scholastik, insbesondere den Thomismus als den die Einseitigkeiten überwindenden Standort hin. Für die zum Rationalismus neigenden Ansichten eines Hermes und Günther und sür die entgegengesesten traditionalistischen, die individuelle Bernunst eliminierenden Lehren Bonalds und Bautains, bot sich ein und dasselbe Korrektiv dar in der lichtvollen, von echter Weisheit eingegebenen Grenzbestimmung von Glauben und Wissen, wie sie der hl. Thomas vollzogen 1). Sie liegt den erstossenen Lehrentscheidungen von Pius IX. aus den fünfziger Jahren zu Grunde 2), welche die

<sup>1)</sup> Oben §. 118, 1 u. Bb. II, §. 75, 2. — 2) Denzinger Enchiridion Nr. 1505 sq.

Seringschätzung der großen Scholastiter nachdrücklich zurückweisen, wie auch der Syllabus errorum die Behauptung verwirft, daß deren Methode und Prinzipien veraltet seien 1). Sanz im Sinne dieser hatte schon die Encyklika: Noscitis vom Jahre 1846 daß Berhältnis von Glauben und Wissen in den monumentalen Worten bestimmt: Etsi sides sit supra rationem, nulla tamen vera dissensio nullumque dissidium inter ipsas inveniri unquam potest, cum ambae ab uno eodemque immutabilis aeternaeque veritatis sonte, Deo optimo maximo, oriantur atque ita sidi mutuam opem serant, ut recta ratio sidei veritatem demonstret, tueatur, desendat, sides vero rationem ab omnibus erroribus liberet, eamque divinarum rerum cognitione mirisice illustret, consirmet atque persiciat 2).

Aus bem so vorbereiteten Boden erwuchs die am 4. August 1879, an bem Gebenttage bes bl. Dominicus, erlaffene Enchtlita Aeterni patris, in welcher Leo XIII. der Philosophie des bl. Thomas von Aquino ihren alten Chrenplat in den theologischen Studien wiedergiebt. Sie ift gleichsehr eine That der lehrenden Beisbeit, wie die reife Frucht der spontanen Regenerationsbestrebungen der driftlichen Wissenschaft; fie fügt den Wegweisern zur Beisbeit des driftlichen Mittelalters einen neuen von monumentalem Bau hinzu, und vereinigt die verschiedenen Stimmen ihres Breises ju einem Chore. Diese Weisheit wird als die Ausgestaltung ber veri nominis scientia hingestellt, welche schon die vorchriftlichen Philosophen suchten, als die Wissenschaft, auf die der Apostel binbeutet, wenn er bas Berftandnis bes Sichtbaren als Schlüssel jum Unfictbaren zu verwenden mahnt und von dem natürlichen, in bie Bruft bes Menschen geschriebenen Sittengeset spricht 3), Die Wissenschaft, welche die Apologeten und Kirchenväter, quasi eropta hostibus tola, dem Dienste des Evangeliums weibten, die Scholaftiker, vorab ber Aquinat, zur geschlossenen Einheit erhoben und tieferblidende Beifter ber Reuerungssucht gegenüber schütten.

<sup>1)</sup> Denz. Nr. 1560. — 2) Ib. Nr. 1496. — 3) Rom. 1, 20; 2, 14.

Sie hat unbeschabet bes neuzeitlichen Zuwachses ber Ertenntnis zu neuer Geltung zu gelangen: Non eos profecto improbamus doctos homines atque sollertes, qui industriam et eruditionem suam, ac novorum inventorum opes ad excolendam philosophiam afferunt: id enim probe intellegimus ad incrementa doctrinae pertinere: sed magnopere cavendum est, ne in illa industria atque eruditione tota aut praecipua exercitatio versetur.

Was dies neuerschlossene Studienelement der Gegenwart gewähren tann und foll, faßt ber apostolische Lehrer in vier Puntte zusammen: Es soll die angehenden Rleriker befähigen, causam religionis fortiter et sapienter agere, parati semper, secundum apostolica monita, ad satisfactionem omni poscenti rationem de ea, quae in nobis est, spe 1), also bie philo= fophisch-propadeutischen Studien ber Theologen vertiefen; es soll ferner die Mittel bieten, die vernunftstolzen Geister bem mit ber Bernunft einhelligen Glauben ju gewinnen; es bat weiterbin auch die fogiale Miffion, die umlaufenden falichen Begriffe von der Freiheit — libertatis in licentiam abountis — zu berichtigen und es foll endlich bem Betriebe ber Wiffenfchaften eine gesicherte philosophische Grundlage geben, von der fie fich, wie die Befdicte ihrer Entwidelung zeigt, nur zu ihrem Schaben entfernen tonnen. Es gilt bies, wie ausgeführt wird, auch von ber zur Zeit bevorzugten Raturforschung: Etiam physicae disciplinae, quae nunc tanto sunt in pretio et tot praeclare inventis singularem ubique cient admirationem sui, ex restituta veterum philosophia non modo nihil detrimenti, sed plurimum praesidii sunt habiturae. Illarum enim fructuosae exercitationi et incremento non sola satis est consideratio factorum contemplatioque naturae, sed, cum facta constiterint, altius assurgendum est, et danda solerter opera naturis rerum corporearum agnoscendis, investigandisque legibus,

<sup>1) 1</sup> Petr. 3, 15.

quibus parent, et principiis, unde ordo illarum et unitas in varietate et mutua affinitas in diversitate proficiscuntur: quibus investigationibus mirum quantum philosophia scholastica vim et lucem et opem est allatura, si sapienti ratione tradatur. Es mird auf die Äußerungen der Scholastifer hingewiesen, daß die Natur das eigentliche, dem menschlichen Geiste proportionale Erkenntnisobjekt ist 1), somit dem in jedem Betracht realistischen Charakter ihrer Spekulation Rechnung getragen.

6. Die Rongentration der philosophischen Studien um bie thomistifde Lehre bedeutet teine Ginengung bes Befichtstreises, weil diese Lehre selbst einen Charatter bat, den man universal zu nennen berechtigt ift. Die Encoclica führt ben Musspruch Cajetans (Thomas del Bio) über den Aquinaten an: Doctores sacros quia summe veneratus est, ideo intellectum omnium quodammodo sortitus est 2), und sie tann, ohne aus bem Rahmen herauszutreten, der Bürdigung des Thomismus einen Überblid über die Gesamtentwickelung ber driftlichen Philosophie bis ju deffen Bervortreten vorausschiden. Anderwärts bebt Leo XIII. beffen naben Zusammenhang mit ber ariftotelischen Philosophie herbor: Hanc nempe Angelicus scientissime omnium interpretatus est, hanc erroribus, scriptori ethnico facile excidentibus, emendatam, christianam fecit, hac ipsemet usus est in exponenda et vindicanda catholica veritate 3). Bei Dieser Emendation fußt aber Thomas nicht blok auf driftlichen. sondern auch auf platonischen Anschauungen, die, durch Augustinus berichtigt und vertieft, ebenfalls ein Element seines Bedankentreises bilden 4); in seiner Lehre erscheinen die idealen Prinzipien, welche feine antiken und driftlichen Borganger mehr ober weniger vereinzelt bearbeitet hatten, jufammengeschloffen und in Gintlang gefest b).

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. II, §. 72, 6. — 2) Cajet. Comm. in S. Th. Sum. theol. II, 2, 148, 4 in fin. — 3) Litterae apostolicae: Gravissime nos in Leonis XIII, P. M. Acta, Romae, Vol. XII, 1893, p. 372. — 4) Bb. II, §. 75. — 5) Bb. II, §. 77.

Billmann, Befdichte bes 3bealismus. III.

So weift ber Thomismus auf die Beschichte ber Philosophie a parte ante hin, aber nicht weniger a parte post: in der Rulle seiner hiftorisch breit bewurzelten Anschauungen liegen allenthalben die Reime der Fortbildung, wie es in der Encyclica beikt: Philosophicas conclusiones angelicus doctor speculatus est in rerum rationibus et principiis, quae cum latissime patent, et infinitarum fere veritatum semina suo velut gremio concludunt a posterioribus magistris opportuno tempore et uberrimo cum fructu aperienda. nachgewachsenen Ginsichten will die Encyflita ebenjo gur Geltung bringen, wie ben Forfchern gur Bewinnung neuer Spielraum laffen. In diesem Sinne fagt der Dominitaner Kardinal Thomas Maria Bigliaria, ber Leiter ber neuen Berausgabe ber thomistifchen Schriften: Sic insisto vestigiis D. Thomae, ut tamen non auctoritati affirmanti, sed exploratae rationi cedam. Quum autem angelici doctoris doctrinae sim additissimus, non propterea aut nihil aut parvi facio recentiores magistros; veritatem enim a quocunque dicatur libenter amplector, sicut quae mihi erronea videntur aperte et sine personarum acceptione refello 1).

Es ist in der Sache begründet, daß die neue Thomistenschule eine historische Richtung hat; Thomas weist eben auf die Geschichte hin, wie die Geschichte auf ihn. Ernst Commer legt ein Hauptgewicht auf den Anschluß an die Traditionen der Philosophie: "Der Bersuch einer systematischen Darstellung der Philosophie auf aristotelischer Grundlage stützt sich auf die Übereinstimmung der großen Philosophen aller Zeiten und strebt nach innerlicher Bereinigung der einzelnen überall vorsindlichen Wahrheiten, aus denen das hervorgeht, was Leibniz als das Ziel der philosophischen Arbeit

<sup>1)</sup> Summa philosophica in usum scholarum, Rom. 1876, Praec. seitdem in zehn Auflagen erschienen, auch an der protestantischen Universität in Dublin als text-book eingeführt; vergl. Wehofer: Die geistige Bewegung im Anschluß an die Encyklika im Jahrbuch der Leo-Gesellschaft 1897, S. 110.

bezeichnet hat: perennis quaedam philosophia 1)". In seiner "Logik als Lehrbuch dargestellt", 1897, giebt er bei sedem Lehrstück auf "die peripatetische überlieserung von mehr als sechshundert Jahren" Ausblick. Der Dominikaner Kardinal Zephyrin Gonzalez, nimmt in seinem Lehrbuche die Geschichte der Philosophie als Weschluß auf 2). Die Arbeiten von Salv. Talamo 3), Math. Schneid 4) und anderen Thomisten über den Aristotelismus können den Fortschritt zeigen, den die Gewinnung eines sesten Standpunktes mit sich brachte, dessen Jourdain, Hauréau, Trendelenburg noch entbehrten. Die kritisch-historischen Arbeiten von Michael Gloßner 3) nehmen die unumgängliche Revision hergebrachter Ansichten mit Glück in Angriss.

So wenig die thomistischen Studien den Gesichtstreis verengen, so wenig entfremden sie von den Aufgaben der Gegenwart. Man hat von Augustinus gesagt, daß seine Probleme "unmittelbare Probleme der Gegenwart" sind s); dann gilt dies von denen seines großen Schülers Thomas nicht minder. Kein ernstzunehmender Denker unserer Tage wird leugnen, daß die Frage nach dem Berbältnisse von Wissen und Glauben, nach dem Jusammenwirken von Berstand und Wissen in den freien Handlungen, nach dem Realgehalte der Sinneswahrnehmungen und dem der Begriffe sowie dem Berhältnisse beider — für uns heute gerade so wichtig sind, wie stür das XIII. Jahrhundert, in welchem sie Thomas mit einem Weitblick und einer Unbefangenheit erörterte, deren sich die Gegenwart nicht rühmen kann, weil diese Fragen zu lange der Tummelplat der Wilkür und des tendenziösen Kasonnements gewesen sind. Zumal die Erkenntnislehre, auf deren Boden heute jeder Fuß-

<sup>1)</sup> System der Philosophie, 1883, Borr. — 2) Philosophia elementaria, Madriti 1868. Tom. III, p. 177—427. — 3) L'Aristotelismo della scolastica nella storia della filosofia, ed. III, 1881. — 4) Aristoteles in der Scholastic, 1875. — 5) Das objektive Prinzip der scholast. Phil., 1880, Ricolaus von Cusa und Marius Rizolius, 1890, sowie zahlreiche Aufsätz in Commers Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie, seit 1887. — 5) Euden, Die Lebensanschauungen der gr. Denker, S. 291; vergl. Bd. II, §. 61, a. E.

breit unterwühlt ist, macht ein Zurückreisen auf ältere Ansschauungen ganz unerläßlich. Kant fortbilden wollen, heißt, jenem Indianer gleichen, der Schießpulver in Furchen säete, weil er es für Samen hielt: mit demselben Rechte wird der Sprengstoff der tantischen Lehre für etwas Organisches gehalten. Aber auch über Descartes und Bacon hinaus muß der Standort verlegt werden, denn bei diesen beginnt die Zerreißung der Standort verlegt werden, denn bei diesen beginnt die Zerreißung der Erkenntniskräfte 1), deren Schaden eben geheilt werden soll. Die neologische Renässance bietet ebensowenig einen Haltpunkt, weil sie die antike Lehre trübt, welche wir als vollverstandene erst in der realistischen Scholastik antressen. Erst da, wo wir, so zu sagen, auf einen Kongreß der alten und christlichen Denker tressen, ist sesten Alten Palt zu machen, widerspricht dem seither erstarkten historischen Bewußtsein.

Die Bedeutung der realissischen Erkenntnislehre haben schon die ersten Bertreter der thomistischen Bewegung wohl erfaßt. Der Jesuit Matthäus Liberatore, der 1840 mit seinen Institutiones logicae et metaphysicae auftrat — "in unserem Jahrhundert das erste Lehrbuch der Philosophie im Geiste und nach den Prinzipien des hl. Thomas, nachmals die Quelle und das Paradigma unzähliger anderer in Europa?)" — entwicklte jene Lehre in klarer und ansprechender Form?). Eingehend behandelte sie Cajetan Sanseverino, Prosessor und Canonicus in Reapel, sowohl in einem größeren, zugleich historischen Werte als besonderen Zweig der Philosophie unter dem Namen Dynamilogia4), als auch in seinem kurzen, durch Übersichtlichteit ausgezeichneten Lehrbuche3). — Die

<sup>1)</sup> Oben §. 93, 5. — 2) Morgott im Litterarijchen Handweiser 1892, S. 666. Liberatore konnte zur 25. Austage mit Rüdblick auf die Anfänge des Buches bemerken: Quod tunc delirium putabatur, nunc eventu probatum laeti conspicimus. — 3) Della conoscenza intellettuale, 1867. Deutsch von G. Frang, Die Erkenntniskehre des hl. Thomas, 1861. — 4) Philosophia christiana cum antiqua et nova comparata, 6 vol. 1862 f. Tom. I u. II: Elementa III u. IV Logica; V u. VI Dymanilogia. — 5) Philosophiae christ. c. ant. et nov. comp. compendium. Neapoli, ed. VIII, 1888.

drei Hauptpunkte der aristotelisch-thomistischen Erkenntnissehre: die Berbindung von Sinnlickeit und Berstand, die Regelung des Bershältnisses von Subjekt und Objekt und die Statuierung des Realzgehaltes der Sinneswahrnehmung bezeichnet Gloßner mit Recht als die unabweisdare Basis der Verständigung auf diesem zersahrensten aller Gebiete der Spekulation 1). Die Lehre von der Sinnessempfindung macht der Jesuit Franz Seewies zum Gegenstande ausführlicher Darlegungen, worin er die Vereinbarkeit der realissischen Grundanschauung mit den neueren physiologischen Entdedungen nachweist 2). Die thomistische Ideeenlehre behandelt, die Andeutungen Liberatores lichtvoll ausführend, der holländische Dominikaner E. van den Berg<sup>3</sup>).

über das Berhältnis des Thomismus zur Naturforschung sagt die Encyclica: Hac ipsa aetate, plures iique insignes scientiarum physicarum doctores palam aperteque testantur inter certas ratasque recentioris physicae conclusiones et philosophica scholae principia nullam veri nominis pugnam existere. In diesem Sinne hatten schon vor 1879 S. Talamo 1), M. Schneid 5) u. a. den Gegenstand behandelt; nachmals hat der Jesuit J. Carbonelle die Debatten und Studien der Brüsseler Société scientisque, deren Annales von 1876 datieren und in der Revue des questions scientisques eine Erweiterung sanden, in einem geistvoll geschriebenen Werte über die Grenzen beider Wissensegebiete zusammengesaßt 6). In größerem Maßstabe nahm der Jesuit Tilmann Pesch die Frage auf in seinem durch Scharssinn und Gelehrsamkeit ausgezeichneten und zugleich gemeinverständlichen Werte:

<sup>1)</sup> Jahrbuch für Philos. u. ipek. Theologie, 1896: Ein Decennium des Jahrbuches u. s. w. — 2) Della conoscenza sensitiva. Prato 1881. — 5) De ideis seu de divina essentia, prout est omnium rerum idea et primum exemplar juxta doctrinam D. Th. Aqu., Boscoduci 1872. — 4) Il rinuovamento del pensiero tomistico e la scienza moderna. 2 ed. 1878. — 5) Die scholastische Lehre von Materie und Form und ihre Harmonie mit den Thatsachen der Naturwissenschaft, 1873, 3. Aust. 1890. — 6) Les confins de la science et de la philosophie, 2 vol., 1881. Ich danke den Hinweis auf das Wert dem Hw. Wonsignore Prof. Dr. Pachta in Prag.

"Die großen Welträtsel", 2 Bbe., zuerst 1894, nachdem er den Gegenstand in seinen Institutiones philosophiae naturalis, 1880, welche die Serie der Philosophia Laconsis eröffnen, scholastisch behandelt hatte. — Fr. X. Pfeiser weist die Übereinstimmung der Scholastist und der modernen Ratursorschung nach, wie sie dei der Verwendung der Begriffe: Auslösung, Entwicklung und Form hervortritt 1), womit er dankenswert die begriffsgeschichtliche Untersuchung einleitet.

Daß der Thomismus zu den sozial-ethischen Fragen der Gegenwart weit engere Beziehungen hat, als es auf den ersten Blid scheint, ist auch Fernerstehenden nicht entgangen 2). Welche andere Basis die strengen thomistischen Studien gewähren, als vordem vorhanden war, tann man bemerten, wenn man etwa die "Moralphilosophie" von Victor Cathrein 3) mit der für ihre Zeit hochverdienstlichen Arbeit Ferd. Walters: "Raturrecht und Politit im Lichte der Gegenwart", 1863, vergleicht, und ebenso die Schrift von Heinrich Pesch: "Die soziale Frage", beleuchtet durch die "Stimmen aus Maria Laach": "Liberalismus, Sozialismus und christliche Gesellschaftsordnung", 1893, mit der katholischen Publizistit vor einem Menschenalter.

Eine Übersicht über die neuere thomistische Litteratur bis 1881 giebt M. Schneid im "Litterarischen Handweiser", 1881, Kr. 284 bis 293, dis auf die Gegenwart (1897) und Thomas Wehoser O. P. in dem schon erwähnten Aufsate: "Die geistige Bewegung im Ansschluß an die Thomas-Encyklita Les XIII." im "Jahrbuche der Leo-Gesellschaft" für 1897.

<sup>1)</sup> Harmonische Beziehungen zw. Schol. u. mod. Raturw. 1881. —
2) Oben §. 119 a. E. — 3) 2 Bbe. 1890—1891, 2. Aust. 1893; in scholar stischer Bearbeitung: Philosophia moralis in usum scholarum 1893, als Teil bes Cursus philosophicus der Collegia Exastense et Stonzhurstense S. J., der "Striptorentolonieen" der aus dem Deutschen Reiche ausgeniesenen Jesuiten.

## §. 121.

## Berührungen zwischen bem driftlichen Realismus und ber modernen Biffenschaft.

1. Als die Erneuerung des Studiume der Scholaftit die allgemeine Aufmertsamteit auf sich jog, haben die Wortführer des modernen Wefens nicht unterlaffen, den Gegensat zwischen dem Thomismus und ber heutigen Wiffenschaft als einen jeder Überbrudung spottenden hinzustellen, um beffen Wiederaufnahme als eine aussichtslose Repriftination überlebter 3beeen zu tennzeichnen. Dem auf ber Oberfläche haftenben Blide mag fich ber Gegenfat aufbrangen amischen ber Scholaftit mit ihrer Richtung auf die Uberwelt und ihrer icarf umriffenen Pringipien- und Wiffenfcaftslehre einerseits und der Wiffenschaft unserer Tage andrerseits, mit ihren Beziehungen zu ber materiellen Rultur, ihrer fleptischen Saltung gegenüber ben Pringipien und ihrer fpezialifierenden Entfaltung in die Breite. Aber auf anderen Gebieten, die der Berbindung mit ber Philosophie nicht entbehren, zeigte fich, daß Mittelalter und modernes Wefen fich boch teineswegs fo fprode gegeneinander ver-Der moderne Geschmad verschmaht die Erneuerung der romanischen und gothischen Bautunft feineswegs; Dichtungen und Werte der Tontunft, die ihre Stoffe der Romantit des Mittelalters entnehmen, muten uns gar nicht frembartig an; bom Benoffenschaftswesen des Mittelalters wird heute eber mit einem gewissen Reibe als mit Geringichätzung gesprochen; bas germanische, bem tanonischen im Brinzip verwandte Recht erfreut sich reger Sympathieen

So tann jener Gegensatz auch in der Ertenntnisarbeit tein so raditaler sein, wie man ihn darftellen mochte.

In einem Puntte berühren sich heutige und mittelalterliche Wiffenschaft ohne Frage: in dem gemeinsamen Ginspruche gegen die alle Wirklichkeit überfliegende, aus Pringipien tonftruierende Spetulation, wie fie Rant aufgebracht und Begel ausgebildet hat. Ihr gegenüber bat die moderne Wiffenschaft einen Realismus entwidelt, in dem fich die Rudtehr zu besonnener und gefunder Auffaffung ausspricht und ber mit dem ariftotelisch - icholaftischen Realismus eine gute Strede Weges jusammengeht. Wenn der moderne Realismus dem Forscher vorschreibt: Salte dich an die Dinge und bilbe nach ihren Beijungen deine Begriffe, so ift er mit bem icholaftischen eines Sinnes, nur ermägt dieser obenein die Frage, wie benn die Dinge Weisungen gur Begriffsbildung geben tonnen, und beantwortet fie dabin, daß dies vermoge ihres intellegiblen, im Begriffe zu erfaffenden Rernes und Behaltes geschieht, ber zwar nicht dinglich, aber doch real ift. Damit greift der scholaftische Realismus weiter als die heute gangbare Dentweise; doch tommen Die Forider unwillfürlich in feine Bahnen, wenn anders fie die Aufgabe, bas Begebene gu ertennen, ernft nehmen.

Dafür gab uns die Betrachtung des historischen Prinzips eine Reihe von Belegen; das historische Interesse ist auch zunächst realistisch im Sinne des Empirismus, allein es drängt allenthalben über das sinnlich Gegebene oder Bezeugte hinaus, auf den Nerv der Sache, den organischen Zusammenhang, und wird, wenn seine Spannkraft nicht vorzeitig erlahmt, zur Anerkennung von geistigen Substanzen, Zweden, Ideeen, auf übergeschichtliche, ja außerzeitliche Glemente gesührt. Bei der Naturforschung macht sich ähnliches geltend; die echten Forscher werden durch die Sache selbst über die slachen, nominalistischen Vorstellungsweisen, wie sie in ihrem Gebiete gangbar sind, hinausgedrängt. Gerade die bahnbrechenden

<sup>1)</sup> Oben 113, 2 u. 6 a. E.

Raturforscher Rarl Ernst von Baer einen Gefinnungsgenoffen, ber nicht nur für die Teleologie eintritt, sondern sie sogar mit einem neuen Runstausdrude: Zielstrebigteit, bereichert, welchem man bei seinem sachlichen Werte die sprachliche Deformität gern nachsieht.

Die gleiche Erscheinung, daß die bahnbrechenden Geister eine tiesere, zu den idealen Prinzipien vordringende Grundanschauung haben, welche ihre Nachsolger nicht als Erbe anzutreten wissen, zeigte sich uns auch bei dem Umschwung der historischen Wissenschaften im XIX. Jahrhundert und schon bei der Neugestaltung der Naturslehre des XVI. und XVII., an der Männer schöpferisch arbeiteten, deren Geist der Pythagoreismus und Platonismus genährt hatte. Es ist nicht anders zu erwarten; es gilt von der Wissenschaft, was die Alten von der Herrschaft sagten: sie wird durch dieselben Mittel erweitert, durch die sie erworben wurde; die individuelle Schöpferkraft ist den von Anbeginn gestaltenden Prinzipien wahlverwandt und dringt zu ihnen vor, unbeirrt durch widrige Zeitströmungen.

2. Die Art, wie Rarl Ritter zu seinen Grundanschauungen gelangte, ift ein besonders lehrreiches Beispiel von bem Durchbruch bes ecten Roridergeiftes durd porgefundene Salbbeiten. Er hatte bei seinem Aufenthalte bei Bestaloggi in Ifferten 1810 Intereffe für beffen Methode gewonnen und faßte ben Blan, dieselbe auf die Erdtunde anzuwenden. Er berichtet darüber: "Meine erste Absicht bei ber Unternehmung Diefer Arbeit mar, ein Bersprechen einzulösen, das ich Pestalozzi gegeben hatte, für sein Institut im Beift seiner Methode die Geographie zu bearbeiten; wirklich begann ich meine Arbeit, fand aber in der Bearbeitung bes geographischen Stoffes nur Studwert und Bufalligfeit, also in ber Behandlung ber Wiffenschaft Willfur. Da ich nun im Geifte ber Methode (benn die Methoditer verfteben felbft nichts von Geographie) jede Willfür verschmähte und das Notwendige suchte, fo fand ich es auch, glaube ich, glücklich aus bem geographischen Chaos heraus und nun widelte sich mir, ba ich ben Faben in der Hand hatte, der ganze verwirrte Knäuel von selbst auf, und ich fand sogar in meiner Geographie, welche außer ber Befriedigung für ben Berftand auch bas Berg erhebt, durch die bobe Beisheit und Befegmäßigfeit, die fich in allem offenbarte, einen nicht unwichtigen Beitrag gur Physitotheologie 1)."

Die Notwendigkeit, welche ihn Pestalozzi suchen lehrte, war nun lediglich eine psychologische, subjektive; diesem Methodiker lag es daran, bei den Schülern einen Ablauf von Borstellungen hervorzurusen, bei dem womöglich jedes Glied der Reihe auf das solgende hindrängt, daher er in der kombinatorischen Synthesis, wie sie der Silbenbildung aus dem ABC stattsindet, das Borbild eines Vehrganges sah. Seine Anschauung war nominalistisch und hatte für den Erkenntnisgehalt des Gegenstandes keinen Raum. Die Methode soll Anschauungen und Fertigkeit erzeugen, aber das sie verbindende Zentrum, das Berständnis der Sache, wird außer

<sup>1)</sup> G. Kramer, Karl Ritter, Gin Lebensbild nach seinem handschrift- lichen Rachlaß, 2. Aufl. 1875, Bb. I, S. 139.

Acht gelaffen. Ritter bagegen murbe bei ber Arbeit über die fubjektive Rotwendigkeit auf die abjektive bingedrängt und suchte anflatt gemachter Synthesen taufale und genetische Busammenbange in der Sache. Er nannte fpater feine Methode neine rebugierende, objettive, die ben Sauptinpus der Bildungen ber Ratur hervorzuheben und badurch ein natürliches Spftem gu begründen sucht, indem sie den Berhältnissen nachspürt, die im Wefen der Ratur felbst begründet find, jo daß die gange Unordnung abweichend werden mußte von berjenigen früherer Arbeiten, welche dieselbe Wiffenschaft unter dem Namen von Geographie ober physitalischer Erbbeschreibung nach ber tlaffifigierenben oder fubjettiven Methode für das Bedürfnis anderer Biffenschaften und zu besonderen 3meden vortrugen" 1). Bas Ritter bier als "flassifizierende Methode" verwirft, ift die Zusammenreihung des Stoffes unter Begriffen, die mehr ober weniger willfürlich, ohne Ronformation an den Denkgehalt der Erscheinungen aufgestellt werben, also im Grunde bloge Namen, wie fie ber Rominalismus für gleichbedeutend mit ben Universalien balt. Dem gegenüber will Ritter zu ben echten, real in den Erscheinungen gegebenen Univerfalien vordringen. Darum gehören ihm die Erscheinungen und die Befete, die Einzelheiten und bas Bange aufs engfte gufammen: "Die bunte Mannigfaltigfeit ber Daten . . . follte nicht mußiger Somud und Unterhaltung fein, sondern durch inhaltreiche Fülle jur Beftaltung ber lebendigften Unichauung mitwirten, um gur Betrachtung bes Gangen zu erheben, ben Begriff zur Entwidelung und gur Rlarbeit gu bringen, ber Ericheinung bas Befet gu ent-Ioden" 2), b. i., ariftotelisch ausgebrückt: den thätigen Berftand in Bewegung zu feten. Das Bange und fein Gefet faste aber Ritter als ein Ibeales: "Die Anordnung aller in diesem Werte versammelten

<sup>1)</sup> Die Erblunde im Berhältnis zur Natur und Geschichte des Menschen oder allgemeine und vergleichende Geographie als sichere Grundlage des Studiums und Unterrichts in physitalischen und historischen Wissenschaften, 1817, Bb. I, S. 20, abgedr. bei Cramer, a. a. D., S. 401. — 2) Aus einer Borrede, abgedr. bei Cramer.

Thatsachen muß, um methodisch zu beigen und zu einem natürlichen Spftem ju führen, einen Saltungspuntt, einen idealen Sintergrund haben. Rur durch ibn tann das Empirische zu einem Zusammenhange, das Mannigfaltige zur Einheit gelangen, welche ber toten Natur fehlt 1)." Sier trifft er wieder, wie er bantend anertennt, mit Forberungen Bestaloggis gusammen, die bei diesem mehr nur als Ahnungen und ohne Verbindung mit den methodischen Ausichten auftreten. Ritter fteigt aber über die ariftotelischen Anschauungen, in denen er fich, mohl ohne babon gu wiffen, bewegt, zu pythagoreifch=platonifchen auf, wenn er fagt: "Bei der Anordnung der Außenseite unseres Blaneten und dem inneren Busammenhange seiner scheinbar willtürlich gerftreuten Teile werben wir, je tiefer wir in die Erkenntnis feiner inneren Natur eindringen, mehr und mehr eine bobere Symmetrie und Sarmonie, wie eine progressive Entwidelung auch ihrer blog raumlichen Teile mahrnehmen 2)." Aber auch fein Borhaben, der Erdtunde einen Beitrag zur Physitotheologie abzugewinnen, führt er burch; er lehrt, daß ber Geographie als Wiffenschaft "bie Erde ein Blanet ift, ber wie ein Samentorn mit allen inneren Reimen ber Entwidelung und Entfaltung ausgerüftet, von bem Saemann in das Feld der Sonnenbahn geworfen ift, da aufzugeben, zu machsen, zu blüben und zur rechten Reit feine Ernte zu tragen"3). Das Wefen des Erdballs erschöpft fie erft durch bie Ertenninis, "daß er den zu ihm gehörigen menschlichen Wefen, den Boltern, bem Menichengeschlechte gur Biege, jum Ergiebungs. und Bohnhaufe als Grundlage vorliegt, bemgemäß eine ethifche Bestimmung und also auch eine bobere Organisation haben muß, als eine auf bloße Naturzwecke gerichtete: kurz mit einem Borte, baf die Erbe eine Gottesmelt ift für die Berberge bes unfterblichen Beiftes"4).

Die gleiche, erhabene Auffassung hatte Ritter auch von der

<sup>1)</sup> Erdfunde, Bb. I, S. 22, bei Cramer S. 413. — 2) Cramer, S. 409. — 3) Das. S. 412. — 4) S. 408.

Wiffenschaft im allgemeinen, von der er jagt: "Alle Wiffenschaft, so viel man beren auch scharf unter sich abgrenzen und bestimmen mag, ift bennoch in der tiefften Tiefe nur eine, auf der alle anderen beruben; fie tann nur Lobgefang, nur ber homnus bes Beidopfs an ben Schöpfer fein und die Aufchauung Bottes ift für mich die bochfte, die einzige, absolute Biffenichaft 1)." Der geniale Forscher ift also für die Idee ber visio beata, von der ein Augustinus, Bonaventura und Thomas gesprochen, empfänglich, wenngleich er ihr nicht einen gang jutreffenden Ausbrud giebt. Es ift nicht ausgeschloffen, daß bie Beisheit der Scholaftiter auf Ritters Unschauungen einen Ginfluß durch Mittelglieder hatte; er verkehrte in der Zeit des Reifens feiner Ibeeen 1810 in Frankfurt a. D. mit Johann Friedrich Beinrich Schloffer, dem Bruder Chriftians 2), bei dem fich damals die inneren Bandlungen vorbereiteten, welche ihn, wie Chriftian, in den Schof ber Rirche gurudführten. Ritter ichreibt von ibm, bag er "zu ben größten Schägen gehöre", die er in der Mainftadt gefunden habe, und "mit echt tlaffifcher Bilbung einen feinen Runftgefchmad und einen hohen religiösen, frommen Sinn vereinige" 3).

Ritters Forschen ist ein Beleg des platonischen: συνοπτικός διαλεπτικός: der Blid aufs Ganze erschließt das Wesen. "Wenn andere", sagt R. Rocholl, "sich beglüdwünschen, daß die Philosophie den Fachwissenschaften Plat gemacht hat, führt Ritter umgekehrt eine Fachwissenschaft in den Verband der philosophischen ein\*)." Der ideale, leptlich in der Religion bewurzelte Zug seines Schaffens ist mit der in das Gegebene verständniss und liebevoll eindringenden Empirie gepaart; man kann seine Grundanschauung wohl christlichen Realismus nennen; dann ist aber die moderne wissenschaftliche Geographie eine Gabe dieser Denkrichtung; zu ihrer Herstellung bedurfte es eines Untertauchens in die Tiesen: der Empirissmus der Natursorscher und der Apriorismus der konstruierenden

<sup>1)</sup> Cramer, S. 412\*\*. — 2) Oben S. 868. — 8) Cramer, S. 142. — 4) Die Philosophie ber Geichichte, S. 317.

Geschichtsphilosophen hatten sie, selbst wenn ihr Zusammenwirten möglich gewesen ware, nicht zu Tage fordern können. —

Mit Rarl Ritter teilt Alexander von humboldt den Bug jum Ganzen, die geniale Sonthefis maffenhafter Ericheinungen und Die Berbindung des naturwiffenschaftlichen und hiftorischen Intereffes. Er giebt seinem "Rosmos" das Motto aus Plinius: Naturae vero rerum vis atque majestas in omnibus momentis fide caret, si quis modo partes ejus, ac non totum complectatur animo 1). Er faßt die Natur als "ein durch innere Kräfte bewegtes und belebtes Bange" 2). Wenn er fagt: "Die Welt, die fich bem Menschen durch die Sinne offenbart, schmilgt, ihm felbft unbewußt, ausammen mit ber Welt, welche er, inneren Anklangen folgend, als ein großes Bunderland in feinem Bufen aufbaut" 3), so spricht sich barin bas Berftandnis für bie hinordnung bes Menschengeistes auf die Natur und darum auch auf den geistigen Realgehalt ber Sinnesmahrnehmungen aus. In ber geiftvollen Allegorie, die der jugendliche humboldt 1795 für Schillers "horen" fcrieb: "Der rhodifche Genius"4), symbolifiert er die Lebensfraft als einen Benius, welcher bas von haß und Liebe bewegte irdische Treiben, das Bild der Clementarträfte, beherrscht und zügelt; er schließt fich also ber vitaliftischen Anschanung an; boch äußert er fich im "Rosmos" in diefer Frage fteptischer b), wobei er fich aber bon der Grundanschauung des Wertes abdrängen läßt.

3. Von der Naturwissenschaft ausgehend, wurde Abolf Duételet, Direktor der Sternwarte in Brüssel, zu seinen moralstatistischen Forschungen geführt; die Erfolge, welche ihm die Bergleichung genau gebuchter, mathematisch durchgeführter Beobachtungen für die Meteorologie gewährten, luden ihn ein, das gleiche Berfahren auf die menschlichen Handlungen anzuwenden und eine Sozialphyfik zu entwerfen. Sein Buch "über den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Plin. Hist. nat. VII, 1. — <sup>2</sup>) Kosmos I, Borr., S. VI. — <sup>8</sup>) Tas. S. 16. — <sup>4</sup>) Abgebruckt in seinen "Ansichten der Ratur", 3. Aust. 1847, II, 299 f. — <sup>5</sup>) Bergl. Bruns, A. von Humboldt, eine wissenschaftliche Biographie, 1872, III, 206 f.

Menschen"1), erschienen 1835, behandelt die ftatistisch festgestellten Bleichformigfeiten in Bezug auf die Beburten, Die Sterbefalle, Die Rörperträfte, die geiftigen und moralischen Fähigfeiten, insbesondere deren Migbrauch (penchant vers le crime), und versucht, mit Anlehnung an die aristotelische perorns der Tugend, in dem sogenannten homme moyen, dem mittleren Menfchen, einen Typus ju zeichnen, in welchem die individuellen Abweichungen durcheinander neutralisiert erscheinen. Mit einem an seinen Ausgangspunkt erinnernden Bilde vergleicht er die Rollettiverscheinungen und die Maffenbewegung in der Gesellschaft mit dem Regenbogen, der troß ber ungezählten lichtbrechenden Tropfen ein einheitliches und ichones Phanomen bilbet; auch der mit Rreide gezeichnete Rreis wird zur Bergleichung verwendet, deffen Teile, in der Nähe angefeben, zufällige und unregelmäßige Formen zeigen, mahrend beim Überblide vom rechten Standorte beffen Befet in die Augen fpringt?). Der Sozialtorper ber Menscheit existiert nach Quételet in ber Rraft ber erhaltenden Bringipien (principes conservateurs), die ihm ber Allmächtige eingesenft 3). Er sagt: Rien n'echappe aux lois imposées par la Toute-puissance divine aux êtres organisés . . . Tout est prévu, tout est réglé; notre ignorance seule nous porte à croire que tout est abandonné au caprice du hasard 4). Diefen Gesethen gegenüber bezeichnet Quételet ben freien Willen als cause accidentelle 5); boch spricht er andrerseits dem Menschen die Rraft jur Beberrichung der fogialen Einfluffe zu: "Als Mitglied ber menschlichen Gesellschaft erfährt er jeden Augenblid ben Zwang ber Ursachen und gablt ihm seinen Tribut; aber als Menich beberricht er durch den vollsten Gebrauch seiner geistigen Bermögen jene Ginfluffe, modifiziert ihre Wirtungen und kann einem befferen Zustande sich zu nähern suchen" 6).

<sup>1)</sup> Sur l'homme et le developpement de ses facultés ou Essai de physique sociale, 2. vol., Paris. Deutsch von Rinde, Stuttgart 1838.

2) über den Menschen, S. 4. — 3) Lettres sur la théorie des probabilités, Brux. 1846, p. 263. — 4) Système social, p. 16. — 5) über den Menschen, S. 651. — 6) Das. S. 9.

Quételets Anschauungen sind somit, trot des Ramens Sozialphpfit, den er feinem Untersuchungstreife gab, nicht naturaliftisch, aber ebensowenig ift bei ihnen bas natürliche und moralisch-religiose Clement in Einklang gebracht. Der Franzose M. M. Guerry, beffen einschlägiges Wert noch vor Quételets Hauptschrift erschien 1), trug insofern zur Rlärung bei, als er jenen "mittleren Menschen" als Typus, also als Ideal, nicht gelten läßt, da die Aufstellung eines folden der Cthit, nicht der Moralftatistit zustebe; diese betrachte nur das Empirisch-gegebene, mas nicht ausfoliege, daß fie durch Aufzeigung der Folgen des Bofen moralifc wirken könne nach dem Worte Augustinus': Jussisti, Domine, et ita est, ut poena sua sit sibi omnis inordinatus animus 2). Die Anschauungen ber Traditionaliftenschule wendet mit Blud Dufau auf ben Gegenstand ans). Er fordert, bag die Statistit nicht auf den Digbrauch der Willenstraft, den penchant vers le crime, beschräntt bleibe, sondern auf die tendance vers le bien, die caritativen Handlungen, die Religionsübungen u. a. ausgebehnt werde, wenn sie ein Bild ber Maffenbewegung geben folle. Der Salt der Menichbeitsentwickelung ift die Religion, der Blaube an das Übernatürliche, und darauf fußt die Sittlichkeit: La société tout entière, depuis les premiers temps jusqu'à nous réponds uniformement qu'il n'est que l'influence religieuse, qui puisse produire le devoir; partout et toujours on a rattaché à l'idée religieuse l'idée du devoir 1). Det Glaube ift die Boraussetzung aller Überzeugung und bildet die Bafis für die sittliche Bewegung ber Gesellschaft. - Damit wird nun freilich nach Art der Traditionalisten die lex naturalis und das lumen rationis übersprungen, aber erhält doch die Gesamtansicht

<sup>1)</sup> Essai sur la statistique morale de la France, 1834, 4°, aus dem seltenen Buche giebt A. v. Öttingen in seiner "Morasstatistist", 1868, S. 132—136, Auszige. — 2) Öttingen, S. 185. Aug. Conf. I, 13. — 3) Traité de statistique ou théorie de l'étude des lois d'après lesquelles se développent les faits sociaux, Paris 1840 u. La méthode d'observation dans son application aux sciences morales et politiques, Paris 1866. — 4) Méthode, p. 183, dei Öttingen, S. 140°.

Tiefe und Weite zugleich. Bortrefflich ftellt Dufau bas religiose Befamtbewußtsein als die Segen 8 macht bar, aus welcher auch ber Ungläubige nicht gang herausfällt: er gehrt unbewußt von dem Segen der Religion, die ihn erzogen; wenn er sich auch jum Materialismus und Atheismus bekennt, fo hat er doch die Borftellungen und Gewöhnungen von Menschen, die an Gott und Unfterblichkeit glauben, nicht von sich gethan: Vous étiez, redet ihn Dufau an, dans un milieu religieux, chrétien, Vous en êtes sorti; pouvez-vous faire que Vous n'ayez pas vécu dans le sein de Votre mêre, sucé de lait de Votre nourrice 1)? Auch weist er auf die von der Statistit festgestellte Thatsache bin, que les voleurs et les prostituées ne croient en général à rion 2). - Dufaus Auffaffung der Willensfreiheit charatterifiert Ottingen mit ben Worten: "Er fieht ben lebendigen Bott und feinen Willen als Bentrum aller geordneten Weltbewegung an. Daber bringt er auch tiefer als Quételet in bas Berftandnis ber menschlichen Willensfreiheit ein. Das Wesen und Die letten Grunde der Freiheit find ihm, wie das von dem gangen Weltbasein gesagt werden tann, ein Mysterium, aber in den Thatfachen erscheint ein Zusammenbang, ein Gesetz ber Bewegung, eine Berkettung, Die ju erforschen Bedürfnis und Recht des miffenschaftlichen Geistes sei. Innerhalb solcher Berkettung (enchaînement) bewege fich auch ber freie Wille, nicht tropbem er biefes ift, fondern meil er ein freier ift, fich nach inneren Motiven vernünftig entscheiden kann und ebendaher eine physionomie conforme auch in den menichlichen Sandlungen zu Tage treten läßt's)." -

Die Aufschlüffe, welche die Moralstatistik gewährte, schlossen sich an die Anschauungen des driftlichen Realismus auf das Beste an. Schon Augustinus hatte gesprochen von "der wunderbaren, den Leibern eingewebten Kraft des Samens, vermöge deren in dem Strome der Menschengeschlechter das Erbgute und das Erbübel

<sup>1)</sup> Méthode, p. 186. — 2) Ib. p. 192. — 3) Öttingen, a. a. O., S. 142.

Billmann, Gefchichte bes 3bealismus. III.

dahinzieht" 1); teinem driftlichen Denter ift die Solidarität der Menschen, der Reitgenossen wie der Raumgenossen, ein fremdartiger Gedante, die Bitte des Einzelnen um Bergebung "unserer Schuld" ift zugleich Fürbitte für die Anderen und die Schuldgemeinschaft verhehlt sich ber Chrift so wenig, als er die Berbeißung von ber Teilnahme aller an ben Segensmächten feines Glaubens vergißt. Soziale Rollettiverscheinungen und Maffenbewegungen haben bann nichts Befrembliches und ihre Anertennung bedroht die Freiheit bes Einzelnen nicht. — Bang anders wirfte bie neue Borftellungsweise da, wo der Autonomismus die Röpfe beherrscht hatte; von ibm zu dem Rollettivismus ber Moralftatiftit mar es ein jaber Sprung; die selbstherrlichen Subjette erschraten, als fie sich fagen mußten: Nos numerus sumus, eine Riffer im Budget bes Sozialforpers! Die Wendung jum traffesten Determinismus, die fich nun vollzog, war im Grunde in der autonomistischen Ansicht felbst vorbereitet: Die Auffaffung der Freiheit als Ungebundenbeit fiebt auf einer Nadelspite und ift jeden Augenblid baran, die unwürdige Gebundenbeit bes Willens anzuerkennen; bie Reversseite der hoffart ist Mangel an Selbstachtung; ber Selbstherr findet fich unschwer barein, daß fein Wollen notwendiges Produkt von Naturgesetzen ift, weil diese wenigstens nicht mit dem Ansbruche auf Autorität auftreten, die in Bahrheit eine murbige Bebundenbeit ftiftet, wie sie eben nun einmal dem Autonomismus unannehmbar ift 2).

Englische und beutsche Gelehrte stempelten die Moralstatistik zu einer Instanz gegen die Willensfreiheit um und machten mit dem Ausdrucke Sozial physik Ernst. Dem gegenüber forderte Alexander von Öttingen, Prosessor der lutherischen Theologie in Dorpat, nachdrücklich die Begründung einer Sozial ethik auf christlicher Grundlage. In seinem überaus reichhaltigen Werke3) weist er das

<sup>1)</sup> Aug. De civ. Dei XXII, 24. — 2) Oben §. 102, 5, S. 429. — 3) Die Moralstatistit, induttiver Rachweis der Gesehmäßigkeit sittlicher Lebenssbewegung im Organismus der Menscheit. Erlangen 1868 u. d.; als erster Teil des Werkes: Die Moralstatistit und die hristliche Sittenlehre, Bersuch einer Sozialethit.

Ungenügende ber Bersonalethik und ber naturalistischen Deutung ber moralftatiftischen Thatsachen nach; er zeigt, daß die "Gesete" ber Sozialphpfiter nur zu verstehen find als causae seoundae, burch die sich die causa prima bethätigt: "Rie wirkt die erhaltende Allmacht ohne ursächliche Mittelglieder, die in der reichen Manniafaltigkeit ber Ginzelwirkungen zu Tage treten; ja mitten im icheinbaren Wogen der ,Menschenatome' zeigt fich ein organifierender Trieb, eine Stromrichtung, die die Tropfen in wohlgeformtem Bette, bem gemeinsamen Ziele nach inneren Bewegungsgeseten entgegen-Der Wert seiner Darstellung wird leider durch die führt 1)." Bewaltsamkeit beeinträchtigt, mit welcher er lutherische Anschauungen ber Sache aufzwingt. Für die Zerfahrenheit und den Individualismus ber neueren Ethit macht er ausschließlich ben Ralvinismus und Bietismus verantwortlich, benen er den Ratholizismus als entgegengesette Ginseitigkeit gegenüberstellt, bei welcher Die außere Autorität teine soziale Bliedlichkeit auftommen laffe. Luther allein, beffen Forderung dahingeht, daß die Gläubigen "ein Ruche" seien, habe die Brundlagen der Sozialethit beseffen 2). Öttingen will sich nicht eingestehen, wieviel er felbst, wenn er bie Tradition, die Autorität, die Solidarität ber Bläubigen als sozialethische Grundlagen binftellt, der tatholischen Dentweise entlehnt, und erwehrt sich ihrer darum anderwärts in fast leibenschaftlicher Weise; so wenn er die tatholische Rirchlichkeit barin fieht, bag "tote, felbstlose Maffen burch eine begludende hierarchie in das Paradies der heilsgewißheit mit ber mechanischen Zwangsjade tnechtischen Gehorsams gegen außerliche Autorität hineingenötigt werben" 3) - tote Anechte in ber Zwangsjade ins Paradies geschoben, bas ift mehr als bantest! Die tatholische Sthit gilt ihm aber auch als atomistisch, weil fie bie Bielheit ber Tugenden betont, eine Maffe verdienftlicher Einzelleiftungen kennt und - die ehelichen und Familienverhaltniffe zerftort, sobald es gilt, fie bem Institut ber Rirche zu opfern !). Der Thatsache, daß

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Moralstatistit, S. 345. — <sup>2</sup>) Das. S. 49. — <sup>3</sup>) S. 819. — <sup>4</sup>) S. 48.

mehr Selbstmorde bei den Protestanten vorkommen als bei den Katholiken (in Preußen im Berhältnisse von 322:100), giebt er die Fassung, daß "die Höhe der Entwicklung des religiösen Bewußtseins und der kritischen Selbstthätigkeit auch die Selbstmordstrequenz steigert") — ein Ausspruch, der bezeugt, wohin das Ausseinanderreißen von Religion und Sittlickeit durch Luther führt. Den Anschauungen der Glaubensneuerer sehlt, um die empirischspiale Seite der Sittlickeit zu verstehen, nicht weniger als alles: sie sind autonomissisch, deterministisch und zerschneiden das Band von Außerem und Innerem, Ersahrung und Theorie.

4. Der Begründer ber Pfncophnfit, G. Th. Fecner, arbeitet ber Wieberkehr realistischer Unschauungen vor durch seine Relbzüge gegen den Materialismus, die Monadenlehre und den Apriorismus, jowie durch fein Eintreten für ben Seelenbegriff, ben er nabezu jum Formbegriffe erweitert. Den Materialismus nennt er "ben gröbsten Balten aus bem gescheiterten Schiffe ber Philosophie"; daß man in ihm das lette Rettungsmittel fieht, zeige, daß es ein neues Schiff und eine neue Fahrt gelte: "Ift der Wind bas Schiff, sein Blasen die Fahrt? Wenn wir den heutigen "Ibealisten" glauben, ja; aber mo ift ber Glaube an fie bin? Dan frage felbst ben Wind 2)." Die Materialisten, welche die Marime haben, "mit möglichft wenig Geift in der Welt auszukonimen", geben fo vor wie einer, ber ben Mittelpunkt bes Rreises leugnet, weil er ihn nicht findet, wenn er die Rreisfläche in kleine Stude ichlägt; benn dem Mittelpunkte aller Spekulation fei die Thatfache: unfere eigenen Körper find befeelt, zu vergleichen 3); jene ruhmen fic bes feften Bodens, auf bem fie geben, aber fie tommen babei an einen Berg, mo fie fagen: bier ift die Welt ju Ende; fie gleichen "ber Aufter, welche mit einem Schlud aus bem Meere ihre Schale füllt und fagt: das ift das Meer"4). - Fechner nennt die mechanische Anschauung die Nachtansicht, die ibeale die Tagesanfict,

<sup>1)</sup> Moralstatistit, S. 844. — 2) über die Seelenfrage. Ein Gang durch die sichtbare Welt, um die unsichtbare zu sinden. 1861, Borr. S. VI. — 3) Das. S. 20 f. u. 217. — 4) S. 167.

welche unfer Ertennen burch bas gottliche bedingt zeigt: "Die Welt ift von Gottes Seben und horen burchleuchtet, von seinem Boren burchtont; was wir felber von der Welt feben und horen, ift nur die lette Abzweigung feines Sebens und Borens". Bier ift der Gedante nicht mehr weit, daß unsere Ertenntnis nur das Teilhaben an einer Wahrheit sein tann, die lettlich Gottes ift. Aber auch die Monadenlehre von Leibnig, Herbart und Lope, welche Die Seele in die letten Elemente ber Materie gurudgieht, verwirft Fechner 1). Er rudt ihr vor, daß fie ben Rosmos gerfett und fein Prinzip verzettelt. Die uralte Frage: Gines oder Bieles? beantwortet er unbedentlich im Sinne bes erfteren: "Bat, fragt fich, alles einzelne Bewußtsein in eines einzugeben, ober bas eine ins einzelnste zu gergeben? Das ift bie lette Babl. Der Ameisenbar verschlingt entweder die Ameisen oder wird von ihnen verschlungen; jenes der lebendige, dies der tote; ich wette für den lebendigen" 2); eine Entscheidung, die allerdings jum Gutheißen ber Allbeseelung und des Pantheismus führt.

Doch tritt Fechner der hegelschen Alleinslehre mit ihrer verftecten Selbstapotheose energisch entgegen; er tadelt die Richtung der Philosophie, welche "zur Menschenvergötterung führt, wonach der Gipfel der Schöpfung im Bewußtsein der einzelnen Menschen oder den bewußten Ideeen einzelner Philosophen von einem undewußten Zusammenhange der Menscheit zu finden ist, statt daß über das Bewußtsein der einzelnen Menschen höhere bewußte Beziehungen in einem allgemeinen Bewußtsein übergreisen"3), welches zurückgeht auf ein höchstes und lettes Bewußtsein, das "die ganze Umfassung und dessen Sinheit der lette Anoten und die höchste Spize ist, dessen, was ist"4). Ein solches "höheres Reich geistiger Beziehungen" sieht er in Kirche, Staat, Wissenschaft, Kunst, Leben, worin sich erst die Gedantentreise der Sinzelwesen abschließen, gerade wie sich bei diesen die Empfindungstreise der

<sup>1)</sup> Clemente der Pjychophyfit, 2 Bbe., 1860, Kap. 37. Bgl. oben §. 95, 5.

1) Über die Seelenfrage, S. 222.

3) Das. S. 226.

4) S. 228.

einzelnen Sinne in den Begriffen und Ideeen des ganzen Menschen abschließen, ein Berhältnis, das aber schon bei den Sinnen selbst vorliegt, denn "es sind für den Sinn des Auges nicht die Empfindungen der einzelnen Rethautsafern, sondern die Form- und Farbenverdiktnisse, die aus Beziehungen dieser Empfindungen hervorgehen und sich in der Gesamtanschauung des Auges abschließen, das Bedeutungsvollste".). Damit wird das reale Korrelat der menschlichen Bethätigung im Gemein- und Sinzelleben wie im Erkennen bestimmter, als es bei Hegel geschieht, anerkannt, wennsgleich die Berlegung desselben in "Beziehungen" den Gedanken wieder verunklärt, denn: Relatio non potest esse absque aliquo absoluto?).

In Fechner find ber gemutvolle, humoristische Lebensphilosoph und der eratte Physiter nicht zur Ginbeit verschmolzen; es batte dazu fester ontologischer Anschauungen bedurft und diese waren in bem Wirrwarr, ben Rant geschaffen, verloren gegangen. Durch bie Wolken der Unklarheit bricht aber bei dem Psychophysiker wie bei anderen tiefergebenden Forschern der Strahl richtiger Intentionen erfreuend hindurch. Fechners Lofungswort gegen den Apriorismus tann jeder Ariftoteliter gutheißen: "Ceterum censeo, Karthaginem esse delendam. Unter dem Karthago aber verstehe ich jene Philofophie, die sich über die Dinge stellt, ohne vom Grunde berfelben ju ihrer Spige aufgestiegen ju fein" 3) .. - Die Spige aber fieht Fechner in Gott und er giebt bem Beweise für beffen Dafein, entgegen den tantischen Sophismen, eine dankenswerte neue Form: "Wir wurden den religiöfen Glauben nicht brauchen, wenn feine Gegenstände nicht waren. Denn wenn der Menich den Glauben daran gemacht hat, weil er ihn braucht, so hat er den Umstand selbst nicht gemacht, daß er ben Glauben baran ju seinem gebeihlichen Beftande braucht und bemgemäß ibn zu machen burch bas Bedürfnis genötigt ift. Die Erzeugung Diefes Glaubens durch ben Menfchen

<sup>1)</sup> Über die Seelenfrage, S. 226. — 2) Bb. II, §. 70, 5. — 3) Schlußz worte ber Schrift: Über die Seelenfrage.

muß also in der realen Natur der Dinge begründet sein, welche den Menschen mit seinen Bedürfnissen erzeugt hat. Es hieße aber teils der Natur der Dinge eine Absurdität beilegen, teils läuft es gegen die Ersahrung, soweit sich solche machen läßt, daß die Natur uns darauf eingerichtet hätte, nur mit dem Glauben an Etwas gebeihen zu können, was nicht wäre 1)."

Die Grundanschauungen feiner Pfpchophpfit batte Fechner leicht und zum Borteil für die Rlarheit ber Durchführung an Ariftoteles anlehnen konnen. Wenn biefer in ben Bethätigungen bes Lebewefens bas Pfpchifche, alfo 3. B. ben Born als Form, bas Somatische, hier: Die Blutwallung, als Materie fagt, welche beide nur Seiten berfelben Sache find und bom Pfpchologen nach ber Innenseite, vom Physiter nach ber Außenseite betrachtet werden 2). fo giebt er ben Fingerzeig, beibe Betrachtungsweisen zu verbinden. also signalifiert das, was Fechner als Pspchophyfit zu einem eigenen Forfchungszweige geftaltet. Diefer beftimmt fie als die neratte Lehre von den funttionellen oder Abhängigfeitsverhältniffen amischen Rorper und Seele, allgemeiner zwischen forperlicher und geiftiger. physischer und psychischer Well" 3). Die Erweiterung bes Begriffes burch die letteren Bestimmungen wird für Rechner erforderlich, weil er dem Phochischen die weiteste Ausdehnung giebt; er lehrt nicht nur Pflanzenfeelen, fondern auch Geftirnfeelen, fo daß die Seele als ein Daseinselement erscheint und fich damit ihr Begriff dem ber ariftotelischen Form annähert. Er bezeichnet als ein Grundgeset. bag "bas Beiftige ben Charafter relativer Ginheit ober Ginfachbeit gegen das Körperliche trägt, das als deffen Ausdruck anjusehen ift . . . Dies tann man durch ben Ausbruck repräsentieren. baß ber Beift bas vertnüpfende Pringip ber torperlichen Busammenftellung und Auseinanderfolge ift" 4). "Nicht blok bie Einzelheit der Erscheinungen, fondern auch das Band berfelben hat

<sup>1)</sup> Drei Motive des Glaubens, 1863; angeführt bei T. Pejch, Die großen Belträtsel, II, S. 526. — 2) Ar. de an. I, 1, 10; Bb. I, §. 32, 5. — 3) Revision der Psychophysit, 1882, S. 8. — 4) über die Seelenfrage, S. 212.

Realität, ja die hochfte Realität 1)." Anderwärts bezeichnet Fechner bas Beistige oder Seelische als Bewußtsein und findet im menichlichen Bewuftsein von den Dingen herrührende "beharrliche Einheiten", die durch "fefte Gefete" und "unverrudbare Saltepuntte und Bielpuntte" bestimmt find; Die Befege felbft find ihm aber wieder etwas Bedankenmäßiges: "Das Gefet ift nicht Deus ex machina, sondern die machina im Deus; aber Gott ift noch über die machina?)." All dies find hindeutungen auf die formae in re, die in bas menschliche Bewußtsein eingehenden Formen, und auf die formae ante rom. Man möchte auf Rechners Gedankenbildung Ariftoteles' Wort über Empedofles' Philosophie anwenden, die er wellicouern nennt3); der Grund aber; ate vea te nal nat' apràs ovoa trifft nicht mehr zu: hier stammelt die Philosophie wieder, weil fie die Sprache verlernte, die fie icon befeffen hatte. Das Richtige ber Rechnerschen Bestimmungen läßt fich unschwer auf ariftotelischthomistische zurückführen und das Irrige badurch berichtigen, wie bies bezüglich der Pfpchophpfit van Beddingen4) und Conft. Gutberlet's) gethan haben.

5. Es ist das allgemein anerkannte Berdienst Johannes Müllers, Physit und Chemie methodisch auf die physiologischen Erscheinungen angewandt zu haben, aber ein noch größeres, daß er über den neuen Gesichtspunkten die dem Leben als solchem eigenen Prinzipien nicht außer Acht ließ. Seine Darlegungen über Organismus und Leben beginnen mit den Worten: "Die organischen Körper unterscheiden sich nicht bloß von den unorganischen durch die Art ihrer Zusammensetzung aus Elementen, sondern die beständige Thätigkeit, welche in der lebenden organischen Materie wirkt, schafft auch in den Gesetzen eines vernünftigen Planes mit 3 wecksmäßigkeit, indem die Teile zum Zwecke eines Ganzen angeordnet

<sup>1)</sup> über die Seelenfrage, S. 214. — 2) S. 205 f. — 3) Ar. Met. I fin. — 4) L'encyclique de S. S. Léon XIII et la restauration de la philosophie chrétienne. Brux. 4. éd. 1880, p. 40. — 5) Die Pjychophyfik in der Zeitschrift: Ratur und Offenbarung, in den Jahrgängen 1879 u. 1880. Bgl. dessen Lehrduch der Pjychologie 1881, 2. Aust. 1896, S. 287 u. f.

werben, und dies ist gerade, was den Organismus auszeichnet 1)." Müller zieht einen Ausspruch aus Kants "Kritit der Urteilstraft" heran und einen anderen aus Goethes "Metamorphose der Pflanze"; aber auch Leibniz' "prästabilierte Harmonie" wird erwähnt, sie zeigt sich in der vernünftig-zwedmäßigen Anordnung der Gestalt und Kräfte der Tiere für die Ausübung dieser Kräste 2). Un-organisches Gebilde und Organismus sind im Wesen verschieden: "Die Krystalle zeigen durchaus keine Zwedmäßigkeit der Gestaltung für die Thätigkeit des Ganzen, weil der Krystall nicht ein aus ungleichartigen Geweben zusammengesetzes, zwedmäßiges Ganze ist, sondern durch Aggregation gleichartiger Elemente oder Bildungsteile entsteht, welche denselben Gesetzen der krystallinischen Aggregation unterworfen sind 2)."

Es wird die Meinung widerlegt, daß bas Leben nur die Folge ber Sarmonie der Teile, des Ineinandergreifens der Maschinenrader fei; "biefe harmonie besteht nicht ohne ben Ginflug einer Rraft, Die auch durch das Ganze hindurchwirft und nicht von einzelnen Teilen abhängt und diefe Rraft befteht früher, als die barmonischen Blieder bes Bangen borhanden find . . . Diefe bernünftige Schöpfungstraft außert fich in jedem Tiere nach ftrengem Befet, wie es die Ratur jedes Tieres erfordert; fie ift im Reime icon vorhanden, ebe felbft die späteren Teile des Gangen gesondert vorhanden sind, und sie ift es, welche die Blieder, die zum Begriffe bes Bangen gehoren, wirtlich erzeugt. Der Reim ift bas Bange potentia, bei ber Entwidelung bes Reimes entstehen bie integrierenden Teile actu"4). - Als ob alle ariftotelischen termini zur Berwendung kommen sollten, wird auch noch das movens herangezogen: Ernft Stahl, der berühmte Chemiter des XVIII. Jahrbunderts, wird gelobt wegen seiner von seinen Zeitgenossen miß= perstandenen Lehre, "daß die vernünftige Seele felbst das primum movens der Organisation, daß fie selbst der lette und einzige

<sup>1)</sup> Handbuch ber Physiologie des Menichen, 3. Auft. 1838, I, S. 19. — 2) Daj. S. 21. — 3) S. 21. — 4) S. 24.

Grund der organischen Thätigkeit sei". Müller bemerkt: "Diese Ansichten sind heutzutage keine Meinungen mehr, sondern Fakta": "Es kann jest nicht mehr bezweiselt werden, daß der Reim nicht die bloße Miniatur der späteren Organe ist, wie Bonnet und Haller glaubten, sondern daß der Reim das von der spezisischen organischen Kraft beseelte und bloß potentielle Ganze ist, welches actu sich entwickelt und die Glieder zur Thätigkeit des Ganzen nebeneinander erzeugt; denn der Keim selbst ist nur formlose Materie<sup>1</sup>)."

Damit vollendet Müller, mas Blumenbach begonnen hatte: die Rlärung des Votenzbegriffes, den die Epolutionisten vergröbert, die Epigenetiter preisgegeben hatten 2), burch Burudgeben auf Die ariftotelischen Bestimmungen; er ware ju noch größerer Rlarbeit gelangt, wenn er diese in ihrem ontologischen Zusammenhange aufgesucht batte. — Es ift nicht zufällig, daß Müller fich auch ber Lehre vom thätigen Berftande annähert. Er vindiziert in ber Schrift "Über die phantaftischen Gesichtserscheinungen", 1826, der Seele ein Bermögen, deffen Thätigkeit uns die Gesetze von der Affoziation ber Borftellungen nicht erschließen; er nennt es ichopferische Bbantafie und schreibt es ben Runftlern und Forschern zu, mobei er besonders Goethe im Auge hat 3). Müller ift ber Begründer ber Lehre von den Reflexbewegungen, durch welche er ber Erforidung ber bewußten Innervationen die Unterlage bot; auch auf dem pipchologischen Gebiete faßte er bas Niedere und Sobere ins Auge, weit entfernt von der Selbftgenügsamkeit anderer Forfder, welche um fo mehr den Thatsachen genug zu thun glauben, jemehr sie fich der Ibeeen entschlagen. Gegen fie bemertt J. Liebig, Chemiter und boch beredter Anwalt ber Bebenstraft: "Gine allau große Shagung der blogen Thatfachen ift haufig ein Mertzeichen eines Mangels an richtigen Ibeeen, und nicht ber Reichtum, sondern die Armut umgiebt sich mit einem Schwulft

<sup>1)</sup> handbuch ber Phyfiologie des Menichen, 3. Aufl. 1838, I, S. 24. — 3) Oben §. 90, 6, S. 129. — 3) Bgl. oben §. 112, 3, S. 666.

Rarl Ernft von Baer fest an bie Stelle von Müllers "3wedmäßigkeit nach bernünftigem Plane" feine "Zielftrebigteit", womit er ber fich unbewußt auswirtenden Entelechie bes Ariftoteles noch naber tommt. Gin organischer Rorper foll werben, bie bagu führenden Borgange sind zielstrebige; die Folgen find von Notwendigkeiten bedingt: "Aber ju glauben, daß wir beswegen auf Die Biele nicht zu achten batten, mare ein miffenschaftlicher Aberglaube . . . Bu erfaffen, wie in zielftrebigen Rotmenbig= teiten und notwendig verfolgten Rielen bas Ratur= leben besteht, icheint mir die mahre Aufgabe ber Raturforfdung 2)." Baer will anftatt von Zweden, vielmehr von Zielen der Ratur fprechen, weil in ersterem Ausbrude bewußte, fluge Beranftaltung mitbezeichnet wirb, Ziel bagegen fein Bewußtfein voraussett und Rotigung und Rotmendigkeit nicht abweift. Er bemertt aber: "Für die Befamtheit der Natur wende ich doch lieber ben bollen 3medbegriff an, muß mir aber gefteben, bak ich mir babei ein bewußtes und wollendes Wefen bente 3)." Über die Notwendigkeit, eine Lebenstraft anzunehmen, bemertt er: "So febr man auch in neuerer Zeit vorgeschritten ift in der Ertenntnis ber einzelnen Borgange im organischen Lebensprozesse, immer bleibt etwas zurud, mas fie leitet und mas die demisch-physitalischen Borgange beherricht, das Leben felbft. Bom Lebensprozef tann man überdies fagen, daß er immer auf einen fünftigen Buftand gerichtet ift ... Dug man nicht anertennen, daß er zielftrebig ift? Das Riel ift das eigene Selbst und die Nachtommenschaft; benn jede einzelne Lebensform icheint an fich für unbegrenzte Dauer eingerichtet, obgleich jedes einzelne Individuum notwendig in feinem Einzelleben bem Untergange entgegengeht 1)."

Baer führt Dubois-Reymonds Anficht an, daß das Bewußtfein

<sup>1)</sup> Chemische Briefe, S. 40. — 2) Studien aus d. Geb. der Naturw. 1876, S. 73. — 3) Das. S. 82. — 4) S. 188.

fich nicht aus materiellen Bedingungen erklaren laffe, an und bemertt: "Auch mir scheint bas Bewußtsein, bie Grundlage aller geistigen Operationen, burch demisch physitalische Aftion nicht er-Marbar, wenn auch eine Attivität des Hirns zur Grundlage bient. Ich glaube sogar, daß die Philosophen unserer Reit viel zu viel Gewicht auf ben von den Physiologen vermuteten Mechanismus bes Dirns legen . . . So wenig wir nun auch die geiftigen Oberationen aus ben forperlichen ertlären tonnen, fo ertennen wir boch, daß fie nur ben höheren Organismen gutommen und daß die Zielstrebigteit ber höheren Lebensprozeffe burch die forperliche Entwidelung ju ben geiftigen Operationen führt, und man tann besbalb bas geiftige Leben als Biel bes organischen betrachten 1)." "Die gesamte Tierwelt hat ihr lettes Ziel im Menschen, so febr auch jedes Tier bes eigenen Daseins fich erfreut und basselbe ju erhalten ftrebt 2)." Die hinordnung der Lebewesen auf den Menschen ichlieft aber beffen Einreihung in eine umfaffendere Belt ber 3mede nicht aus: "Bie Die Tone nur bann miteinander eine harmonie geben, wenn fie nach gewissen Regeln verbunden merden, so tonnen auch in der Besamtheit ber Ratur die einzelnen Borgange nur besteben und fortgeben, wenn fie zu einander in einem geregelten Berhaltniffe fteben. Der Zufall tann nichts Fortgebendes ichaffen, sondern nur zerftoren. Diefe Barmonie loft fich nach unserer Ansicht auf in Biele und Raturgefege als Mittel berfelben. Die Babe, Biele und Zwede zu verfolgen und Mittel bazu auszumählen, nennen wir Bernunft . . . und fo muffen wir jum Schluffe behaupten: Die gange Ratur wirtt vernünftig, ober: fie ift ber Ausfluß einer Bernunft, oder, wenn wir den Urgrund aller Wirtsamteit mit ber natur uns vereint benten: Die gange Ratur ift vernünftig 3)."

Baer weiß, daß er damit keine neue Dottrin aufstellt: "Die Erkenntnis von Zielstrebigkeiten in den Wirtsamkeiten der Ratur ift

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Studien aus d. Geb. der Raturw. 1876, S. 219 f. — <sup>2</sup>) Das.
 5. 227. — <sup>3</sup>) S. 229.

schon sehr alt, benn man hat mir nachgewiesen, daß meine Rielftrebigfeiten mit ben Entelechieen bes Ariftoteles gufammenfallen; Entelechie beißt: ein Ziel in fich tragend 1)." - Er entnimmt zum Belege bavon aus Erdmanns "Grundrig ber Geschichte ber Philosophie" einige Stellen über Ariftoteles; wie anders hatte ber große Naturforscher die Frage behandelt, wenn er die aristotelischscholastische Ontologie gekannt hätte! Er würde bann auch Blaton und Phihagoras als Gesinnungsgenoffen begrüßt, und ertannt haben, bag bie Rielftrebigfeit bes Dentens auf Die ibealen Bringipien hingeordnet ift. Dag er diefe menigstens im Bebiete bes Willens vor Augen bat, zeigt feine Augerung über bie Freiheit: "Was ben freien Willen anlangt, so laffe ich mir ben meinigen nicht nehmen, obwohl ich weiß, daß er zuweilen fehr beeinflußt wird. 3d nenne diefen Ginfluß, wenn er febr ftart ift, eine Rotigung noch lange nicht Rotwendigfeit; wenn er fcmacher wirkt, fceint er mir eine Berlodung oder eine Bedrängung 2)." Die Beseitigung ber Freiheit burd die Darwinschwärmer geißelt er mit den Worten: "Große Dinge wollen Raum haben; fo ichiebt ja auch bas Rududsjunge seine Bflegegeschwifter, Die fleinen Grasmuden, über ben Bord bes Reftes." Den Mechanismus ber Defgendenzlehre, welche burch Bufall bas Zwedmäßige ju produzieren gebentt, vergleicht er mit ber Dentmaschine, die ber Satyrifer Swift in Gullivers Reisen beschreibt 3).

Im Sinne Müllers und Baers beleuchtet die Defzendenzlehre Otto Liebmann4) und kommt zu dem Resultate: "Wir sehen ein, daß die erkannten Gesetze der unorganischen Natur, die physikalischen und chemischen also, nicht ausreichend sind, um die Entstehung auch nur einer Zelle, geschweige denn die Gattungsform und den Thpus einer Pflanzen – und Tierart oder des Menschen zu erklären. Irgendwelche unbekannten Gesetze sind hier im Spiel. Nennen wir

<sup>1)</sup> Studien aus d. Geb. der Raturw., S. 458. — 3) Reden, geh. in wiss. Bersamml. 1876, I (Studien aus d. Geb. der Raturw.), S. 70. — 3) In der Beilage zur Allgem. Zeitung 1873, Rr. 130. — 4) Zur Analysis der Wirlichkeit 1876: "Platonismus und Darwinismus", S. 297—341.

nun dieses x mit Aristoteles Entelechie, oder mit Blumenbach nisus formalis, oder morphologische Potenzen, oder Objektivations-stufen des Naturwillens — nennt's wie ihr wollt! Genug es ist, es herrscht, es ist da. — Wählen wir denen einmal den Namen: die Ideeen, denn zwischen dem, was Platon so nennt, und dem, wovon hier die Rede ist, dürste kaum ein großer Unterschied sein").

Derfelbe Philosoph bemerkt anderwärts: "Die ganze moderne Raturauffassung ist ohne Rest, ohne gewaltsame Interpretation oder getünstelte Umdeutung in den begrifflichen Rahmen der aristotelischen Metaphysit aufnehmbar?)." — Angesichts derartiger spontaner Regungen innerhalb der modernen Wissenschaft erscheint die Erinnerung, den Gesichtstreis auch auf die thomistische Fortbildung des Aristotelismus auszudehnen, nicht als eine so gar arge Reprissination des hinter uns liegenden.

6. Die genannten Naturforscher sind auf dem Wege, zu dem echten Realismus zu gelangen, der das Denten ebensowohl vor ber monistischen Auflösung ber Endlichkeit in Schein bewahrt, als vor der nominalistischen Verflüchtigung der Gesetze und Toben der Natur ju Denkhülfen. Die Mehrzahl ihrer Fachgenoffen folgt benfelben leider nicht, indem bei ihnen die Scheu besteht, über das Sinnlichwirkliche hinauszugeben; man glaubt um fo fester auf dem Boden der Erfahrung zu fteben, je mehr man fich die überfinnlichen Bringipien fernhält; allein biefer Empirismus fcblieft bei einigermaßen tiefer angelegten Beiftern gar nicht aus, daß fie jum Abichluß ibrer Beltanichauung moniftischen Anfichten raumgeben, indem fie bas Sinnlich-einzelne "ichlieflich" in einem letten Ginen von nicht-finnlicher Ratur zusammengefaßt fein laffen. Diefe Benbung ift sozusagen ein Erzengnis der Ermüdung; man hatte sich den bem menschlichen Beifte widerftrebenden Zwang angethan, nur Sichtbargreifbares gelten ju laffen und muß am Ende auch feinem barüber binausführenden Buge nachgeben; bas Denten verlangt fein Recht, aber tann es auf dem ihm entfremdeten Boben nur ju jenem balt-

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 340. — 2) Gebanken und Thatfachen 1882, Heft I, S. 17.

und inhaltlosen Begriffe eines letzen Einen bringen. Es wäre besser gewesen, ihm von vornherein sein Teil zu geben; es war ein Gewaltatt, die Natursorschung auf das Konstatieren eines sinnlichen Thatbestandes zu beschränken. So gewiß in letzterem eine Negel, ein Beset, ein Prinzip gesucht wird, so gewiß erkennt man einen übersinnlichen Thatbestand an; wenn die Natursorschung ein gesordnetes Ganze von Erkenntnissen sein soll, so muß die Natur ein solches von Thatsachen sein; wenn die Forschung einen Sinn haben soll, muß es auch einen wie immer gearteten Sinn in den Dingen geben. Der Dichter hat Recht, wenn er sagt:

Quae res,

Nec modum habet, neque consilium, ratione modoque Tractari non vult<sup>1</sup>).

Der Forschende spürt einem Etwas hinter und über den Dingen nach; er thut unrecht, sich dies zu verhehlen oder dieses Fragezeichen immer und immer zurückzuschieben; es tritt einmal doch an ihn heran und er fertigt es dann mit jener monistischen Antwort ab, dem Produkte des Halbdenkens, während er ihm bei jedem Schritte seiner Forschung mit ganzem und wachem Denken ins Auge sehen sollte.

Es ist unerläßlich, der Erfahrung einen über die Wahrnehmung hinausliegenden, im Denten zu ergreifenden Wahrheitsgehalt zuzusprechen, da nur an einem solchen der Realgehalt der Sinnes-empsindung, vermöge dessen wir von einem Wahr-nehmen sprechen, seinen Rüchalt hat. Die Preißgebung der substantialen Formen brachte schon im XVII. Jahrhunderte die Subjektvierung der Sinnes-empsindungen mit sich und damit wurde die Bahn des Phäno-men alismus betretens), der in der kantischen Lehre seine Ausbildung sand. Der scheindar so sesse doen der Ersahrung schwindet den Empirikern unter den Füßen, sobald sie gestehen müssen, daß die Ersahrung das Wert unserer Borstellungsformen ist, in denen wir ein Chaos subjektiver Empfindungen zusammenfassen. Schon

<sup>1)</sup> Hor. Sat. II, 3, 265. - 2) Oben §. 90, 8.

bei Hobbes trat uns das Umschlagen des Materialismus in den Subjektivismus entgegen, und bei ihm wiederholte sich lediglich, was school dei Demokrit und Protagoras vorliegt: wird den Körpern der übersinnliche Haltepunkt und ihren Beränderungen das unsichtbare Band genommen, so läßt sich ihre Realität nicht in die Atomengruppen slüchten; als das Reale bleibt lediglich das Borstellen. Aus Swezie der Dinge in der ganzen Welt sind Zustände der sie wahrnehmenden Beobachter, also von der Beschaffenheit der Sinne abhängig . . . Es giebt nicht Lautes ohne Ohren, es zu hören, teine Wärme und Kälte ohne Haut, es zu fühlen; in erster Linie kommt alles auf die Sinneswahrnehmungen an; ohne sie zersließt die laute, bunte, warme Welt in Nichts.)."

Es ift das Berdienft von Friedrich Albert Lange, in feiner "Geschichte des Materialismus"3) gezeigt zu haben, bag diese Denkrichtung bei allem Bochen auf ihre Erfahrungsgrundlage der tantischen Kritit jum Opfer fällt, welche die Erfahrung nach Form und Inhalt jum Produtte unserer Organisation macht. Infofern brachte bas Burudgeben auf Rant eine gewiffe Rlarung. Bunachft war es allerdings eine Sache ber Rot: "Wie eine geschlagene Armee sich nach einem festen Buntte umsieht, bei welchem sie hofft, fich wieder sammeln und ordnen zu tonnen, so borte man schon vor zehn Jahren allenthalben in philosophischen Kreisen die Barole: Auf Rant gurudgeben 1)." Gein Apriorismus ichien ber Philosophie nach den verunglückten Unternehmungen seiner Rachfolger einen Unterftand, mo sie von den andrängenden Fachwissenschaften unbehelligt bliebe, ju gewähren; seine Lehre von der doppelten Babrbeit. dem theoretischen Nicht-wissen und praktischen Doch-wiffen. befriedigte zugleich die steptische Reigung und "Die Bedürfniffe bes Gemütes"; sein Autonomismus entsprach den moralischen und politischen Ansichten, wie fie vor einem halben Jahrhundert trot der hiftorischen Schule noch gangbar maren.

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 84, 7, S. 624. — 2) B. Preper, Deutsche Rundschau 1876, S. 101 u. 102. — 8) Zuerft 1866, 4. Aufl. 1882. — 4) Lange, Gesch. des Materialismus, 2. Aufl., S. 1.

Lange felbst ift einer ber führenden Neufantianer: er giebt fich alle Mube, die Ginobe ber tantischen Weltanschauung burch phantafie- und gemütvolle Betrachtungen zu verschönern, er verlangt fogar, daß neben dem heiteren Reubau im griechischen Tempelftil, wie ihn die moderne Weltanficht barftellt, naum mindeften eine gothische Rapelle für bekümmerte Gemüter" einen Blat finde 1). In feiner gehaltvollen Abhandlung über bie Seelenlehre 2) geht er über tantische Anschauungen in bemerkenswerter Beise hinaus und führt in gewissem Sinne die idealen Bringipien gurud. Er knupft an einen Ausspruch hermann Loges an: "Die Belt ber Berte ift jugleich der Schluffel für die Welt der Formen" und bemertt: "Was ift die Welt der Werte anders als der Inbegriff aller Beziehungen des Objektes zum innersten Wesen des Geiftes, welche mir nach logischen, äfthetischen und ethischen Normen erfassen und beurteilen? Bas unserem Geift in folden Beziehungen entgegentritt, find flets icon Formen, Bestalten, Ideeen (eidn) und die Materie ift, soweit wir sie verfolgen konnen, nichts als eine ben boberen Formen ichlechthin bienende Summe von Gebilben, Die an sich alle auch ihre Formen haben, welche jedoch nicht als Formen, fondern lediglich als der Stoff der höheren Formen ju unserem Beift in Beziehung treten: dies gilt auch bon den Empfindungen und Trieben, fofern fie nicht als folche der Gesamtheit unseres Wesens gegenübertreten, fondern in einer bedeutungsvollen Bufammenftellung das passibe Substrat unserer Gedanten sind . . . Die unendliche Fulle bes Seienden ergreift ben auf Selbstverherrlichung feiner Subjektivität verzichtenden Forscher und führt ihn Schritt für Schritt tiefer in das Wesen ber Dinge, ohne sich ihm je in ihrer Totalität zu offenbaren . . . Diese Erkenntnismeise ift die ipekulative, ihr ift die Unmittelbarkeit eigen, mit welcher ber geiftige Inhalt bes Begebenen fich bier zu unserem Beifte in Beziehung fest ... Das Abbild ber Bahrheit, wie fie fich auf bem

<sup>1)</sup> D. Ellissen, F. A. Lange 1891, S. 214. — 2) K. A. Schmids Encyflopadie d. ges. Erziehungs: und Unterrichtswesens VIII 1, S. 573—667. Willmann, Geschichte des Idealismus. III.

Grunde des individuellen Geistes spiegelt, muß stets wieder von Grund aus neu gebaut werden, aber es ermangelt deshalb teineswegs der Beziehungen zum wahren Wesen der Dinge 1)."
Die Psychologie wird angewiesen, "den ideellen Inhalt der
psychischen Gebilde" nicht über deren Bestandteilen zu übersehen,
"da dieser Inhalt eben nicht in den einzelnen Bestandteilen, sondern
in der Form ihres Zusammenklingens zu suchen ist, wie
das Wesen des Kreises nicht in den Kreidestückhen liegt, durch
die er in der Zeichnung dargestellt wird, sondern in der Form
oder dem Bildungsgeses ihrer Zusammenstellung"?). Der
Pädagog soll das Übersinnliche in seinem Ausdrucke durch das
Sinnliche auszeigen; "allein wenn in diesem Sinnlichen nicht schon
das Übersinnliche als die Form und Idee des Gegenstandes
enthalten wäre, so könnte durch denselben auch niemals Übersinnliches
ausgedrückt werden"3).

hier ift von Rant nichts mehr übrig als die Forderung eines immer neuen Bauens des Bahrheitsbildes von Grund aus, die mit allem Übrigen in Widerspruch fteht, da die Aufnahme bes ideellen Inhaltes doch mohl der Rube bedarf, mas ja schon das Bild bom Spiegel nahelegt, ber eben ftill liegen muß, um das Bild beutlich ju reflettieren. Gine Ahnung von dem Fehlgeben Rants ift in dem Gegensate zwischen ber Selbstverherrlichung bes Foriders und der in das Wesen der Dinge eindringenden hingebung an die Fülle bes Seienden ausgesprochen. Das über Ideeen, Formen, Wefen, Bedeutung der Dinge Gesagte brauchte nur jum Standorte genommen zu werben, um die Betrachtung zugleich über ben Materialismus und den Phanomenalismus hinauszuheben. Regel des Dichters: Ex fumo dare lucem befolgt Lange in diesen Aussprüchen, aber er weiß mit dem gewonnenen Lichte nichts an-Die realistischen Schöflinge seiner Bedankenbildung zufangen. muffen verkummern, weil fie ju jowach find, fich ju dem ihnen homogenen Elemente empor zu arbeiten.

<sup>1)</sup> U. a. D., E. 657 u. 658. — 2) Daj. S. 659. — 3) S. 662.

## §. 122.

## Die idealen Bringipien als Lebensnerv der Biffenschaft.

1. Stolz auf ihre Entfaltung in die Breite und ihre in den Teilgebieten der Forschung erprobten Methoden glaubt die moderne Wissenschaft einer Prinzipienlehre entraten zu können und ihre Bertreter zeigen gegen übersinnliche Prinzipien geradezu Mißtrauen, weil solche sie von dem Boden der Ersahrung, dem so reiche Früchte zu verdanken waren, abziehen könnten. — Bervielfältigung und Ausbildung der Methoden erwartet man von der Zukunft, allein daß diese dem Wissenscheriebe eine andere Wendung geben und gar ein Zurücklenken zu älteren Denkweisen eintreten könnte, klingt der Mehrzahl der heutigen Forscher wie ein Märchen.

Diese Anschauungen sind das unvermeidliche Produkt der Entoder besser Ab-wickelung der neueren Spekulation. Selbst bei dem
besten Willen hätten die Bertreter der Teilgebiete des Wissens den
Berkehr mit dem natürlichen Zentrum der Wissenschaft, der Philosophie,
nicht aufrecht erhalten können, da diese ihnen durch Menschenalter
ein stets wechselndes Gesicht zeigte. Die Aufsorderung:
Befrage die Philosophie über die Leitbegriffe deines Gebietes, kann
der Forscher mit der Gegenstrage abweisen: Welche Philosophie denn?
Er kann sogar geltend machen, daß die Philosophen selbst einräumen,
sie hätten ihm nichts mehr zu bieten. Sie gestehen, daß Rants
Kritik der Metaphysik ein Ende gemacht habe, also eine
Prinzipienlehre, an welcher sich die Einzelsorschung orientieren könnte,
gar nicht mehr bestehe. Derselbe Kant hat aber auch durch sein
Auseinanderreißen der theoretischen und praktischen Philosophie und

Wegbrechen des Mittelgliedes zwischen Empirie und Anwendung 1) die ganze Philosophie von den Fachwissenschaften abgeschnitten; und er hat endlich durch die Erklärung, daß wir nur Ericheinungen erfennen, ben Empirismus legitimiert, bem Phanominalismus Der Bartifularismus ber Gingelmiffen-Eingang verschafft. ichaften wird von Dentern, benen "auf Rant gurudgeben fortschreiten" bedeutet, geradezu als der Reinertrag der philosophischen Entwidelung bezeichnet: "Das moderne wissenschaftliche Bewußtsein ift einerseits bedingt durch die Thatsache der relativ selbständigen Ginzelwiffenschaften, and rerfeits burch die ertenninistheoretische Stellung bes Menfchen ju feinen Objetten" 2); die damit vorbehaltene Ertenntnistheorie hat aber alle "metaphpfischen Abstraktionen" — damit find die übersinnlichen Prinzipien gemeint — als etwas Abgethanes binter fic. Beit verbreitet ift die Ansicht, daß nunmehr die Raturwiffenschaft als Methodenlehrerin ber Philosophie zu gelten habe; Die Beschichtswiffenschaft hat ohnehin ihre Überlegenheit über die geschichtslose Spekulation bewiesen.

Das Abschließen der Einzelwissenschaften gegen die Philosophie wird durch die Verwendung des Begriffs Hypothese perfekt. Eine solche wählt der Forscher in seinem Gebiete als Grundanschauung mit der Ansorderung, daß sie die Erscheinungen "am bequemsten" erkläre; ihr eine Geltung für das Nachbargebiet zuzusprechen, liegt ihm fern; der Nachbar hat ja das gleiche Recht auf eine Hypothese; noch weniger beansprucht er für dieselbe "absolute Wahrheit", die ja überhaupt für die Wissenschaft nicht erreichbar sei. Dies ermöglicht ihm einen unbesangenen Verkehr mit Anhängern anderer, ja der entgegengesehten Hypothesen. Die Hypothese ist gleichsam der Pusser, welcher Widersprüche und Konslitte vermeiden läßt, ohne daß doch der Stoßtraft der Untersuchung etwas abgebrochen würde.

Dieses in der Naturforschung eingebürgerte Berfahren ift nun auch auf die Sozialforschung übertragen worden. H. Diezel unterscheidet zwei Grundanschauungen von der Gesellschaft: die

<sup>1)</sup> Cben §. 106, 5 a. E. — 2) B. Dilthen, Ginleitung in Die Geiftess wiffenichaften, 1883, S. 519.

individualistische und die sozialistische oder organische und läßt beide nur als Hypothesen gelten. Die organische Ansicht sest eine transzendentale Potenz voraus und ihr Prinzip ist ohne "metaphysische und überirdische Sanktion" unhaltbar: "Leugnet man diese, so schwebt sie in der Luft; weil es zwar unbeweisdar ist, daß eine solche Potenz in der Geschichte waltet, ebensowenig aber der Gegendeweis geführt werden kann, woraus die absolute Wahrheit des Individualismus sich ergäbe, darf das Sozialprinzip als gleichwertig mit dem Individual-prinzip bezeichnet werden" 1).

2. Der Abbruch der offiziellen Sandelsbeziehungen zwischen zwei Ländern folieft nicht aus, daß fie, wenn fie ein Bedürfnis find, in der Form des Schmuggels weiter bestehen, und etwas ahnliches gilt von den Beziehungen zwischen der Philosophie und den Fachwissenschaften: erftere ift für den "eratten Forscher" verbotene Ware, aber boch nicht gang zu miffen, aus ihrem Rachlag werden unausgeset Stude in die Teilgebiete des Wiffens eingefcmuggelt. Die Hppothesen selbst find solche Stude; zum allerkleinsten Teile entstammen sie der Fachwissenschaft, sondern sind als herrenloses Gut aufgegriffen. Man glaubt von einer Brüfung berselben auf ihren Ursprung bin absehen zu konnen, weil sie ja nicht als nabsolute Wahrheiten" gelten wollen. Der Naturforscher verwendet den Atombegriff, ohne beffen grundverschiedene Auffaffung bei Pothagoras und Demokrit zu kennen oder bavon zu wissen, daß der gangbare Atombegriff, barin bem bemofritischen gleich, ben Realgehalt ber Sinnesempfindung aufhebt und die Ertenntnis subjettiviert, daber auch mit ethischen Anschauungen unbereinbar ift. Die interne Brauchbarteit reicht aus, um ben Saushalt ber Philosophie braucht man fich nicht zu kummern, ber ja ohnehin als aufgelöst gilt. newigen Raturgefegen" wird allenthalben gesprochen und beklamiert, ohne je nach beren Provenienz zu fragen; man weiß nicht.

<sup>. 1)</sup> Diegel Robbertus II, S. 217, vergl. deffen Artikel: Individualismus in Konrads handwörterbuch ber Staatswissenschaften III, S. 566, wo die transzendentale Potenz supranatural genannt wird.

baß Blaton zuerst φύσεως νόμοι gesagt hat 1), noch auch, baß Befete und Ibeeen in Berbindung miteinander in die Gedantenbildung eingetreten find. Man macht ben Begriff der Entwidelung ju einem Leitgebanten ber mechanischen Raturerflärung, ohne fich davon Rechenschaft zu geben, daß er der entgegengesetten, der organischen Anschauung entstammt; "denn bei Entwickelung wird ein von Anfang an mit bestimmten Gigenschaften und Araften Ausgestattetes gebacht, so baß fich bas Spätere wie aus einem organischen Reime beraus entfaltet. Die neue Reit mochte aber die spezifische Gestaltung eben nicht als fertig vorhanden und das Geschehen nicht nur als ein bloges Nachaußentreten faffen, sondern die Gestaltung foll sich ursprünglich und letibin in bem Prozesse selber vollziehen" 2). Bei ber Entwidelung wird bas Sein und zwar als potenzielles vor bem Prozesse gedacht, die moderne mechanische Ansicht tennt feine Poteng und fein Sein als nur in bem Prozesse, und nimmt boch jenen Begriff gang unbefangen in Unspruch. Man greift eben auf, mas guten Rlang zu haben scheint; je nachdem Mode und Zeitgeist etwas anschwemmt, wird es verwendet; ju einem Bringip ift es gerabe gut genug.

Wieder liegt hier die Schuld in erster Linie an den Philosophen, welche mit ihrer eigenen Terminologie in gewaltsamster Weise umsprangen, Descartes und Leidniz vorans). Unmittelbar aber wirkt hier die Auftlärung und Bernunftkritik nach, die mit allem Geschichtlichen in barbarischer Art schaltete; aber auch an jene Barbarei wird man erinnert, die man oft auf klassischem Boden antrisst, wo das Landvolk an die antiken Trümmer seine Wäsche hängt: ähnlich hängt der Empirismus seinen Kleinkram an die Begriffe, die ihn wie Trümmer einer unverstandenen Gedankenwelt umstehen.

Auch Schriftsellern, die über die modernen Anschauungen nicht hinauszuschreiten wagen, hat sich dieses Migverhältnis aufgedrängt. R. Euden hat in seinen Arbeiten über die Grundbegriffe und die

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 30, 3. Tim. p. 41 e; 63 e. Gorg. p. 483 d. — 3) R. Euden, Geschichte und Kritit der Grundbegriffe der Gegenwart, 1. Aufl., 1878, S. 134. 3) Cben §. 94, 5 u. 95, 5, vergl. 119, 6.

philosophische Terminologie viel Unfug derart aufgedeckt. E. Dühring spricht bei der Rritit des oberflächlichen Herbert Spencer von "einem Schlage bon Gelehrten, beren Unerfahrenheit und Dangel an Orientierung in den feineren Wendungen der Philosophie und Beltichematit fie ber erften beften, fich gerade auf ihrem Wege anpreisenden Plumpheit anheimfallen läßt" 1). G. Schmoller klagt über die bei den Nationalökonomen gangbare Unkenntnis der Ethit, beren Bestimmungen fie boch nicht umgeben tonnen, wobei aber "beinahe nirgends untersucht wird, was hierunter zu verstehen fei, sondern es wird gang im allgemeinen nach bem gewöhnlichen Sprachgebrauch vorausgefest", burch melde "Gleichgültigfeit gleichsam der wissenschaftliche Boden unter den Füßen weggezogen wird" 2). Derselbe Gelehrte bemerkt: "Den meisten Nationalötonomen und Staatsgelehrten ift gegenwärtig die Philosophie und die Logit . eine torra incognita und boch können fie ber allgemeinen Begriffe nicht entbehren; fie brauchen sie, aber fie verstehen nicht mit ihnen umzugeben; fie fpielen bamit, wie fleine Rinder mit Bauholgern, fo roh und ungeschickt; die Begriffe umgeben fie wie ein Baun, über den fie nicht hinaussehen und der daber die gange übrige Welt ihnen perdectt" 3).

Jene von Diezel vorgenommene Disjunktion kann einen Beleg dafür geben, wenngleich diese starken Ausdrücke nicht gerade auf ihn Anwendung sinden. Dem Gegensaße: individualistisch — sozialistisch, liegt der alte circulus vitiosus: Gines — Bieles, zu Grunde, den schon Platon durchbrochen hat. Der Individualismus, der die Gesellschaft als hervordringung der Einzelnen ansieht, ist nicht eine Grundanschauung, sondern Erzeugnis des nominalistischen halbdenkens der antiken und der modernen Sophisten, ein Produkt der verwesenden Gesellschaftslehre, so daß von einer Gleichberechtigung mit dem "Sozialismus" keine Rede sein kann. In letzterem Begriff aber ist bei Diezel das Allerverschiedenste zusammengeworsen, wie schon seiner

<sup>1)</sup> Kursus der Philosophie 1875, S. 453. — 2) Zur Litteraturgeschichte der Staats: und Sozialwissenschaften, 1888, in dem Aufsage über Fichte, S. 30 f. — 8) Das. S. 137.

Ausbrude: "metaphpfifche und überirdifche Sanktion, tranfzendentale oder subernaturale Botena" zeigen. Es wird barin ber begeliche Weltgeift, die leffingide Erziehung des Menschengeschlechtes mit der organischen, ja ber driftlichen Staatsanficht in einen Begriff verschnurt, also ebensowohl die falschen monistischen Rorrettive des Individualismus, die in diefen jeden Augenblid jurudjuschlagen broben, als die richtige ideale, d. i. realistische Anschauung, nach der ber Einzelne auf die Gemeinschaft hingeordnet ift, ohne doch ju beren blogem Bertzeuge zu werden. Zwischen den beiden Barekbasen fehlt gerade die richtige Mitte, die nicht zu verfehlen gewesen ware, wenn man die termini tranfzendental und supernatural auf ihren Ursprung hin angesehen hätte; das bonum transcendentale oder δίχαιον φύσει håtte allein den rechten Fußpunkt geben können, die Unterscheidung der Bestimmung des Menschen in der Natur von seinen Rielen supra naturam hätte bem gangen Wirrsal ein Ende gemacht. — Mit der Sorgfalt, welche Natur = und Sozialforscher auf die Analyse eines Einzelthatbeftandes anwenden, um ja der Erattheit nichts zu vergeben, fteht die Flüchtigkeit, mit der fie fo oft den Gefamtthatbeftand ihres Bebietes behandeln, in einem feltfamen Rontraft, der fich nur aus ber allverbreiteten nominaliftifden Scheu bor bem Allgemeinen erklärt, welche auch zur Breisgebung bes Bangen führt.

Mit dem steptisch-stolzen Berzicht auf die Philosophie ist noch teineswegs die Unabhängigkeit von ihr gegeben; er lähmt im Borbringen zu den echten Quellen, verhindert aber nicht, aus getrübten Rinnsalen zu schöpfen, wenn es unvermeidlich ist, die Sandwüste des Empirismus einigermaßen zu berieseln.

Die hinweisung Schmollers auf die Ethik ist dankenswert, nur bedarf es des geübten Blides, sich in dem Ruinenfelde zurecht zu finden, in welches die neuere Philosophie den Bau unserer Vorsahren verwandelt hat. Schon Morhof klagte, die Moralphilosophie biete vivae validaeque doctrinae parum 1); ein neuerer Forscher gesteht, daß seitdem das Lebenskräftige ganz abhanden gekommen ist. "Auf

<sup>1)</sup> Oben §. 93, 6.

teinem Gebiete der Geisteswissenschaft," sagt A. von Öttingen, "die Psychologie vielleicht ausgenommen, die darin der Ethik verwandt ist, herrscht eine solche Konfusion, eine solche Willkürlichkeit der Methode, ein solches phrasenhaftes Deduzieren und Konstruieren, solche spftematische Zerfahrenheit und zersahrene Spftemlosigkeit, als in der Ethik." Solche Zeugnisse entlasten einigermaßen die Fachgelehrten, aber bringen sie darum nicht in ein besseres Geleise.

3. Es giebt Gemächse, welche sich durch Ausläufer derart fortbflanzen, daß von einer Mutterbflanze ein ganzes Net von Tochterpflanzen ausgeht, welches durch das Absterben jener in seinem Bestande nicht berührt wird, und wieder andere Gewächse, bei benen vom Stamme Luftwurzeln ausgeben, die ben Boben suchen und, in ihn eindringend, einen Bau bon ichlanten Saulen neben bem Stamme bilben, die doch trot ihrer Selbständigkeit von jenes Gebeiben abhangig bleiben; ersterer Art ift die Erdbeere und die Quede, letterer Art ift ber indische Mangrove - ober Wurzelbaum. Bur Bergleichung mit botanifden Gebilden tann ber Organismus ber Biffenicaft, bei bem man ja gern von Wurzeln, Stämmen, Aften, Zweigen fpricht, wohl auffordern und so auch gefragt werden, welche jener beiden Fortpflanzungsweisen ibm zuzuschreiben sein möge. Als Mutterpflanze oder Stamm wird man die Philosophie jedenfalls gelten laffen muffen; aber nach ber beute gangbaren Ansicht von der Wiffenschaft berührt ihr Absterben nicht das von ihr ausgegangene Net der Fachwissenschaften, denen man eber zuspricht, daß sie von der Berwesung jener nur gewinnen konnen. Aber es sind Anzeichen borhanden, daß nicht Erdbeere und Quede, fondern der Burgelbaum bas treffende Bild jenes Organismus ift: daß die Fachwissenschaften, aus der Philosophie bervorgegangen, ben alten Stamm umgeben als Stugen feiner Krone und mit ihm in ftetem Austausche ber Lebensfäfte fiehend.

Die Philosophie ist Prinzipienlehre und so gewiß alle Fachwissenschaften eine Berarbeitung ihres Stoffes nach Prinzipien

<sup>1)</sup> Moralstatistit 1868, S. 57.

anftreben, entwachsen fie ber Philosophie zu keiner Zeit und ift ihre Abwendung von berfelben ein Zeichen, daß ber ganze Organismus frantelt; an Stelle bes gefunden Lebensvertehres von Stamm und Ausläufern tritt, weil ein Berkehr unerläglich ift, der unnormale, wie ihn beim Organismus eine Unterbindung bewirft. Es liegt in bem Bartifularismus ber Sachwiffenschaften etwas von Autonomie, wie er auch mit ben autonomistischen Berirrungen ber Reuzeit ausammenhängt. Der Einzelforicher, ber nur auf sein Jach bedacht ift und von deffen Zusammenhange mit dem Bangen nichts miffen will, da bas Bange von felbft um fo beffer gebeiben werbe, je intenfiber man bas Ginzelne bearbeite, gleicht bem Belbmacher ber smithichen Wirtschaftsordnung, ber überzeugt ift, daß die Bethatigung feines Egoismus das beste Mittel ift, das Gemeinwohl zu fordern. hier wird vom Mechanismus des Marttes, dort von dem fpontanen Ronsensus des geistigen Lebens die richtige Summierung der autonomen Ginzelthätigkeiten erwartet. Auch ber tantifche Tugenbhelb bildet ein Analogon des isolierten Fachmannes; er ift Sittlichkeitsproduzent, Fachmann des guten Willens, gegen alle Heteronomie abgesperrt, aber mas er und seine Nebenmanner, jeder in feinem Berfclage, hervorbringen, foll fich im Reiche ber 3mede von felbft jur iconften Barmonie jufammenichließen. Englischer Empirismus und tantische Rritit haben bas ihrige beigetragen, um jene Grundftimmung der modernen Wiffenschaft berzustellen; legte man an die Wissenschaftlichkeit jener die Sonde, so murbe man erkennen, welche Unwissenschaftlichkeit ihr Autonomismus in den Wissensbetrieb eingeschleppt hat. Der Autonomismus isoliert die Einzelnen und schwächt badurch sie und das Bange; er macht aufgeblasen und unficer, tropig und verzagt zugleich; er läßt teine Grenze gelten und raubt fich baburch auch jeden Salt. Friedrich Rietsiche fagt nicht zu viel. wenn er in ber modernen Biffenschaft neinen Mangel an Glauben an fich felbft, eine Unruhe ber Ibeallofigfeit, eine unfreiwillige Benügsamteit" finbet 1).

<sup>1)</sup> Genealogie der Moral, Ausg. von 1894, S. 181.

929

Bei allem Bochen auf Berfelbständigung zehrt biefe Wiffenschaft von den Gütern der geringgeschätten Bergangenheit. muß fie eine übergreifende Disziplin in einer philosophischen Wiffenichaft anerkennen: in ber Logit, ber unsterblichen Gabe bes ariftote-Sie ift zwar längst nominalistisch übermalt lischen Realismus. worden, aber die ursprüngliche Farbe tommt doch immer wieder zum Borfchein. Die Logit ift das Organon ber Wiffenschaft und ber Brodomus der Bringipienlehre, also der Metaphysit; beide fteben und fallen miteinander; wenn Rant bei feinem Zerftorungswerte die Logit iconte, fo verfuhr er nur nach dem Inftinkt ber Selbsterhaltung, aber völlig intonsequent 1). Harms nennt treffend die neuere Philosophie, welche die Metaphysit wegwerfen und die Logit behalten möchte, "Berlegenheitsphilosophie" und lobt die Alten wegen ihres Berftandniffes für die Busammengehörigkeit beider 2). Die Frage ber Univerfalien halt wie eine eiferne Rlammer beibe Wiffenschaften gufammen; die Logit barftellen, ohne zu jener Stellung zu nehmen, beißt Berftedens fpielen; aber ju ihr Stellung nehmen beißt, fich über eine fundamentale Frage ber Ontologie, also ber Metaphysit, erklären. Im Grunde ift burch Gutheißung ber Logit die Frage icon im realistischen Sinne entschieden, benn eine nominalistische Logit ift nur bem Namen nach eine folche, in Wahrheit Pfpchologie. Diefes gange Berhaltnis muß nun aber nicht blog ber Logiter tennen, sondern jeder, der mit Begriffen zu thun hat, also jeder Forscher, fonst tappt er im Dunkeln in Fragen, die sein ganges Thun und Treiben betreffen. Renntnis ber Ontologie ift in gleichem Grade Borbedingung für jede Art wiffenschaftlicher Forschung, wie logische Die Berletung ber logischen Gesetze verrät fich zwar ichneller als die Mighandlung der ontologischen Begriffe, aber auf die Dauer ftiftet diese eine Berwirrung, die um nichts weniger die Ertenntnisgrbeit binfällig macht, als jene.

Der Geschichts und Gesellschaftsforscher ift junachft auf die Ethit hingewiesen, allein diese hangt burch die tranfzendentalen

<sup>1)</sup> Oben §. 106, 6. — 2) Geschichte ber Logif, 1881, €. 46.

Begriffe bes Guten und Bolltommenen mit ber Ontologie untrennbar zusammen und die Frage ber Universalien betrifft auch ihre Brundlagen. Das grundlegende Problem vom Berhaltnis des Gingelnen gur Gesellichaft, ift, ohne Rlarbeit in ber Universalienfrage gewonnen zu haben, gar nicht in Angriff zu nehmen, geschweige benn ju lofen. Manche laffen fich ben platteften Nominalismus aufdrängen, weil sie gar keine Ahnung haben, daß es auch eine andere Anschauung giebt; ihr geschichtlicher Sinn ift nicht ftart genug, sie auch auf die Beidichte ber Begriffe bingumeisen, Die freilich erft orientierend wirtt, wenn ber Begriff als ein Gebantlich-reales verftanden wird. Ohne geklärte ontologische Begriffe kann die Erforschung des Menschenlebens und ber sittlichen Welt in die Lage kommen, daß ihr die Begriffe des Menschen und des Lebens, wie die Idceen der Sittlichkeit und der Welt zugleich abhanden tommen; die bestruttive Philosophie bat es an Bemühungen zu ihrer Beseitigung nicht fehlen laffen, wenn sie lehrt: der Mensch ift ein gezüchtetes Tier, das Leben ift Mechanismus, Die Sittlichkeit ift unfer Wille, die Welt unfere Borftellung.

Die philosophiefreie Wiffenschaft - wenn man biefen Ausdruck nach dem Borbilde der "traubenfreien Weine" bilden darf ift eine Schwester ber moralfreien Ethit, wie fie neuerdings Friedrich Rietiche vertundet bat, und ber anarchischen Gefellichaftwordnung ber Cpigonen Begels; ihre Afgendenten find: bie metaphyfiffreie Bhilosophie Rants und der Englander, die ibeeenlose Beltweisheit und religionsfreie Gottesverehrung der Aufflarer, die wieder auf bas tirchenfreie Chriftentum ber Glaubensneuerer jurudgeht; überall liegt bie Zerreigung bes Untrennbaren, die Berftummelung des Lebendigen vor. Mehrfach wachft an Stelle des abgehauenen Bliedes ein fremdes an: die gemißhandelte Natur rächt sich burch bybride Bildungen: bas firchenfreie Chriftentum muß an der Staatsgewalt feinen Salt suchen, Die von ber Metaphysit befreite Philosophie wird von monistischer Gebantenbichtung in die Lufte geführt, die Wiffenschaft ohne Prinzipienlehre greift prinziplos ihre Prinzipien auf, sie sucht bas gerbrochene Rudgrat mit bem erfibeften Stude Bolg ju ichienen.

4. Ein Betrieb ber Wiffenschaft, bei welchem die gentrale Stellung ber Pringipienlehre vertannt wird, ift bedroft, ber Berfplitterung zu verfallen. Die maberne Wiffenschaft legt bas hauptgewicht auf die Spezialforidung; nicht nur die Wiffenschaften ichließen fich gegeneinander ab, jondern auch beren Afte und Zweige; man ift geneigt, die Deifterschaft an bas Sammeln "ber größten Rraft im kleinsten Bunkt" geknüpft zu benten. Es fehlt nicht viel, baß man bas Prinzip ber Fabrit, daß Jeder nur eines recht machen tonne, auf die Forschung übertrage; aber man vergist, daß in ber Nabrit auch Solche ba find, welche bas einzelne Rechtgemachte jur herfiellung des Gesamtproduttes jufammenführen; Die Fabrit entbehrt teineswegs leitender Gedanten, fie bat eine Art Pringipienlehre und auch Bertreter berfelben, wenngleich ber Arbeiter keinen Anteil baran bat; insofern ift sie im Grunde bem gentrifugalen Wiffensbetriebe überlegen. Den Berbrauch von Menschenkraft für Einzelleiftungen, die ihr nicht geistig proportioniert sind, macht man ber Fabrit mit Recht zum Borwurfe: es ift nicht wurdig, daß ein Arbeiter jahrelang nichts als Stecknadelknöpfe macht. Allein bas gelehrte Spezialistentum zeigt ahnliche Berletungen ber Proportion; so mancher gelehrte Arbeiter baut fich in seine Sparte ein, Die an Spezialifierung ber Aufgabe jenes Fabritmannes nichts nachgiebt, und er verfolgt fein Produtt fo wenig ins Sanze ber Wiffenschaft hinein, als jener bas feinige in die weiteren Manipulationen der Fabrit. Das thut nur, wer geubt ift, im Teile das Bange gu feben, und weiß, daß bas Bange por ben Teilen ift, wie bas Allgemeine "von Natur früher" ift als das Einzelne — Anschauungen, welche nicht die Leitsterne unserer gelehrten Arbeit find. Die Arbeitsteilung muß ihr Rorrettip in ber Wertvereinigung finden und diese muß bei ber Wiffenschaft im Bewußtsein jedes Mitarbeitenden einigermaßen vertreten sein. Wenn man meint, die Wiffenschaft als folche ftelle biefe Bereinigung bar, so verfällt man unversehens in extremen Realismus, indem man eine unpersonliche Boteng mit etwas betraut, was fich im perfonlichen Beiftesleben vollziehen muß.

Mit bem Berftanbniffe für die Ginheit der wiffenschaftlichen

Arbeit verbuntelt fich auch das für ihre Abftufung und Bliederung. Bei der Beurteilung miffenschaftlicher Bethätigung tritt beren Gegenftand zurud gegen bie barauf verwandte Rraft, ein echt moderner Rug, beffen Anfänge in ber Entwertung ber 3bee und ber 3bealien burch ben Nominalismus liegen 1). Die Borbilbung gur Biffenich aft leidet unter bemielben Bertennen ihrer organischen Ginbeit; fie ift polymathifd und fteht mit ber Spezialifierung ber Forfdungsarbeit felbst in feltsamem Widerspruch 2), wieder zwei entgegengesette Baretbafen, zwischen benen bas Richtige in ber Mitte liegt: Rongentration des Bielfältigen unter übergreifende Disziplinen und Festhalten von deren Leitgedanken beim Gintreten in die Ginzelarbeit. Derart aber sind die fundamentalen Schulwiffenschaften Sprachtunde, Mathematit, Philosophie, Theologie 3), von denen die Philosophie das eigentliche Band von Vorstudien und Studium, Übung und Ausübung barftellt, ein Grundverhaltnis, bem man burch Bernachläffigung des philosophischen Schulunterrichts übel Rechnung tragt 1). Sucht man das Gedränge ber Borftubien zur Wissenschaft auf andere Beife ju lichten, etwa burch Burudfetjung ber flaffifchen Studien, fo führt man die Befahr eines Sintens der miffenschaftlichen Bildung berbei; man handelt wie Jemand, der die Kraft des Körpers durch Amputation von Gliedmaßen zu beben fucht. Unfere profuse Bildung und spezialisierte Wissenschaft sind tein gutes Brognoftiton für die gedeihliche Entwidelung des geiftigen Lebens, und an beiben Digftanden trägt ber Berfall ber Philojophie ben Hauptteil ber Schulb.

Mit dem Ausfalle der Philosophie aus dem Sesichtskreise der Forscher hängt ferner die Ablösung der Wissenschaft von ihren ethischen Wurzeln zusammen. Die Prinzipienlehre umspannt Phhist und Ethik, Theorie und Praxis; wenn sie sich nach der Weisheit nennt, so deutet dies auf die Idee hin, an welcher Forschung und Anwendung zugleich Anteil suchen sollen. Die moderne Anschauung, diesen Zusammenhängen abgewandt, läßt für

Oben §. 93, 6. — <sup>2</sup>) Bergl. bes Berfaffers Dibattit I<sup>2</sup>, S. 393 f. —
 Daf. II<sup>2</sup>, §. 66. — <sup>4</sup>) Daf. §. 54.

die Wissenschaft sittliche Endawede nicht gelten, ihr genügt der Wiffenstrieb als beren Wurzel, womit in naturaliftischer Beise ein unbewußtes Streben über die bewußte Zwedfegung geftellt wird. Treten so die sittlichen Aufgaben der Wiffenschaft gurud, so brangen fich bei beren modernem Betriebe um fo mehr bie technischen hervor, die ichon Bacon angepriesen hatte, der nur zu viel Gläubige gefunden bat. Dann kann man wohl auch fagen: Die Wiffenschaft bient bem Leben, nur ift bas Leben bann von ber Sobe bes Sittlichen auf das Niveau des Materiellen berab= gezogen, die Forschungsarbeit ift entgeistet und entweiht. Auf bie Befahr, welche bem modernen Befen durch die Auffaugung bes Cthischen durch das Technische drobt, bat R. Euden nachdrücklich hingewiesen 1). Die in solchem Sinne bem Leben bienende Biffenichaft verfällt bem flachften Senfualismus und Materialismus und es ruht auf ihr auch nicht mehr ein letter Nachglanz bes Ibeals: "Wenn alles feine Bewähr innerhalb bes Erfahrungstreifes zu erbringen bat, was anderes tann über Recht und Unrecht entscheiden, als die Leiftungen für den Brozeß, der Nubertrag des einen und des anderen? Was immer auftritt, wird sich nicht als an sich wertvoll, sondern als nüglich, nicht als dauernd gultig, sondern als augenblidlich baffend einführen. Damit stürzt die Form des Ideals und mit ihr finken alle besonderen Ideale als unklare Gebilde verworrenen Dentens, als Reftbestände überholter Entwidelung" 2). Mit Recht erblidt Guden barin eine Berengung und Beraugerlichung bes Rulturgebantens überhaupt 3).

Sine ideallose, von Stepsis und Vernunftkritik ausgemergelte Wissenschaft steht den großen Aufgaben des Lebens ratlos gegenüber. Wenn es für die Sozialforschung wirklich noch in suspenso ist, ob die individuale oder die sozial-organische Ansicht das Rechte trifft, da sie beide für gleichberechtigte Hypothesen erklärt, so kann sie in keiner Weise, auch nicht in den untergeordnetsten

<sup>1)</sup> Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geisteslebens, 1885, S. 6 f. — 2) Das. S. 9. — 3) Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der Gegenwart, 1878, S. 198.

Fragen, Beraterin der öffentlichen Gewalten sein, da der nicht raten kann, der nicht weiß, was er will. Wenn die Mechanik noch nicht mit sich einig darüber wäre, ob die Schwerkraft nach unten oder nach oben wirkt, oder die Akustik darüber, od Tiese und Höhe der Töne der Länge der Saiten direkt oder umgekehrt proportional sind, so würde sich der Architekt bei jener, der Musiker bei dieser nicht viel Rats erholen können. Die prinziplose Wissenschaft ohne ethische Orientierung wird entweder zur Magd oder zur Statistin.

Aber wo der sittliche Ernst fehlt, kann auch das nichtige Spielen platzreifen. Wer hatte nicht einmal den Eindruck gehabt, daß auf manchen Sebieten der moderne Wissensbetrieb an das Amateurwesen eines Gegenstandes Raum, schafft sich eine Spezialität und sucht gerade in deren Herauslösung aus dem Sanzen seine Stärke, in ihrer virtuosen Bewältigung seine Meisterschaft und erlangt dadurch den Rus eines "originellen Forschers", ist aber in Wahrheit ein scientissischer Amateur; der Geistesreichtum der Wissenschaft ist zum Geistreichtum herabgesunken.

5. Die Abkehr der Wissenschaft von der Philosophie hat für jene nicht bloß die Gefahr der Zersplitterung und der Abwendung von ben fittlichen Lebensaufgaben zur Folge, sondern die noch tiefergreifende einer Selbstauglieferung an die Stepfis, welche junachst nur an einzelnen Buntten ansett, früher ober später aber ben gangen Bestand der Wiffenschaft gerfreffen muß. Schon Platon erkannte ben Antagonismus ber Stepfis ber Cophiften gegen bas Wissen und er schlug jene burch ben Sinweis auf die Wissenschaft als Thatsache, auf das wirkliche Wahrheitsertennen, nieder. Seitdem ift ber Bahrheitsbegriff burd Ungriffe ber verschiebenften Art untergraben worden und heute werden nicht eben viele Forscher wagen, ihm ins Geficht zu seben; und boch lebt die Wiffenschaft bon ber 3bee bes Wahren, wie die Sittlichkeit von ber bes Guten; eine Wiffenschaft, welcher von ihrem Lebensprinzipe aus teine erfrischenden, erneuenden, erhöhenden Impulse zukommen, ift trot aller Entwidelung in die Breite nicht gefund und fogar nicht lebensfähig. Die neuere

Wiffenschaft hat eine Reibe von Zugeständniffen an die Stepfis, den Nominalismus, ben Phanomenalismus gemacht, beren Ronfequenzen es fraglich erscheinen laffen, ob fie ben Wahrheitsbegriff überhaupt noch in irgend welcher Form festhalten tann. Man bat einer turzfichtigen Phyfit eingeräumt, daß die Wahrnehmungen teinen Realgehalt, also keinen Wahrheitsgehalt haben; man bat sich durch nominalistische Deklamationen, daß wir das Wesen der Dinge nicht erkennen können, die Wahrheit in den Dingen wegziehen laffen, und darum Rants Sophismen als Ernft genommen, die unfer Ertennen auf Erscheinungen beschränken. Die Wahrheit tann bann nicht mehr in der Übereinstimmung von Gedanke und Objekt bestehen, sondern nur im Einklange ber Gebanten unter fich; es konnen nicht mehr Formen und Befete in ben Dingen Gegenstand bes Ertennens sein, fondern nur die Bleichförmigkeiten in unserem Borftellungslaufe, welcher einen objektiven Bestand abzubilden bloß vorgiebt. Es ift gang tonsequent, wenn man auch dem Begriffspaare: Ursache und Wirtung neinen farten Bug jum Fetischismus" juspricht, man follte nur bann von dem anderen Baare: Grund und Folge basfelbe gelten lassen, da beide untrennbar sind 1); dann ift aber Philosophie, Wiffenschaft und das mache Geiftesleben mit eins ftillgestellt, denn die Biffenschaft ist cognitio rerum per causas und alle Bethätigung und Anwendung des Wiffens fest den Glauben voraus, daß es Urfache von etwas werden tonne. Was dann bleibt, ift der Borftellungslauf in uns - in uns? wir find im Grunde nur ju ihm bingugebichtet, ein Borftellungslauf mit gemiffen wiedertehrenden Abfolgen, Bufammenbangen, Gleichförmigfeiten; ibn beobachten beißt forfchen, Biffenfchaft treiben. Aber warum treiben wir sie? Die Frage nach dem Warum ift eigentlich abzulehnen, weil es keine Ursachen und Gründe mehr giebt. Soll sie doch gelten, so wird die Antwort sein: Es freut uns, ift uns angenehm. Aber giebt es nicht weit lohnendere Annehmlichkeiten, als traumhafte Abfolgen von Borftellungen zu tonftatieren? Man tann aber sagen: Es ist nütlich. Nun dann lenken

<sup>1)</sup> Oben §. 97, 3.

Billmann, Beidichte bes 3bealismus. III.

wir zu ber dem Rugen dienenden Wissenschaft zurück; die Träumerin ist dann aufgeweckt, um wieder ihre Magdsdienste zu thun. Doch könnte man nicht auch antworten: Das Wissenschafttreiben ist unsere Art, liegt in unseren Ratur? Nun wohl, dann giedt es eine Art, eine Ratur im Menschen, dann aber auch in den Dingen, ohne deren Renntnis wir die Borstellung von unserer Art und Ratur gar nicht würden gebildet haben. Ist aber dies, dann müssen die Boraussetzungen des ganzen steptischen Räsonnements der Revision unterzogen werden; dann haben wir einen realistischen Fußpuntt, auf dem wir uns über das ganze nominalistische Halbenken hinausbeben können.

Man könnte sagen, eine Stepsis der Art gefährde die Wissenschaft nicht, die so viel zu thun gebe, daß jene sich nur in Mußestunden grillenhafter Laune einstellen könne. Ähnlich beschwichtigt wohl ein sittlich Berirrter sein Gewissen; auf eine Zeit hält dies vor; auch das wissenschaftliche Gewissen läßt sich auf die Dauer nicht einlullen. Die Frage ist zu ernst: Welchen Sinn hat dein Thun? Hat es überhaupt einen Sinn? Mit welchem Recht unternehme ich, sinnvoll zusammenzusügen, was keinen Sinn hat, das Ungedankliche zu einem Gedankendau zu gestalten?

So zeigt sich, daß die philosophiefreie Wissenschaft auch eine objekt freie ist; mit dem Objekt ist sie aber zugleich das Subjekt los geworden und hat so sich selbst aufgebraucht. Kant hatte nicht Unrecht, wenn er meinte, daß man ihn erst nach hundert Jahren verstehen werde; es wird noch länger dauern, dis die Folgen seiner Irrtimer als Krankheitserscheinungen der Wissenschaft sich dem allgemeinen Bewußtsein aufdrängen. Denkenden Historikern der Philosophie sind diese Erscheinungen nicht verborgen geblieben; R. Eucken legt "die problematische Lage, oder offen und unumwunden gesagt: den geistigen Rotstand" rüchaltslos dar: "Der Pseudoidealismus giebt uns den Schein, viel zu besitzen, wo wir bettelarm sind; er wirft wie ein Opium zur geistigen Einschläferung und Erschlaffung der Zeit. Es sehlt eine geistige Substanz und damit auch der Sinn für das Substantielle, die Fähigkeit, Echtes

- §. 122. Die idealen Pringipien als Lebensnerv ber Biffenicaft. 981
- von bloß Scheinendem zu unterscheiben. So ein ungeheurer Abstand zwischen der unermüdlichen, tüchtigen und fruchtbaren Arbeit an der Breite des Daseins und einer völligen Leere bei dem Ganzen und Innern des Lebens 1)!"
- 6. Der Zersplitterung, der Entgeiftung und der Entleerung der Wissenschaft tann nur durch die Zurudführung der idealen Prinzipien gewehrt werden und die Erkenntnis jener Schäden schließt den Fingerzeig auf diese Prinzipien in sich: mit ihnen tehrt der Erkenntnis Ginheit, sittliche Weihe, Bollgehalt zurud.

Wer einsieht, daß das Maßsekende vor dem Semessenen, die Idee vor den an ihr Anteil suchenden Sestaltungen, der Zweck vor den auf ihn hingeordneten Mitteln und so auch das Ganze vor den Teilen ist, weiß auch, daß die Wissenschaft vor den Wissenschaften ist und die Einheit dieser ist ihm unverlierbar, weil er erkennt, daß sie mit deren Wesen, mit ihrer konstituierenden Form steht und fällt: Nulla est natura quae non appetat unitatem?). Die Wissenschaften sind Sektoren oder Segmente der Wissenschaft und nur aus dem Gesetze dieser zu verstehen, gerade wie in der Mathematif die Sektoren und Segmente des Kreises nur auf Grund der Formel sür den ganzen Kreis berechnet werden können; die Austeilung der ganzen Wissenschaft nach den Teilgebieten des Wissens gleicht einem Berzichte der Kreislehre auf die Größe  $\pi$ .

Die Wissenschaft ift vor den Wissenschaften nicht nur der Idee nach, sondern auch geschichtlich und zwar in Gestalt der Philosophie, in welcher sich die anfängliche Betrachtung der göttlichen Dinge auf die menschlichen und natürlichen ausdehnt, und in der sich die jene begleitenden sakralen Disziplinen durch übergreisende Prinzipien zu einer organischen Ginheit zusammenschließen. Bon ihr als dem Grundstamme laufen dann die Luftwurzeln aus, die, Boden sindend, die Gruppen der Einzelwissenschaften bilden. Dieses Formationsgesetz bleibt für alle Weiterentwicklung bestehen,

<sup>1)</sup> Die Grundbegriffe der Gegenwart, 2. Aufl., 1893, S. 315 f. — 2) Aug. De gen. ad litt. imperf. 10, 32. Bb. II, §. 65 a. E.

benn Gesetze haben wie die Ibeeen und Formen bleibende und allgemeine Geltung; wenn sich andere Bildungen einstellen, so sind E Mißbildungen accidentieller Natur und lediglich Spisoden. Rein Wilkürtreiben und Sonderwesen kann die einheit-gebende und-erhaltende Funktion der Philosophie in Frage stellen; ihre Preisegebung wäre gleichbedeutend mit der Umkehrung des Formationsgesetzes; eine solche sordern, heißt auf das Ganze und die Teile zugleich verzichten. Die Entsaltung der Wissenschaft in die Breite ändert an diesem Gesetze so wenig, wie das Anschwellen des Wipsels zur Krone etwas an dem Lebensprinzipe des Baumes ändert; von den zugewachsenen Gliedern gilt es: Prorumpunt in species deditas suis modis et sinibus 1). Die rechte Erweiterung der Wissenschaft ist eine fortschreitende Konformation der menschlichen Erkenntnis an das intellegible Objekt, auf das sie von Haus aus hingeord net war, denn: Soibilia sunt mensura scientiae 2).

Sichert die Philosophie als Inbegriff der idealen Pringipien ber Wiffenschaft die Einheit, so knüpft sie als pilosopla, Weisbeitsftreben, diefelbe an die fittlichen Aufgaben des Menichen. In ber Beisheit ift bas Wiffen mit bem Ronnen und bem guten Willen zusammengeschloffen; als Ziel festgehalten, leitet fie gur Einordnung der Ertenntnis in das Cthos. Die Wiffenschaft, Die ihren Teilen gegenüber als Kreis erschien, erscheint nun selbst als ein Settor; ber foridende und erkennende Menich erfüllt nur erft einen Teil feiner Beftimmung; fein Ertennen foll fich im Geftalten ausarbeiten und im Sandeln Frucht tragen; erft das Bewgeiv, ποιείν, πράττειν in ihrer Bereinigung ftellen das ihm "eigene Werf" bar 3), und in diesem liegt bas Bringip, aus bem ber Settor ber Wissenschaft verftanden werden will. Ein intellegibler Inhalt will auch in ber Güterwelt aufgesucht werden; icon bas Wiffen ift ein But im Sinne einer perfonlichen Bestimmtheit, die Biffenicaft zugleich ein But im objektiven Sinne, an dem der Wissende Anteil hat; und sie geht zugleich auf ein Gut: Ars se habet semper

<sup>1)</sup> Aug. De genes, ad litt. IV, 33, 51. 2b. II, §. 65, 2. — 2) Thom. Sum. phil. I, 61. 2b. II, §. 72, 1. — 3) 2b. I, §. 36, 6.

ad bona 1); was das Wissen mensuriert, ist aber in letzter Linie ein Sutes. Sich in den Dienst dieses Suten zu stellen, an dem Guten Anteil zu gewinnen, ist Pflicht; es giebt einen der Wissenschaft gewidmeten Dienst. Der erkenntnissuchende Geist hat sich dem idealen Inhalte zu konformieren, aber dadurch aktuiert er ihn zugleich; die Daseinssorm jenes Inhaltes ist eine potentielle, auf die erkennenden Geister hingewiesen, wie diese auf ihn. Ohne Festhaltung der Prinzipien: Potenz und Atus muß sich das Berständnis für diese Verhältnisse verdunkeln und wird das hehre Bild der Wissenschaft entweder nominalistisch zu einem Erzeugnisse der Wissenden entstellt, oder extrem-realistisch zu einem sich selbst denkenden Denken verunklärt.

Wird Forschen, Ertennen, Wiffen wieder als ein fittliches Thun begriffen, fo wird auch bas Befpenft ber Stepfis und bes Bhanomenalismus gebannt. So gewiß wir forfchen follen, fo gewiß durfen wir uns nicht der Mittel und Rrafte dazu berauben. Treffend halt ber romische Dichter Manilius ben Steptifern entgegen: Quid juvat fraudare bonis, quae nec deus invidet ipse, Quosque dedit natura oculos deponere mentis?)? Wir müffen unfere Ertenntnistrafte jufammenhalten, benn unfer Biffen ift ein Sattor unseres Bewiffens; wir muffen uns die Fragen, die uns Natur und Leben vorlegen, be antworten, benn wir tragen Ber = antwortung für die Anwendung, die wir von dem Ergebnisse machen; Ursache und Wirtung find nicht ein nur gemachter Retisch, so gewiß wir felbst Urfache werden und Wirfungen bervorbringen follen, unfer Wert ober Unwert die Endwirtung davon ift. So gewiß wir bei unferem auf die bingliche Welt gerichteten Sandeln uns 3mede fegen, Dage, Normen einhalten, Befege befolgen, an Gutern Anteil fuchen, Borbildern uns tonformieren, jo gewiß gelten biefe Begriffe auch für die Dinge und find fie Seinspringipien, benn Sollen und Sein find jusammengeschlossen, die fittliche und die natürliche Welt find ein Rosmos.

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 72, 3. — 2) Man. Astron. IV, 874.

7. Was der Nerv der wissenschaftlichen Gedankenarbeit ift, leitet aber auch das vorwissenschaftliche Denken, tritt uns in der gesunden Bolksanschauung, in der Weisheit der Gasse entgegen. Die Bertreter der idealen Prinzipien haben zu keiner Zeit das Erkenntnisgut gering geschätzt, wie es im Sprichworte, der volkstümlichen Redensart, ja schon im Sprachschafze des Bolkes, in der Ausprägung der Wörter vorliegt und die Scholastik stand im Berkehr mit der christlichen Bolksweisheit 1). Als die historische Schule das Bolkstum wieder verstehen lehrte, öffneten sich Schastammern anspruchsloser, tiefblickender und schlagend-redender Weisheit, ein bedeutsames Clement. für die Wiedergewinnung der idealen Lebensanschaftlichen ung 2).

Mit dem Gemeingute des Bolfes, der Sprache, arbeitet der Dichter, und wenn er die rechte Weihe hat, fo taucht er bis in die schöpferischen Tiefen des Sprachbewußtseins hinab. Die idealen Bringipien sind die Leitsterne des dichterischen Schaffens; es geht aus von Borbildern, Idealen, die dem Geifte vorschweben, gedanklich und boch fraftvoll, die Bestaltung bestimmend, reicher, tiefer, blübenber als das Gestaltete selbst; der Dichter ringt banach, sie dem Stoffe immanent zu machen, zu beffen belebenden Formen, und bie Dage, Die ihm die Runft vorschreibt, mit ihnen ju erfüllen. Er weiß, auch ohne sich Rechenschaft zu geben, mas ichopferischer Berftand, mas Angleichung des Beiftes an einen intelligiblen Inhalt ift, er tennt Ibealien, benn er lebt und webt in ihnen, er ift "Rönig eines stillen Bolks von Traumen", die doch mabrer find als die Wirklichkeit. Der echte Denter beutet ibm fein Thun 3); aber auch wenn ber Dichter nur berichtet, mas in ihm porgeht, so lentt er die Blide aufwärts und beschämt die Halbdenker 4). Die Theorie der Dichtung muß Bestimmungen und Beariffe anwenden, die dem Boden der ibealen Weltansicht entsproffen find, auch wenn fie empiristisch zugeschnitten ift; sie muß Blaton und Aristoteles, die bier so zu fagen die Landesherren sind, ihren Tribut gahlen; das Ideale läßt sich

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 67, 5 a. E. — 2) Oben §. 115, 1. — 3) Bb. II, §. 77, 4 a. E. — 4) Oben §. 112, 3 und 120, 4, S. 876.

§. 122. Die ibealen Prinzipien als Lebensnerv ber Wissenichaft. 985 bier nicht austöten und zieht sich in ber Ungunst ber Zeit hierher zurud.

Bas von der Boefie gilt, hat auch auf die Runft, die bilbende, wie die Tontunft. Anwendung. Über ihr Gelande tann der fogenannte Realismus zeitweise seine trüben Fluten ber Gemeinheit malgen, aber die Dentmaler einer befferen Zeit fann er nicht fortschwemmen. Sie überdauern ihn und legen von dem idealen Sinn, ber die Runft ins Leben gerufen hat und ihre nährende Aber bleibt, Zeugnis ab. Jener "Realismus" ift nichts anderes als Autonomismus: ber ihm verfallene Runftler gefällt fich barin, fich felbft, feine Eindrücke und Launen in das Wert zu legen; er pinselt die Natur stlavisch ab, um in feiner Herrschaft über fie zu schwelgen, nach dem baconischen: parendo vincitur; er malt Lumpen, aus benen seine Eitelteit hervorlugt, wie bei jenem Chniter, beffen Beiftesverwandter er ift. Der Autonomismus wirft auf die Runft nicht anders als auf die Wiffenschaft: er führt Zersplitterung und Berzettelung herbei, verdunkelt die sittlichen Leitsterne des Schaffens, womit er alle Werte in ihr Gegenteil verkehrt, fo daß er schließlich bei der fritischen Frage anlangt, die sich bei ber Ermübung jedes Willfürtreibens einstellt: Welchen Sinn bat mein Thun? und bat es überhaupt einen folden? Giebt es einen Sinn?

Wie die Unterlage der Wissenschaft die Ersahrung ist, so ist die der Kunst die Fertigkeit; beide sind wie die Bäume mit den Wurzeln in der Tiese gebettet, aber sie saugen auch, wie der Baum mit der Krone, ihre Rahrung aus der Höhe. "In dem weiten Kunstgesilde webt," wie der Dichter sagt, "ein Sinn der ewigen Art: dieses ist der Sinn der Wahrheit, der sich mit dem Schönen schwädt, und getrost der höchsten Klarheit hellsten Tags entgegenblickt 1)." "Ohne den transzendenten Zug wäre die Kunst nicht über das Handwerk einerseits und das Spiel andrerseits hinausgekommen; denn was dem Gestalten Schwung und Ernst zugleich gegeben hat, ist die Religion, welche antrieb, vom Wohnhause zum Tempel,

<sup>1)</sup> Boethe: Rünftlerlied, 2B. III, S. 122.

von der spielenden Nachbildung der Natur zum Formen des Kultusbildes, vom Liede zum Hymnus, vom Tanze zur Prozession sortzuschreiten. An der Ausgabe, die heilige Kunde sestzuhalten, hat sich die Litteratur und die Wissenschaft herausgearbeitet; was ihr und der Kunst einen höheren, edleren Charakter verleiht, als ihn die Industrie besitzt, ist der Umstand, daß zene einer selbstlosen Pstege sähig sind, bei welcher das Bedürfnis schweigt und die Hingebung des Geistes an von ihm selbst gestellte Ausgaben das Bestimmende ist; Selbstlosigkeit und Hingebung aber entstammen dem transzendenten Zuge der Menschennatur 1)."

Die Wiffenschaft aber bringt noch unmittelbarer als bie Runft Die idealen Prinzipien, welche ihr Einheit, zur Religion vor. fittlichen Wert und Wahrheitsgehalt geben, haben selbst ben Rug ju einer höchften, Butes und Wahres in fich foliegenden Einheit: Die Buterwelt weift bin auf ein bochftes But, bas Reich der Amede auf einen letten Amed, der Organismus ber Befete auf ein emiges Befet, die Formenwelt auf ein volltommenftes Urbild, bas Spftem ber aftuierenden Rrafte auf eine Rraft von reiner Attualität. Bon biefem Schluß- und Söbebuntte angesehen, erscheinen die idealen Prinzipien als Mittelglieber, peca, zwischen bem einen Bochften und ber Welt ber Erscheinungen und Strebungen, überfinnlich, wie das Bochfte, aber zugleich in das Sinnliche eingesenkt. An ihnen orientiert fich das Ertennen, Geftalten und Sandeln, wie an Sobenzügen, Die bon einem höchften Gipfel auslaufen. Bare aber biefer Gipfel nur tenntlich in bem reflettierten Lichte ber menfolichen Bernunfterkenntnis, fo mare sein Bild ein mattes und nur bem schärfften Auge erkennbares; allein er ift - wenn wir im Bilbe bleiben durfen felbftleuchtenb: bie Gottesmahrheit ergreifen wir nicht bloß als Abschluß der Weltwahrheit, das jenseitige Endziel der Rreatur nicht bloß als Oberbau des Diesseits, sondern wir werden jener Wahrheit und dieses Zieles auch auf andere Beise gewiß, durch ein Teilhaben

<sup>1)</sup> Des Berf. Dibattit II2, S. 546 f.

daran, welches über den Naturlauf hinausliegt; die rationale Gewißheit wird ergänzt durch die spirituelle, welche der Glaube mit sich führt. Diese Gewißheit versichert uns erst des Bollbesiges jenes Abschlusses der idealen Prinzipien; daß sich unsere Vernunsterkenntnis zum Kreise zusammenschließt, werden wir erst ganz inne, wenn wir sehen, daß sie von einem übervernünstigen, durch Offenbarung uns erschlossenen Elemente überwölbt ist.

Die auf die idealen Prinzipien gebaute Denkweise ist dem religiösen Denken und dem Glauben konform; durch sie ist die Philosophie und mit ihr die Wissenschaft an die Religion geknüpft. Dies Berhältnis, das uns die Borzeit zeigt, ist in der Sache begründet; die religiöse Hinterlage gab jederzeit dem Sinnen und Forschen die echte Weihe; selbst die autonomistisch verslachte Wissenschaft zehrt von den alten Segenskräften, ohne es zu wissen und zu danken: "Unsere Zeit", sagt ein moderner Forscher, "in der Annehmlichkeit der freien geistigen Arbeit und Bewegung vergist es zu gern, daß sie dabei noch von dem Schimmer des überweltzlichen zehrt, welchen die Kirche im Mittelalter der Wissenschaft mitgeteilt hat 1)."

<sup>1) 3.</sup> Burdhardt, Die Zeit Conftantins, 2. Aufl., S. 383.

## §. 123.

## Die idealen Bringipien als fogiale Bindegewalten.

1. Insofern die idealen Prinzipien das Nervengeflecht bilden, welches ben vielgestaltigen Wiffenschaftsbetrieb zur Ginheit verbindet, an die sittlichen Aufgaben des Menschen anknüpft und durch Anjolug an die Wahrheitsidee gehalt - und wertvoll gestaltet, funttionieren jene Bringipien als Bindegewalten, und zwar find, mas sie binden, Gedanken, Erkenntnisse, Geistesinhalte. Im vollen Sinne aber werben fie erft Bindegewalten im Reiche bes Banbelns, im Leben, in der Gesellschaft, wo sie Strebungen, Triebkräfte, Willensbethätigungen binden, nicht im Sinne bes Zwanges, sondern, wie Platon fagt, "bas golbene Leitzeug ber fittlichen Ginficht an Stelle des ftarren, eifernen der Begierde fegend 1)." Die Begierde vereinzelt den Menschen oder überredet ihn, die anderen als Mittel zu ihrer Befriedigung zu benuten. Teils als Streben nach Bereicherung, die alsovegla ber Alten, teils als Unabhangigteitsbrang, avoula, fest fie die Bebel gur Detomposition ber Gefellichaft an. Jenem Drange entspringt ber Autonomismus, aber auch ber burch die Freiwirticaft entfeffelte Befitgeift verlangt, bie Arme frei ju haben; feinem Autonomismus gab Abam Smith Ausbruck, indem er lehrte, daß im Intereffe des Bangen jeder Einzelne nach freiem Ermeffen feinen Borteil fuchen Die Bericharfung bes Gegensages von Besitenden und Befitsofen, und bas Berfdrumpfen bes Guterbegriffes

<sup>1)</sup> Plat. Leg. I, p. 645 a.

auf verkäusliche Gegenstände waren die nächsten Früchte dieser Theorie 1). Der phantastische Autonomismus Rousseaus förderte die Schlagworte: Freiheit und Gleichheit zu Tage, die in der Revolution die Massen ergriffen. Beide Formen des Autonomismus verschmolzen im modernen Kulturbegriffe, der Alle zu vollster Kraftentwicklung beruft und in dieser selbst, nicht aber in ihrer Richtung ihren Wert sindet 2).

Ein darauf gebautes Bemeinwesen bat icon Platon geschilbert; er vergleicht es mit einem "bunten, mit Blumen aller Art burchwebten Gewande, bem Kinder und Weiber unbebentlich ben Preis ber Schönheit zuerkennen werben 3)"; ihm entspricht aber ein Individuum, das ftolg auf der Fulle feiner Beftrebungen, auf der Bielgeschäftigkeit der Willkur, πολυπραγμοσύνη, dahintreibt, frei, allerbings nur im außerlichften Sinne, bor ber inneren Rnechtschaft ber Begierben nicht geschütt 4). In ben Ibeeen suchte Platon die Bindegewalten gegen dies autonome Treiben; die neuere Philosophie ließ die Ibeeen beiseite liegen; ja die deutsche that das Ihrige, beide Formen des Autonomismus zu legitimieren und zu verkoppeln, und ber moderne Liberalismus bantt ihr feine beften Schlagworte. Dennoch find beibe Formen nach ihrem Wesen unvereinbar; der Autonomismus der Freiwirtichaft führt gur Plutofratie, wie die Alten fagen, Manchestertum, wie die Neueren es nennen; das Freiheits - und Gleichheitsprinzip zur Ochlokratie Anarchie, ber legitimen Erbin ber Brundfate ber Revolution. Bon letteren eignete fich ber Liberalismus nur fo viel an, als er brauchte, um altere Sonderrechte zu beseitigen und die Staatsgewalt Diese mar ihm wertvoll zum Niederhalten ber einzudämmen. Massen, aber bedenklich, soweit sie noch eine in Traditionen wurzelnde Autorität beanspruchte. Die Halbheit Dieses Zwitterwesens hat der spanische Philosoph Jacob Balmes glänzend ans Licht gezogen, indem er die Raditalen dem liberalen Bürgertum

 $<sup>^1)</sup>$  Chen §. 97, 5, S. 338. —  $^2)$  §. 95, 6, S. 279. —  $^3)$  Plat. Rep. VIII, p. 557 b. —  $^4)$  Ib. p. 560 sq.

zurufen läßt: "Wer seid ihr benn, daß ihr es wagt, mir bas Wort augurufen, das der herr zu den Meereswogen fprach: "Bis bierber und nicht weiter'? Guer Borrecht besteht barin, bag ihr geftern antamt und ich heute antomme. Gine Bergangenheit, welche nach Jahrhunderten gablt, erklärtet ihr für verjährt und ihr meint, die eure, die nur einen Tag gablt, gegen mich ausspielen zu konnen. Nachdem ihr eure Theorieen erprobt habt, werdet ihr mich nicht bindern, es mit den meinigen zu versuchen; nachdem ihr die Befellschaft nach eurem Geschmad eingerichtet habt, lagt fie mich nach meinem Blane umbauen. Ihr tratet im Namen ber Menschheit auf, auch ich trete in ihrem Namen auf; wenn ihr die Freiheit verfündigtet, so verfündige auch ich sie auf nicht weniger glänzende Weise: wenn ihr gegen die Ungleichheit der Stände donnertet, so ift es jett an mir, Blite bagegen zu foleubern; wenn ihr alles Bestehende als ungerecht verwarft: auch ich verurteile es, mitsamt eurer gangen Mache, mit gleichem Rechte . . . Diefe Sprache ift gang natürlich, wenn man die Grundfate ber Berechtigfeit aus bem Auge verliert und nur den Nuken oder die nackte, robe Gewalt gelten läßt. Gin Abgrund öffnet ben andern 1)."

Die Schrift sagt: Dum superbit impius, incenditur pauper?). Die Autonomisten des Besißes reizen aber nicht nur die Besißlosen, sondern geben ihnen auch die Wassen in die Hand; sie verschärsen den Gegensaß von reich und arm und verkünden zugleich, daß Alle gleich sein sollten: nun, gleich arm doch nicht, also gleich reich. — Das erhiste Aulturstreben ist ein Raubbau; die friedlose Arbeit verschlingt das Leben, die Wogen der Geschäftigkeit unterwaschen die Stillzen des sittlichen Daseins; bei der Kapitalisierung wird das Stammkapital des Volkslebens ausgebraucht; die materiellproduzierenden Kräfte legen die sozialplastischen sahm. Im Drängen nach Fortschritt wird vergessen, daß es dazu auch eines Rüchalts bedarf, bei dem Pochen auf Fortentwicklung wird

<sup>1)</sup> Bermischte Schriften III, S. 69 f. angeführt von H. Pesch, "Liberalismus, Sozialismus und driftliche Gesellschaftsordnung 1898, S. 32 f.

— 9) Ps. 9, 23.

verkannt, daß ein Rern da sein muß, der sich entwicklt, und ohne deffen keimkräftige Struktur und zweckftrebige Kraft der ganze Prozeß in Frage steht.

Beibe Formen bes Autonomismus taften die Lebensbedingungen der Gesellschaft an. Die eine drückt die Gesellschaft zum Erwerbsberbande herab; ein solcher ermangelt allerdings einer Bindegewalt nicht, aber ist es die roheste, die es neben dem Zwange giebt: das Bedürfnis, welches Besitzende und Besitzlose auseinander anweist. Freiheit und Cleichheit aber, im Sinne der Revolution verstanden, sind das Widerspiel aller Bindegewalt, die Berneinung der Geselschaft: denn diese sordert Sinordnung der Bielen in das Gemeinwesen und Gliedlichkeit der Einzelnen, also Ungleichheit. Beide Schlagworte stehen zudem im Widerspruche miteinander: das Freiheitsprinzip führt zur Individualisierung und darum zur Ungleichheit; das Gleichheitsprinzip dagegen zur mehr oder weniger gewaltsamen Ausbedung der in der menschlichen Natur selbst angelegten Unterschiede und damit zur Aushebung aller Freiheit 1).

<sup>1)</sup> Bergl. oben §. 99, 4. — 2) Rep. VIII, p. 562 d. — 8) Ib. p. 568 d.

Orbis trieb in den Hafen des Imperiums ein. Aus ihm aber ist wieder der moderne Staat ausgelaufen, wobei das römische Recht die Überleitung bildete und der Rominalismus als Remorqueur diente 1).

An Bindegewalt fehlt es dem modernen Staate, dem Leviathan. wie ihn Hobbes weit vorblidend nannte, nicht, aber er kennt nur eisernes Leitzeug, nicht jenes goldene ber Ibeeen; Starrheit bedingt aber noch nicht Restigkeit. Am modernen Staate haben, wie an ber antiten Tyrannis, Anschauungen und Mächte mitgearbeitet welche die echten Bindegewalten auflosen. Er fußt auf ber Lehre vom Sozialvertrage, fest also die sproden Rechtssubjette als bas Erfte; ben falichen Rulturbegriff berichtigt er nicht, sonbern giebt ihm nur eine andere Wendung: Die Rraft des Strebens bleibt beffen Wertmeffer, feine Intenfität foll für die Qualität gut fteben, nur foll es ein Zusammenftreben werben; ber Bebante einer Sinordnung und Erfüllung bes Strebens burch an fich wertvolle Buter, in benen erst die rechte Bindung gegeben mare, bleibt nach wie por fern. Das Bleichheitsprinzip eignet sich ber moberne Staat insoweit an, als er auf Nivellierung bedacht ift, historische Sonderrechte beseitigt, die natürlichen Berbande, welche die Berufsthätigkeit fliftet, aufhebt oder miggunftig behandelt. Die fpetulative Form, welche Begel bem modernen Staatsbegriffe gab und in ber beffen Berwandtschaft mit bem Monismus zu Tage tritt, zeigte, wie labil dies Idol ber Reuzeit ift, und wie wenig gefchut vor bem Umschlagen in den Autonomismus, ber in ihm von Anfang an (atitiert 2).

Richt bloß die hegelsche Doktrin, sondern auch der omnipotente Staat, den sie feiert, treibt dem Sozialismus entgegen, der die Panarchie durchführt und das ganze Privatrecht in das öffentliche Recht auslöst, das dadurch in das Unrecht umschlägt. Der moderne Staat erklärt sich als die Quelle und den Urheber des Rechts und liebäugelt mit der Gleichheit; er kann alsdann die

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 85, 1. - 2) Oben §. 108, 5-7. .

Forberung nicht abweisen, ein solches Recht zu machen, bei bem bie Gleichheit da zur Geltung kommt, wo die Ungleichheit am brudendften ift, im Besite. Macht ber Staat bas Recht, so tann er auch bas Eigentumsrecht machen, auch ein foldes, welches ben Privatbefit beseitigt; Borübungen dazu hat er ja, wie der antike Zwingherr am Tempelgute, schon längst gemacht. Aber auch vor ber Stätte, in der die Ungleichheit sich immer von neuem erzeugt: dem Saufe, der Familie, diefer gaben sociotas inaequalis mit ihrer elterlichen Sierarcie und ihrer Tendeng zu wirtschaftlicher Guteransammlung, bat er keinen Grund stehen zu bleiben. Zwar lehnt er ihre Aufhebung, die der Sozialismus fordert, ab, aber er arbeitet, wie von einem Verhängnis getrieben, an ihrer Entwurzelung: er vollendet das Werk der Glaubensneuerer, die der Che den fatramentalen Charafter genommen, wenn er sich die Erfindung der Revolution: die Zivilebe, zu eigen macht; ift ber Staat die alleinige Quelle bes Rechts, also auch bes Cherechts, so überschreitet er feine Befugnisse durchaus nicht, wenn er die She auf Reit, auf Brobe, auf Rundigung einrichtet, Bestimmungen, wie fie in jeden anderen bürgerlichen Vertrag Aufnahme finden konnen.

Der moderne Staat hat zur Atomisierung der Gesellsschaft sein redlich Teil beigetragen und er muß auf mechanischem Wege das Auseinandersahrende zusammenzuschweißen suchen, gerade wie die atomistische Welterklärung bei der Mechanik das Komplement des Atomenwirdels zu suchen hat. "Heute sind wir Flugsand," sagt ein scharfblickender Beobachter, "nicht Glieder eines Leibes; es liegt ja im Wesen der rein mechanisch gefügten Bureauskratie, daß alles, was sie schaftt, nichtsorganischer Natur ist... Diese rein mechanische Schichtung entspricht durchaus der sozialen oder vielmehr unsozialen Sinwirkung unserer Zeit, die alle gesellschaftliche Organisation ausschlich und die Menschen in die beiden Schichten der Armen und Reichen zusammenschwemmt, deren eine durch Hunger gezwungen wird, der anderen zu dienen... Im Alterstum und Mittelalter verlies der gesellschaftliche Prozeß in kleinen Kreisen; nachdem der Staat die kleinen, selbständigen Organisationen

zerstört und sich alle Seelen eines Fünfzig-Willionen-voltes unterthan gemacht hat, findet sich nun das Bolk in zwei Wassen geteilt: die Herrschenden und die Beherrschten, die sich in Todseindschaft gegenüberstehen 1)."

Um den Flugsand zusammenzuschmelzen, bedarf es der Glühhiße; der sozialistische Staat stellt solche in Aussicht, freilich
vermag er nur den Klumpen an Stelle des Sandhausens zu sesen,
aber seine Technit ist wenigstens konsequent und führt den
panarchischen, monistischen Gedanken rein durch. "Der moderne
Sozialismus bezeichnet den Abschluß der vierhundertjährigen Revolutionsperiode, weil er die denkbar letzten Konsequenzen der
revolutionären Ideeen des Liberalismus zieht. Mit ihm endet jene
Id e e e n wande rung, welche in Europa mehr Trümmer aufgehäuft, gewaltigere Umwälzungen hervorgerusen hat, als einst die
Bölkerwanderung 2)."

So imposant die Bindegewalten des modernen Staates sind, so wenig vermögen sie, ihm auch nur Halt zu geben; er lebt von dem, was er verleugnet, und frankt an dem, was er bekennt.

3. Das Bedürfnis, an einem organischen Prinzipe Halt gegen die Konsequenzen des sozialen Atomismus zu suchen, ist wesentlich mitwirkend bei dem Eiser, mit dem man das Bolkstum als Komplement des Staates geltend macht und den Nationalstaat als den Damm gegen die sozialistische Hochstut anpreist. Esift so zu sagen ein sozialer Vitalismus, den man damit ausstellt, und mit ihm wird, wie anzuerkennen ist, ein erster Schritt zu den idealen Prinzipien und den echten Bindegewalten gethan, wie ja darin das historische Prinzip einigermaßen zur Geltung kommt. Es ist gut, wenn man sich erinnert, daß die sozialplastischen Kräfte, die den Bolkskörper zum Träger haben, vorstaatlich sind, indem der Staat als Gemein wesen ein Gemeinleben zur Boraussesung braucht. Er bedarf einer Sprache und des Gedankenschasses,

<sup>1)</sup> Rarl Jentich, Weder Kommunismus, Inoch Rapitalismus 1891, S. 364 u. 367. — 2) heinrich Peich, Die joziale Frage. Freiburg i. B., 1893, S. 21.

ber in ihr niedergelegt ist, aber nicht er ist ihr Schöpfer, sondern das Bolt; wenn die Rechtsbildung des Staates gesund sein soll, muß sie auf der Sitte fußen, einem Stück Bolkstum, das er vorssindet wie die Sprache; beide sind Güter, aber nicht materielle, sondern geistige, ein Bolkstapital, mit dem man doch nicht schachern kann, Gaben, an denen Tradition, Geschichte, Autorität mitgearbeitet haben, intellegible Bindegewalten, an denen auch der Staat Anteil zu suchen angewiesen ist.

So treten damit allerdings ideale Elemente in den Befichtsfreis; allein es hängt von beffen Leitlinien ab, ob jene fich an die rechten Stellen anfeten, und es gilt bier, mas von ber hiftorischen Ansicht zu sagen war: die Spannkraft des Prinzips muß ihre Probe darin bestehen, daß es die höheren ihm verwandten Anschauungen mit entbindet 1). Das nationale Bewußtsein ift mehr verheißend als der Rosmopolitismus der Auftlärung, aber wenn es der wahren Güter und Segensträfte des Boltstums nicht inne wird, so bleibt es wie dieser auf der Oberfläche, ja fällt in ihn jurud. Die Englander, welche in A. Smith einen Beifen erblidten, waren dabei gute Patrioten; die Franzosen, welche ben Rosmopolitismus der Revolution über den Rhein trugen, schwärmten für die große Nation; die Deutschen, welche das Deutschtum in Kant und Leffing vertreten feben, bleiben an der Sandbant der Aufklärung haften, auch wenn fie Moses Menbelssohn, vielleicht gar den weisen Nathan über Bord werfen.

Wer nicht zu den Lebenswurzeln des Deutschtums im Mittelalter vordringt und sich zur christlich-germanischen Idee zu erheben weiß, bleibt besser ganz in den Niederungen des aufgeklärten Kosmopolitismus, der immer noch besser ist als der Chauvinismus, wie ihn die Gegenwart zu Tage gefördert hat. Die von ihm eingegebene Nationalitätsschwärmerei kann den Blick für die Wirklichteit bedenklich umnebeln. Rodbertus weiß, wer den "Hexendann der sozialen Frage" lösen wird, wie einst Alexander den gordischen

<sup>1)</sup> Oben §. 113, 6 a. E. Billmann, Gefchichte bes 3dealismus. III.

Anoten — ein deutscher Raiser, der nicht blok wie der große Makedonier den Indus, sondern den Jantseklang an der Spitze der ganzen europäischen Macht überschreiten und damit auch die inter-Ob er sich auch als Jupiter nationale Frage lösen wird 1)." Ammons Sohn erklären laffen wird, tommt nicht zur Sprache, boch wird er jedenfalls "den Jrrtum der Weltgeschichte": die Trennung von Rirche und Staat, vorher icon burch Ginrichtung eines Rultus "des Organes des Weltgeiftes?)" berichtigt haben. — Wenn die Revolution die Göttin der Vernunft anbetete, so macht fic auch ber erhipte Nationalismus Gogen nach feinem Geschmad, die "jenfeits von gut und bose" wandeln und deren Ruhm auch handgreifliche Verbrechen nur erhöhen konnen. Die dauviniftische Phantafie greift aber auch in die Bergangenheit gurud, der Hiftoriler wird zum Mythographen, ber alles aus allem macht, und wagen barf, Thatfachen umzulugen, welche fich vor aller Augen vollzogen Diese Art von Nationalismus ist über alle Brinzipien hinaus, er belächelt auch die liberalen Schlagworte, was nicht ausichließt, daß er in der Stille von ihnen zehrt; verglichen mit beren aufrichtigen Bertretern erscheint er gesinnungslos; fein Bathos ift tein Cthos, seinem Wesen nach ift er ein Zersetzungsprodutt, wie Anarcismus und Ribilismus, und Borftufe zu beiden.

So führt das nationale Prinzip, wenn es keinen sittlichen Rüchalt hat, in die abgeschmacktesten Berirrungen; aber selbst, wenn ihm jener Rüchalt nicht ganz sehlt, ist seine Tragweite eine beschränkte. Die großen Fragen und ihre entscheidenden Antworten liegen über das nationale Gebiet hinaus. Die Güter, welche der Sozialismus antastet, Eigentum und She, sind nicht nationale, das Problem des Berhältnisses vom Sinzelnen zur Gesamtheit ist nicht völkerpsychologisch, sondern reicht bis in die Ontologie hinaus ist wielem Begriffe des Allgemein-menschlichen getrieben, so ist dieser

<sup>1)</sup> In Rozats Zeitschrift für das ges. Staatsw. 1879, S. 231, zitiert von H. Pejch, Die joziale Frage, S. 77. — 2) Oben §. 108, S. 576. — 8) Oben §. 122, 4, S. 924.

boch ein gultiger. So wenig die historische Rechtskunde das Naturrecht verbrängen 1), so wenig die Sprachwissenschaft die Logit erfeten tann 2), fo gewiß muffen die Guter und Bindegewalten, die das Bolkstum in fich vereinigt, über diefes hinaus verfolgt werden. Die organische Ansicht, auf die es führt, ift ein Rorrettiv der mechanisch atomistischen, aber fie zeigt die idealen Bringibien nur als immanente. Der fogiale Bitalismus reicht nicht aus; die Boltsfeele bedarf ber Befruchtung von außen; die Leitsterne ihrer Rechtsbildung, die Inhalte ihrer Sprach- und Gedankengestaltung liegen über ihr, denn das Intellegible ift über bem Intellette. Ift bas Gemeinleben vorftaatlich, so ift boch bie hinordnung auf den Staat vor dem Gemeinleben gegeben: ber Staat ift por bem Menfchen, bas Ethos ift por ben Sitten, bie au Berfassungen trostallisieren: τὸ γάρ ήθος...την πολιτείαν nal nadlornow et apris 3). Im Gemeinleben und Gemeinwesen arbeitet sich ein geistiger Realbestand durch die Menschenkraft beraus, auf den diese hingeordnet ift, verschieden bei verschiedenen Boltern, aber in Erfullung einer Aufgabe und Bestimmung, die bem Menichen als foldem gefett ift.

Soll das nationale Prinzip fruchtbar sein und einen Damm gegen das Zerstörungswerk aufrichten, damn muß es die Bewurzelung von Bolk und Land in Familie und Haus zum Berständnis bringen, Sozialverbände, in welchen sich die Bestimmung des Menschen auswirkt, noch ehe das Gemeinleben anhebt. Aus der Familie erwächst der Stamm, aus dem Stamme oder der Bereinigung mehrerer das Bolk; der Besit des Hauses ist die Grundslage aller Wirtschaft, wie der Name: Nationalökonomie, bezeugt, die sich nach dem Hause, olzos nennt. Das Wort: My house is my castle, ist gesundem Nationalssinn entsprossen. Wer an ihm Teil haben will, nehme Bedacht auf Schutzwehren sür die Familie und ihr Gut; er wird sie beim omnipotenten Staate nicht sinden, der,

<sup>1)</sup> Oben §. 114, 3, S. 713. — 2) §. 115, 5 g. E. — 8) Ar. Pol. VIII, 1, in.

unter dem Beifall des erceffiven Nationalismus, das Cherecht jum Spielball ber Zeitströmungen macht und bas Gigentumsrecht jeden Augenblick ebenso behandeln kann, da er die alleinige Quelle des Rechtes zu fein beansprucht. Diefen Anspruch abzuweisen, bafür giebt nur das Naturrecht den Titel, welches, vorstagtlich und überstaatlich, aus der lex naturalis entspringt. In ibr find Familie und Eigentum verankert und sie muß auch den Rüchalt und das Korrektiv der nationalen Bestrebungen bilden. Bindegewalt hat der Dichter, den man als eigentlichen deutschen Nationaldichter feiert, gewürdigt, wenn er im "Tell" der Staatsgewalt ihre Grenzen gieht: "Rein Raifer tann, mas unfer ift, verschenken", und von dem Rechte des Bedrudten spricht, der da greift "hinauf getroften Dutes in den himmel Und holt herunter feine em'gen Rechte, Die broben hangen unveräußerlich Und ungerbrechlich wie die Sterne felbft". Wenn er weiterbin fpricht vom "alten Urftand der Natur, wo Menich dem Menichen gegenübersteht", jo lenkt er allerdings von seinen Boben zu den Riederungen eines Hobbes und Rouffeau abwärts, da das echte Naturrecht ein solches Gegenübersteben nicht tennt, sondern eine ursprüngliche. in der Menschennatur angelegte, in der Familie querft aktuierte Befellung; allein das Korrettiv diefes Fehlgriffs liegt in jenem erhabenen Bilbe von den Rechten am Sternenhimmel felbft.

4. Die Gesete, welche an Dauer und Erhabenheit ber Sternenwelt gleichen, nennen die Alten: die ungeschriebenen, νόμιμα ἄγραπτα, und sie denken sie im Äther wandelnd, nie alternd, unentrinnbar 1). Wenn die Hymnen der Mysten sie als "das gerechte Siegel", σφρηγίς δικαίη, preisen, so geben sie dieser Intuition die Fassung, in der sie Platons Tiessund befruchtete: er suchte die Siegel, die Borbilder, die Ideeen, an denen die endlichen Dinge Anteil haben, mittels dessen sie in eine höhere Ordnung eingereiht werden. Sie sind Leitsterne, Bindegewalten von Oben. Es giebt ein Gutes und Gerechtes an sich,

<sup>1)</sup> Bergl. Bb. I, §. 2, 4 u. 13, 2-4.

welches von Natur, d. i. durch seine Natur gut und gerecht ist; durch Teilnahme daran sind Gesinnungen und Handlungen gut und gerecht, Abbilder davon, unvollsommen und nie das Borbild erschöhrsend, aber schon durch die Nachbildung desselben in eine Welt der Güter und Werte eingerückt und dadurch auch untereinander innerlich verbunden. Die Tugend ist eine, unbeschadet der Mehrsheit der Tugenden und der Vielzahl der Tugendhaften; das Recht ist eines, wenn auch hier und jest andere Rechte gelten, als dort und einst. Die Idee ist die einigende, belebende Seele sür die Vielheit der Erscheinungen, die an ihr Anteil haben oder suchen; sie konstituiert Organismen,  $\zeta \bar{\omega} \alpha$ , höherer Ordnung, als die, welche uns in der Endlichseit entgegentreten. So gehen von den Ideeen unsichtbare Vindegewalten aus, von denen doch alles Sichtbare durchzogen ist.

In dieser transzendenten Anschauung vollendet sich das organische Prinzip, welches die Berehrer des Bolkstums geltend machen. Dieses bindet mit tausend Fäden Mensch an Mensch auf gegebenem Boden zu gegebener Zeit, als eine geschichtlich gewordene Macht; aber alles Geschichtliche hängt an einem Übergeschicht- lichen, alles Zeitliche an einem Zeitlosen und erhält von ihm seinen Wert, seine Geltung, seine Sanktion. Das Volkstum ist ein so und so gestaltetes Menschentum; seine Sitte ist eine spezissische Gestaltung der Sittlichkeit, sein Recht ist die Form, in der es der Gerechtigkeit zu entsprechen strebt, sein Geistesleben die in ihm auf besondere Weise sich abbildende Wahrheit. So gesast erhält das Bolkstum seine Weihe und legt zugleich seine Sprödigkeit ab, denn seinen Anteil am Guten, Gerechten und Wahren kann der von den Ideeen informierte Volksgeist nicht als ein ihm allein vorbehaltenes Gut ansehen.

In das Licht der Ideeen gerückt, verliert auch der Staat die Starrheit, die er erhält, wenn er als das Korrektiv der auseinandersfahrenden autonomen Individuen gefaßt wird. So wenig die Einzelnen wirklich autonom sind, so wenig ist es der Staat; beide stehen im Dienste der Bestimmung des Menschen und erhalten

ihren Wert durch Anteil an den Ideeen. Die Menschen sind zum Anschluß aneinander bestimmt, der Staat ist ein Teil der Weltsordnung. Se soll Zusammenschluß, Gemeindung sein, Unus homo, nullus homo — ist ein Gesetz, das dem Menschenwesen ebensowohl vorgeschrieben als eingeschrieben ist und wir werden dessen nicht erst durch das denkende Erkennen, sondern durch primitive Bedürsnisse inne.

Begrenztheit der individuellen Fähigkeiten, natürlicher Trieb der Selbsterhaltung und Selbstvervollkommnung, Hülfsbedürftigkeit, Wohlwollen, beruhend auf der Gemeinsamkeit der gleichen Ratur, Humanität im unverfälschen Sinne — "das sind jene ursprünglichen Magnete, die den Menschen zum Menschen, Familien zu Familien sprachischen und sie, nicht nach einem von Menschen willkürlich entworfenen, sondern nach dem göttlichen Schöpfungsplane, untereinander verbinden. Ausgehend von der einschöpfungsplane, untereinander verbinden in der häuslichen Geseellschaft, diese erweiternd zum Berein von Familien in der Gemeinde, die Gemeinden desselben Stammes wiederum in dem Berbande einer Nation zusammensassend, scheitet dieses geheimnisvolle Wirken der geselligen Natur sort dis zur vollendeten Gliederung des Staates, oder wie die Alten besser sagten, des großen bürgerlichen Gemeinwesens im Reiche, res publica, regnum 1)".

Bermöge der Hinordnung der Einzelnen auf den Staat und kraft seiner Aufgabe, an der Erfüllung der menschlichen Bestimmung mitzuwirken, "besitzt der Staat Autorität; seine Anordnungen schaffen wirkliche Pslichten und Rechte und erscheinen mittelbar als Ausfluß des weltordnenden und gesetzgebenden göttlichen Willens, in welchem sie ihre letzte und einzige Stütze sinden?)". Aber er hat kein Recht, den Einzelnen die Wege, Anteil zu suchen am Guten, Gerechten und Wahren, — sei es von sich aus, sei es im Zusammenschlusse mit ihresgleichen zu engeren Berbänden, —

<sup>1)</sup> Theodor Meyer S. J., Grundfage ber Sittlichfeit und bes Rechts 1863, S. 256. — 2) D. Pejch, Die jogiale Frage, S. 60.

abzuschneiben ober zu erschweren. "Der feiner höheren Beftimmung getreue Mensch," sagt Dahlmann treffend, "bringt bem Staate jedes Opfer, nur nicht das Opfer feiner höheren Bestimmung."

Nur wenn die Ideeen als Bindegewalten gewürdigt werden, ift die Freiheit des Individuums, die Selbftandigteit des perfonlichen Lebens richtig zu bewerten, so daß fie weber autonomistisch ausartet, noch vom Leviathan-Staat verschlungen wird. Freiheit ift Selbftbeftimmung, aber Beftimmung burd fich felbft, nicht nach fich selbst, vielmehr nach ber 3bee und bem Gesetze; schlagend sagt Goethe im Egmont: "Was ift ber Freisten Freiheit? Recht zu thun". Frei ift das Bernunftwefen, das fich dem Gefete tonformieren tann, und es fann dies, weil die intellettuelle Rraft in ibm auf bas Intellegible bingeordnet ift. Darin liegt feine Burbe und zugleich die Burgicaft feiner Unverganglichteit. Bei Platon ift die Unfterblichkeitslehre die Erganzung ber Ibeeenlehre und entnimmt dieser ihr schlagenbftes Argument: Die Seele, welche Anteil an ewigen Gebanken hat, hat auch Anteil an ber Ewigkeit 1). Der Menich ift Burger zweier Belten; feine Bflichten liegen nicht im Diesseits allein, und die nur für dieses geltenden Bewalten tonnen barum nicht feinen gangen Pflichtentreis abmarten und ihn rudhaltslos in ihren Dienst forbern, sondern find an eine obere Grenze gebunden: "Da die Gesellschaft für die Zeit besteht, die Bersonen aber für die Ewigkeit, so leuchtet von selbst ein, daß die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens abhängig von bem letten Ziele ber individuellen Existenzen und also diesem untergeordnet ift 2)."

Wie die autonomen, so erhalten nun auch die auf den Besitz gerichteten Strebungen ihre Berichtigung. Neben und über die materiellen Güter treten die intellegiblen, nicht als bloße Eigenschaften des Subjekts gefaßt, sondern als Objekte, Inhalte, die durch

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 24, 4. Phaedon, p. 73 sq. — 2) Mon de Sons, Das Recht außerhalb ber Bollsabstimmung, §. 15.

sittliche Thätigkeit zu aktuieren sind. Die Phthagoreer lehrten: "Halte zumeist für ein Gut, was größer wird, wenn du es anderen mitteilst")"; das sind aber die Idealien, an welchen der Anteil des Einzelnen wächst, je Mehrere daran Anteil gewinnen. So ist es auch eine Art Pleonezie, zu der die Ideeen den Antried geben und selbst die materiellen Güter werden nicht entwertet, nur ihrer niederziehenden Gewalt entkleidet. Wenn erkannt wird, daß "das Geistesleben sich aus unwandelbar gegebenep Faktoren gestaltet, und eine gewisse Beschaffenheit des Innern von Natur mit sicheren Zügen angelegt ist, und das Innere des Außeren etwa zur Entsaltung, nicht aber zu wesentlicher Erhöhung bedürse")", können die äußeren Bedingungen des Lebens nicht als dessen konstitutive Faktoren gelten.

5. Die idealen Prinzipien sind Prinzipien auch in dem ursprünglichen Sinne des Wortes: fie bezeichnen auch den Anfang, ben Ausgangspunkt und die Bindung an sie ift zugleich eine Burudbiegung bes Geworbenen auf feinen Urfprung. Der fromme Tieffinn ber Romer nannte die Gottesverehrung: Burudbindung, roligio. Die Bindegewalt ber Ideeen, ber ewigen Befete, ber Überwelt, des Jenseits sind ebensowohl religioser wie ethischer Ratur. Der Inhalt der Religion ift der Bernunfterkenntnis und dem natürlichen Moralbewußtsein nicht verschloffen; es giebt eine Bernunftober Raturreligion und bas besonnene Denten barf fie fich durch den lange damit getriebenen Unfug ebensowenig verleiden laffen, wie die Begriffe der Humanität und des Raturrechts. Rur tritt uns die in der Menschennatur selbst gegebene Bindung an Bott und die gottlichen Dinge im Bolterleben immer nur entgegen mit einem Elemente verbunden, das fich als empfangenes, nicht aber bem religiöfen Bewußtsein entstiegenes giebt: mit ber naturlichen erscheint eine geoffenbarte Religion verschränkt und wird als die höhere Bindegewalt empfunden und verehrt. In der Beiden-

<sup>1)</sup> Bb. I, §. 21, 5. — 2) R. Euden, Die Philosophie des Thomas von Aquino, 1886, S. 45.

welt fließen beibe Elemente ineinander über, wie sie sich zugleich mit dem nationalen Wesen verstechten; in ihren oft so erhabenen Intuitionen von Gott, Überwelt und Menschenbestimmung läßt sich nicht unterscheiden, was darin von Resten der Urossendarung, von dem Tiessinn der Weisen und von der Bolksseele herrührt. Erst die Vollendung der Offenbarung im Christentume scheidet die Wischung und setzt deren Elemente in eine bestimmte Verdindung. Die Kirche macht der Austeilung der spirituellen Menschheitsgüter unter die Völker ein Ende und giebt ihnen den ihrer Universalität angemessenen Träger.).

Das geoffenbarte gottliche Gesetz, lex divina, tritt über bas natürliche Sittengeset, lox naturalis, nicht, um es aufzuheben, sondern um es zu erganzen. Es ift positiv, wie das geschichtliche Recht, lex humana, wie es ja felbst burch Beschichte vermittelt ift, aber zu universeller Geltung bestimmt, wie das Naturrecht; es leitet ben Menichen unmittelbar ju feiner übernatürlichen Bestimmung, bie ihm die Bernunftertenntnis nur an der Grenze des Gefichtsfreises zeigt 2). Die Bindung des Willens an bas Befet vollendet fich burch die von der Beibenwelt nur geahnte Bindegewalt ber In a be 3). Die Ideen werben als gottliche Raticluffe ertannt, welche das Sein wie das Geschehen bestimmen, und der Natur wie bem Beilsplane ju Brunde liegen 4). Die Borbilber bes Wandels und des Gestaltens nehmen eine kontrete Form an, und ihre Erhabenheit wird dadurch teine geringere, sondern eine größere 5), bie Teilnahme an den überirdifden Butern ift tein überfcwenglicher Gebanke mehr, ihre Mpftit wird geläutert und keines Bläubigen Berftandniffe verfagt 6). Alle menfchlichen Berbande erhalten ein gottgesettes, fichtbares, Diesseits und Jenseits umspannendes Borbild; die Kirche ist societas perfecta, indem sie eine consummatio in unum, redelwoig elg ev, stiftet, von der jedes andere Einswerden nur ein unvollkommenes Nachbild ift ?).

<sup>1)</sup> Oben §. 92, 1. — 2) Bb. II, §. 77, 5. — 3) Bb. II, §. 54, 6. — 4) §. 53, 2; 54, 3; 54, 4. — 5) §. 49, 3 .u. f. — 6) §. 54, 3. — 7) §. 54, 7.

Der porbildliche Charatter der Kirche für jede Gemeinschaft zeigt fich auch barin, bag fie bas organische Pringip am reinften ausprägt 1) und seinen innerften Charatter ans Licht ftellt. Sie gestaltet sich, ihr Bringip auswirkend, von Innen nach Außen, von Oben nach Unten; alles Organische beruht aber barauf, daß ein Soberes ein Riederes nach immanenten Gefegen geftaltet; feine volltommenfte Form ift die, bei der das Sobere dabei traft feiner Teilnahme am Sochsten wirtt und waltet: bas organische Prinzip ift in feiner Bollenbung bierarcifd's). - Mit allen fogialen Organismen hat die Rirche Berwandtschaft und Beziehungen. nennt fich familia, domus; fie weift auf bas Urbild aller Baterschaft, auf den hin, ex quo omnis paternitas in caelis et in torra nominatur 3), die Che ift ihr bas geheimnisvolle Symbol ber Bereinigung von Haupt und Gliebern 1); ber Name ber Hausverwaltung, olvovoula, bient zur Bezeichnung ber Beilsordnung. — Wie das Berftandnis der Familie, so erschließt die Kirche auch das ber Boltsgemeinicaft. Der Rern bes gefunden Boltstums ist die Religion; pro aris et socis wurden die echten, großen Nationalkämpfe geführt. Die Religion ift die normale Bafis der Sitten- und Rechtsbildung; Tradition und Bietät find das die Benerationen zusammenschließende Element. Die Tiefe und Innigteit bes germanischen Wesens entwidelte sich in beffen Anschlusse an bie Rirche. Die engste Beimat, bas Saus, und bie weitere, bas Baterland, schließt bas Berg um fo fester in fich, wenn es auch für Die ewige Beimat eine Stelle bat. Bon Gott tommt ber Saussegen, der sich auf Land und Bolt erweitert: Deus in loco sancto suo. Deus qui inhabitare facit unanimes in domo: ipse dabit virtutem et fortitudinem plebi suae 5).

Göttliches und menschliches Recht, fas und jus, stehen an der Wiege der Staaten und diese entwachsen deren Rormen auf keiner Stuse; der glaubenslose Staat, l'état athée, zehrt wie der Atheist

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 49, 4 u. 54, 4. — 2) §. 57, 1 u. oben §. 113, 4. — 3) Eph. 3, 15. — 4) Eph. 5, 25. — 5) Off. de dom. XI, p. Pent.; nach Ps. 67, 6 sq.

von den verschmähten Gaben der Bergangenheit 1). Der Staat bedarf eines Ethos, eines Ganzen von Gefinnungen, und das Ethische, wie die Gefinnung haben ihre letten Burgeln in ber Religion. Bon feinen Organen muß ber Staat Ergebenheit berlangen und er fordert barum ben Gid ber Treue, einen religiösen Aft; sacramentum nannten die Römer den militärischen Treueschwur; mit fides brudten fie Treu und Glaube zugleich aus?). In dieser Berknübfung ift die Treue erft eine Bindegewalt; glaubenslose Treue ift ein Spinnefaben. Bon seinen Angehörigen verlangt der Staat, daß fie Frieden halten, ihren Beruf erfüllen, Reber das Wohl der Anderen vor Augen habe; es macht nun aber teinen fleinen Unterschied, ob in ber Borftellung bes Friebens etwas von Seelenfrieden und ewigem Frieden mitschwingt, ein Eco von dem augustinischen Hymnus auf den Frieden 3), oder ob Friede eben nichts weiter ift, als Enthaltung von Feindseligkeiten; ebenso wenn in bem Begriffe bes Berufes die driftliche Grundbebeutung: Berufensein, vocatio, xlyois, nachwirtt, oder ber Beruf nur als das Bensum gilt, das dem Einzelnen im Mechanismus der Befdafte zugefallen ift; und endlich wenn bei bem erftrebten Wohle die Beziehungen von Bohl und Seil, bonum und salus, vorschweben, oder der Begriff zu dem des Wohlstandes herabsinkt. Der Rlang jener Gebote ift hart und blechern, wenn er teine Resonang im religiösen Bewußtsein findet. Die Bindegewalten bes Staates bedürfen derer der Rirche, weil fie gar nicht in die inneren Bermittlungen der Sittlichkeit bineinreichen, und doch der Mensch im Innerften gefaßt werden muß, wenn die bloß legale Gesetesbefolgung gur moralischen Ronformierung an das Gefet werben foll 4).

Die Kirche förbert den Staat, das Gemeinwesen, in der Erfüllung seiner wahren Aufgaben auch dadurch, daß sie ihn vor dem Hinausgehen über dieselben warnt, indem sie ihm sein Romplement, das Gemeinleben in Erinnerung erhält. So gewiß sie

<sup>1)</sup> Oben §. 121, 3, S. 897. — 2) Bb. II, §. 58, 4. — 3) Daj. §. 63, 5. — 4) Bb. II, §. 77, 5, S. 502 und oben §. 104, 1, S. 465.

ein Sozialverband außer und über bem Staate ift, fo gewiß ift biefer nicht ber Sozialverband ichlechthin. "Das Chriftentum hat die Erkenntnis gebracht, daß das innere Leben der Ginzelnen und ihrer religiössittlichen Berbande teiner weltlichen Dacht unterworfen und über die Sphare ber ftaatlichen Daseinsordnung erhaben fei; bamit entschwand die allumfaffende Bedeutung bes Staates; ber Menich ging nicht mehr im Burger auf; bas große Wort, bag man Gott mehr gehorchen folle als bem Menschen, begann seinen Siegeslauf; die 3dee der immanenten Schranken aller Staatsgewalt und aller Unterthanenpflicht leuchtete auf 1)." Die Dierardie bemahrt vor ber Panarchie, fo gut wie vor der Anarchie. Wo der Kirche Raum gegeben ift, tommen aber auch die sozialplastifden und ethisierenden Rrafte jur Wirkung, welche engere, außerstaatliche Berbande ju Tragern haben; bas tirchliche Leben bes Mittelalters begünftigte bie Entstehung und bas Erblühen von deffen Zünfte, Innungen, Korporationen aller Art, welche nicht nur die atomisierende Freiwirtschaft hintanhielten, sondern auch die sittliche Lebenshaltung ber Ihrigen übermachten, wofür ber moderne Staat, ber auch das altrömische Cenforenamt nicht kennt, gar kein Organ besitt.

Im Geiste der christlich=idealen Prinzipien gesaßt, wird der Begriff, der, in autonomistischem Sinne genommen, alle Bindung des Subjektes aushebt, der Freiheitsbegriff selbst zu einer Bindez gewalt. Das Evangelium sagt: Veritas liberadit vos²); was da Knechtschaft stiftet, ist Sünde und Irrtum, ihre Überwindung durch die Gotteswahrheit macht den Menschen frei; sie sührt sein besseres Selbst, das Gott=ebenbildliche in ihm, dem zu, worauf es hingeordnet ist: dem Wahren und dem Guten, und in der Angleichung daran besteht die Freiheit; was die Einzelnen zur Gemeinschaft eint und bindet, ist das nämliche, worin sie ihre Freiheit sinden.

Sbenso wird ber Begriff, ber in seiner Entartung niederziehend und atomisierend wirkt, durch die Weihe, die ihm das Christentum

<sup>1)</sup> Gierte, Genoffenschaftsrecht III, S. 123. — 2) Jo. 8, 32.

giebt, jum einenden Bande erhoben, ber Buterbegriff. falsche Rulturideal wird an der Wurzel gefaßt mit dem Worte der Schrift: "Sage nicht in beinem Bergen: Meine Rraft und bie Stärke meiner Banbe bat mir bies alles errungen, sondern bes Herrn, beines Gottes gedente, daß er es ift, der die Rraft gegeben 1)". Aber nicht blog ber hoffartige Genug der materiellen Guter wird abgewiesen, sondern diesen ein Gegengewicht in den höheren fpirituellen gegeben: "Richt bom Brote allein lebt ber Menich, sonbern von jedem Worte, bas aus bem Munde Gottes tommt 2)"; Schätze im himmel gilt es zu erwerben, nicht folde, die Roft und Motten freffen und Diebe entwenden konnen 3). Das ift driftliche Pleonegie: "wo bein Schat ift, ba ift bein Berg"; an biefen Gutern mag es hangen, ihr Besit trennt nicht, sonbern verbindet die in ihm Begludten; Diese Buter machjen, wenn Biele baran teilnehmen und die Bielen machsen um so mehr zusammen, je reicher ihr Gemeinbesit wird; er aber wiegt die ganze Welt auf, weil in ihm allein die Seele ihren Frieden findet 4).

6. Bon allen Bindegewalten sind es die geistigen Güter, welche das gewähren, was Schiller der "heiligen Ordnung, der Himmelstochter", zuspricht, daß sie "das Gleiche frei und leicht und freudig bindet". Wenn sich in ihrem Besite Hoch und Riedrig, Arm und Reich auch nur einigermaßen zusammensinden, sind alle Gegensäte gemildert; bleiben dagegen jene Güter den Gelehrten oder Gebildeten vorbehalten und gelten sie gar bloß als ein Schmuck der Persönlichkeit, dem gegenüber doch nur die materiellen Güter realen Wert beanspruchen können, so fehlt in dem Gesüge der Stände und Berufstreise ein soziales Bindemittel. Der Ausspruch Gustav Schmollers ist berechtigt: "Der letzte Grund der sozialen Gesahr liegt nicht in der Differenz der Besite, sondern der Biled ung segensäte; alle soziale Reform muß an diesem Punkte ansetze, sie muß die Lebenshaltung, den sittlichen Charakter, die

<sup>1)</sup> Deut. 8, 17. — 2) Matth. 4, 4; Luc. 4, 4; Deut. 8, 3. — 3) Matth. 6, 20; Luc. 12, 33. — 4) Matth. 16, 26; Marc. 8, 36.

Renntniffe und Fähigkeiten der niederen Alassen heben". Damit wird anerkannt, daß die Ausdehnung ber Bildung auf das Bolt beffen Berfittlichung einschließen muffe. Diese Forberung ift aber nur zu erfüllen, wenn ber Religion die grundlegende Stellung wiedergegeben wird, die fie in der driftlichen Welt von Saus aus befaß, in welcher Wiffenschaft und Schule von ber Beilsmahrheit ausgegangen waren und die lehrende Kirche zum Träger hatten 1). Anteil an ben geiftigen Bütern läßt sich bem Bolke nur vermitteln, wenn ihm die spirituellen Büter wiedergegeben werden. Soll ihm wirklich jum Bewuftfein tommen, daß wir nicht vom Brote allein leben, so muß ihm als diese bobere Rabrung vor allem bas geboten werden, mas die Schrift als folche im Auge hat. schaft und Runft sieht das Bolt als etwas an, was "die gelehrten Leute treiben", und es gewinnt nur ba eine Sandhabe bafür, wo jene in die Religion hineinreichen. Die nationalen Guter find bem Bolte verständlicher und werden mit Recht wieder zur Geltung gebracht, aber ihr sittlicher und felbst ihr Bilbungswert tommt erft zur Wirfung, wenn ihre religiöse Sinterlage gewürdigt wird.

Der Ernst der Zeit erheischt es, daß wir uns darauf besinnen, was uns denn am tiefsten und innerlichsten mit dem Bolte verbindet; das kann aber nur ein Glaube, eine Weisheit, eine Welkanschauung von solcher Spannweite sein, daß darin ebensowohl die strenge Geistesarbeit, wie der schlichte, gesunde Verstand Raum sinden. Zum Glück liegt der Hochmut der Restauration hinter uns, der meinte, daß die Religion für das Bolk nüglich sei und der Gebildete sich mit ihr auch allenfalls absinden könne \*2); auch die Einsicht ist im Zunehmen, daß die Religion nicht eine Gemütssstimmung, sondern ein positiver Inhalt ist, und ein gewisses stimmung, was der Ausdruck: spirituelle Güter besagen will, dürste Tieserblickenden nicht ganz abgehen. Halb widerstrebend gesteht ein neuerer Staatslehrer: "Reinem Beobachter der neueren Geistesströmung wird die Bemertung entgehen, daß die heutige

<sup>1)</sup> Bb. II, §. 51, 3. — 2) Oben §. 105, 4.

europäische Welt wieder religiöser geworben ift, als sie in bem vorhergehenden Zeitalter gefinnt war; die ganze Litteratur, die weltliche nicht minder als die kirchliche, beutet auf diese Umstimmung bin und die gebildeten Klassen haben angefangen, an religiösen Fragen wieder einen Anteil zu nehmen, den fie vor einem Jahrhundert verächtlich abgelehnt batten" 1). Aus anderen Außerungen Moderner klingt das Wort der Pharifaer heraus: Videtis quia nihil proficimus? ecce mundus totus post eum abiit2); fo fagt ein Bertreter ber Bestrebungen, welchen die Aufflärungsweisheit unter bem Namen ber "Ethit" gegen bas Christentum aussbielen: "Manchesmal hat man das bange Gefühl, als stünden die Vorfämpfer bes freien Gebankens in Europa im Begriffe, ihr Spiel wirklich zu verlieren; so angstlich ift man geworben, keine Sympathie zu verscherzen, jenen Rleinen des Evangeliums - leider befinden fich barunter mit verschwindenden Ausnahmen vorzugsweise bie Großen der Erde - fein Argernis ju geben 3)".

Der hier verspottete gesunde Kindersinn des Boltes tommt den religiösen Regungen in den Kreisen der geistigen Arbeit entgegen, und auch diejenigen, welche sich die Großen im Seiste dünken, werden damit rechnen müssen. Was sich in den unteren Schichten der heutigen Gesellschaft regt und zu ihrer Umbildung drängt, ist ja keineswegs bloß Unbotmäßigkeit und Begehrlichkeit — diese Früchte des Autonomismus und Materialismus, wie sie "der freie Gedanke" großgezogen hat — sondern ein breite Bolksschichten erfüllender Drang, ihre Lage zu verbessern, ihre Eigenart zur Anerkennung zu bringen, am öffentlichen und geistigen Leben Anteil zu gewinnen, ein Drang, in dessen Gewoge auch die ebleren Regungen der Bolkssele mitschwingen, ein Drang, in dem etwas von dem spricht, was Goethe die Bolkheit nannte, die da verständig und wahr redet 4). Darum ist es auch keineswegs die Ausgabe der Staatsweisheit, nur zu reprimieren und Dämme zu errichten,

<sup>1)</sup> Bluntichli, Gefchichte bes allgemeinen Staatsrechts und ber Politik, 1864, S. 648. — 2) Jo. 12, 19. — 3) Friedr. Jodl, Geschichte der Ethik, 1882 u. 1889, II, S. 486. — 4) Oben §. 111, 4, S. 649.

sondern auch für die rechten Durchbruchsstellen zu sorgen; sie hat so zu sagen eine Weichenstellung vorzunehmen, durch welche die heranbrausende Wucht in die rechten Geleise gelenkt wird — die Staatsweisheit: denn zu ihr muß angesichts der großen Aufgaben die Gesellschaftswissenschaft erhöht werden; Weisheit ist aber nichts ohne die Hinterlage der Überlieferung, ohne die Leitsterne der Ideen und ohne die Zuversicht, welche nur der Glaube verleiht.

Man hat mehrsach die Lage der Gegenwart mit jener der ausgebenden antiten Welt verglichen und es fehlt allerdings nicht an Analogieen. Damals wie jest finden wir eine in Zerfetung begriffene Befellicaft, vom omnipotenten Staate mit eifernem Reifen zusammengehalten, absterbende Religionen, die teils in ber Theurgie — heut Ottultismus genannt —, teils in der Philosophie Halt suchen, welch lettere boch felbst solchen nicht besitzt, ba fie sich bald an ben Materialismus wegwirft, bald jum Monismus flüchtet, eine Wiffenschaft und Bildung, ohne licht- und lebengebende Zentralpuntte, den tulturtragenden Kreisen gegenüber andrangende Maffen, teils nur auf Zerstörung ausgehende — damals die affatischen Schwärme -, teils ungeschlachte, aber veredlungsfähige - Die norbischen Barbaren — beut sind biese brobenden Gewitterwolfen nicht Bölker, sondern Bolksichichten oder Stromungen im Bolke. heute so wenig wie damals fehlt die Segensmacht, welche das Gewirre zu lichten, die wilde Rraft zu gahmen, die alternde Rultur ju verjungen, ben Staatsleviathan ju beschworen, die Bande ber Befellschaft neu zu knüpfen weiß; und es ift ein und bieselbe Macht, bie beide Male einzugreifen berufen ift: die Tragerin ber Laft ber Geschichte mabrend breier Weltalter, Die Rirche, welche, vermoge ihres Unschluffes an das Außerzeitliche und beffen Guter, die Wirren und Gefahren der Zeit zu überbliden und Sulfe zu bringen vermag, heute wie damals.

Es ist nicht ausgeschlossen, daß sie noch einmal die Arche wird, welche Wissenschaft und Kultur über die Fluten dahinträgt; ihr Ararat war damals die germanische Welt des erstehenden Mittelalters; ein zweiter wird ihr auch in der Zukunft nicht versagt sein.

Aber möglich und zu hoffen ift, daß die ihr kongenialen Regungen in Leben und Wiffenschaft, in der Bolksseele und den Trägern der Geistesarbeit, im Bunde mit ihr die Flut überhaupt hintanzuhalten vermögen. Auch sie sind Segensmächte, lebenbergend, Bindegewalten in sich hegend. Ihre Zusammenfassung ist die Aufgabe der Gegenwart, auch eine consummatio in unum, und zum Mitwirken an ihrer Lösung ist nicht an letzter Stelle die Philosophie berusen, welche die Wissenschaft in sich zusammenfaßt und, so gewiß sie die Erbin der Weisheit ist, dem Leben zusührt. Dann muß sie aber vorerst an der eigenen Regeneration arbeiten, sich auf sich selbst besinnen, das Wahre, Echte, Große, was die Jahrhunderte in ihre Schatzammern niedergelegt haben, nach seinem Werte erkennen und zum Prüfstein für die Fälschungen machen, die der wechselnde Zeitgeist an dessen Stelle zu sehen versucht hat.

Nach einer alten tiefsinnig-schönen Sage bes Morgenlandes besitzt der Adler die Kraft, der Sonne ins Antlitz zu bliden und sich zu ihr emporzuschwingen; allein von Zeit zu Zeit geschieht es, daß ihm Auge und Fittich erlahmen, und dann muß er in einen Wunderquell niedertauchen, der seine Stärke erneut. Ihm gleicht daß sonnenhaste, Gott, die Urbilder und die ewigen Güter suchende Denken des Menschen; der Quell aber, der seine zu Zeiten erschlassenden Kraft wiederherstellt, ist der großen, frommen Borzeit überlieserung, wie sie die Generationen herab quist; weiß daß Denken diesen Jungbrunnen zu sinden, dann gilt von ihm die Bersheißung der Schrift (Ps. 102, 5): Replet in bonis desiderium tuum: renovabitur ut aquilae juventus tua.

## Berichtigungen.

Seite 125, Zeile 8 von unten, ftatt en peu lies: un peu.

- , 237 , 5 von unten, flatt ertennen lies: vertennen.
- " 601 " 1 von oben, flatt benn ließ: bann.

